# ΝΕΑ ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ

ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΕΛΛΑΔΑΣ



## 'Αφιέρωμα στούς 'Έλληνες Ἱστορικούς τῆς Οἰκονομίας

Ο ΘΕΟΔΩΡΟΣ ΚΟΛΟΚΟΤΡΩΝΗΣ ΕΚΑΤΟΝ ΟΓΔΟΝΤΑ ΧΡΟΝΙΑ ΜΕΤΑ

WINSTON S. CHURCHILL

Ο Λώρενς τῆς Ἀραβίας

ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΚΟΝΤΟΣ

Ἡ κλήρωση, πραγματικό θεμέλιο τῆς δημοκρατίας

ΣΠΥΡΟΣ ΚΟΥΤΡΟΥΛΗΣ

Ε.Μ. Σιοράν: ή φιλοσοφία τοῦ πεζοδρομίου

ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ Φ. ΧΡΙΣΤΟΠΟΥΛΟΣ

Στούς Ἐπιβάτες τῆς Θράκης: μιά νοσταλγική ἐπιστροφή

FRIEDRICH NIETZSCHE

Εἰσαγωγή στή μελέτη τῶν πλατωνικῶν διαλόγων

ΓΙΩΡΓΟΣ ΚΑΦΦΕΣ

Τό 5ο Διεθνές Συνέδριο τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινωνιολογικοῦ Συλλόγου στό Ἐλσίνκι

33

# ΝΕΑ ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ 33

## ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΚΉ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΕΛΛΑΔΑΣ Β΄ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 14ος ΧΡΟΝΟΣ ΦΘΙΝΟΠΩΡΟ 2001 ΔΡΧ. 2000 ΕΚΛΟΣΕΙΣ ΠΑΠΑΖΉΣΗ

| ٨ | IF) | ഭവ | YN | YH |
|---|-----|----|----|----|

Μελέτης Ἡ. Μελετόπουλος Ἡλίας Τεμπέλης Ὁγδόη όδός 3, 152 36 Π. Πεντέλη, τηλ.: 8040344 - fax: 8049083

#### ΣΥΝΤΑΚΤΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ

Τάχωδος `Αχτσόγλου, χοινωνιολόγος-ίστοριχός • Χρῆστος Βρούστης, νομικός • Νέδα Κανελλοπούλου, νομικός-συνταγματολόγος • ἸΑλέξανδρος Κόντος, γλωσσοίλόγος-νομικός-φιλόλογος • Σπύρος Κουτρούλης, οἰχονοφιλόγος • Λόηγα Λιάπη, χοινωνιολόγος • Γιάννης Μαθιουδάχης, φιλόλογος • Γεώργιος Π. Μαλούγος, πολιτικός ἐπιστήμων • Χριστίνα-Παναγιώτα Μανωλέα, φιλόλογος • Νίχος Μαραντζίδης, χοινωνιολόγος • Χρῆστος Α. Μπαλόγλου, ίστορικός τῆς οἰχονομίας • Χρῆστος Παΐζης, φιλόλογος • Γιάννης Παπαδόπουλος, πολιτικός ἐπιστήμων, ταχτ. ααθηγητής Πανεπιστημίου Λωζάννης • Κώστας Σταματόπουλος, ίστορικός • Γιώργος Τσομπάνογλου, κοινωνιολόγος • Νιχόλας Χρηστάχης, χοινωνικός ψυγολόγος

#### ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΗ - ΒΙΒΛΙΟΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

Χρῆστος Α. Μπαλόγλου

#### ΔΙΕΘΝΕΙΣ ΑΚΑΔΗΜΑΪΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ

Γιῶργος Τσομπάνογλου Zacharitsa 5 GR-11742 Athens e-mail: odysseas@hellasnet.gr - fax: 00301 9239113

#### ΜΕΤΑΦΡΑΣΕΙΣ

Βαγγέλης Δουδαλέρης

## ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΕΙΜΕΝΩΝ - ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ

'Αριστέα 'Ακριτίδου - Μιράντα Λεωνίδου

#### ΚΑΛΛΙΤΕΧΝΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ

Εὐτέρπη Τρίμη

#### ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΣΗ

Πᾶνος Σκοπελίτης

#### ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΣΙΑ

'Αγγελική Κουτσούκου Μαυρομιχάλη 57, 106 80 'Αθήνα, τηλ. 3614847

#### ΝΟΜΙΚΟΣ ΣΥΜΒΟΥΛΟΣ

Χρῆστος Βρούστης

### ΔΙΕΥΘΎΝΣΗ ΑΛΛΗΛΟΓΡΑΦΙΑΣ - ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

T.Θ.~63535, Φιλοθέη 152 02 τηλ. 6812723, fax: 6851391 email: antonioskarvounis@hotmail.com

#### ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΔΙΑΘΕΣΗ

Έκδόσεις Παπαζήση ΑΕΒΕ Νικηταρά 2 & Έμμ. Μπενάκη, 106 78 'Αθήνα τηλ.: 3822496 - 3838020, fax: 3809150

ISSN 1105-8099

## Περιεχόμενα

| 11εριεχομενα                                                                                          |                  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|--|--|--|
| Μελέτης Μελετόπουλος: Ἑλλάς και Η.Π.Α                                                                 | 3<br>5           |  |  |  |  |
| 'Από τήν Διεύθυνση                                                                                    |                  |  |  |  |  |
| ΑΦΙΕΡΩΜΑ                                                                                              |                  |  |  |  |  |
| ΠΡΩΤΕΡΓΑΤΕΣ ΑΚΑΔΗΜΑΪΚΟΙ ΔΙΔΑΣΚΑΛΟΙ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ<br>ΤΩΝ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΩΝ ΘΕΩΡΙΩΝ ΚΑΙ ΤΟΥ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΟΥ ΒΙΟΥ   |                  |  |  |  |  |
| Λάζαρος Χουμανίδης - Χρῆστος Μπαλόγλου                                                                | 25               |  |  |  |  |
| 'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης (1876-1935)<br>'Αλέξανδρος Διομήδης (1874-1950)                                | $\frac{z_0}{60}$ |  |  |  |  |
| Ακεζανορος Διομήσης (1874-1330)                                                                       | 77               |  |  |  |  |
| Δημήτριος Καλιτσουνάχις (1888-1982)                                                                   | 95               |  |  |  |  |
| Δημοσθένης Στεφανίδης (1895-1975)                                                                     | 117              |  |  |  |  |
| Παναγιώτης Β. Δερτιλῆς (1903-1971)                                                                    | 134              |  |  |  |  |
|                                                                                                       |                  |  |  |  |  |
| 'Αλέξανδρος Κόντος: Κλήρωση – Ἡ πραγματική βάση τῆς ἄμεσης δημοκρατίας                                | 141              |  |  |  |  |
| ή περίπτωση τῆς Σαμοθράκης                                                                            |                  |  |  |  |  |
| Σπῦρος Κουτρούλης: Ε.Μ. Σιοράν – Ἡ φιλοσοφία τοῦ πεζοδρομίου                                          | 167              |  |  |  |  |
| <b>Παναγιώτης Φ. Χριστόπουλος:</b> Στούς Ἐπιδάτες τῆς Θράκης – Μιά νοσταλγική ἐπιστροφή               |                  |  |  |  |  |
| ☆ ☆                                                                                                   |                  |  |  |  |  |
| Gaston Deschamps: Οἱ δύο Ἑλλάδες. Μετάφραση: Γιώρ-<br>γος Μιχαλόπουλος                                | 179              |  |  |  |  |
| Winston S. Churchill: Ὁ Λῶρενς τῆς ᾿Αραδίας. Μετά-φραση: Γιῶργος Μιχαλόπουλος                         | 181              |  |  |  |  |
| Friedrich Nietzsche: Εἰσαγωγή στήν μελέτη τῶν πλατω-                                                  |                  |  |  |  |  |
| νικῶν διαλόγων. Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης                                                        | 188              |  |  |  |  |
| ☆                                                                                                     |                  |  |  |  |  |
| <b>ΒΙΒΛΙΟΦΟΡΙΕΣ:</b> Γράφουν οἱ Χρῆστος Π. Μπαλό-<br>γλου, Μελέτης Μελετόπουλος, Γιάννης Μαθιουδάχης, | 108              |  |  |  |  |
| Κωνσταντῖνος Κωστόπουλος                                                                              | 197              |  |  |  |  |
| <b>☆</b>                                                                                              |                  |  |  |  |  |
| <b>ΑΡΔΗΝ</b> ἀπό τόν <b>Σπύρο Κουτρούλη:</b> ΓΕΝΟΒΑ 2001 – «Χωρίς σκληρότητα καμμία γιορτή»           | 214              |  |  |  |  |

Ή Νέα Κοινωνιολογία κυκλοφορεῖ κάθε ἐξάμηνο στά διδλιοπωλεῖα καί στά περίπτερα. ᾿Αποστέλλεται κατ' οἶκον στούς συνδρομητές. Τιμή τεύχους: 2.000 δρχ. Τιμή ἐτήσιας συνδρομῆς (2 τεύχη): 4.000 δρχ. Τιμή ἐτήσιας φοιτητικῆς συνδρομῆς: 3.000 δρχ. Ἱδρύματα, Ὀργανισμοί, Τράπεζες κλπ.: 10.000 δρχ. Παλαιά τεύχη διατίθενται στά γραφεῖα τοῦ περιοδικοῦ καί στόν ἐκδοτικό οἶκο.

Ή Νέα Κοινωνιολογία δέχεται ἄρθρα, ἐργασίες κλπ. Οἱ δημοσιευόμενες ἀπόψεις ἐκφράζουν ἀποκλειστικά τούς συγγραφεῖς τους, οἱ ὁποῖοι εἶναι ὑπεύθυνοι γι' αὐτές. Δημοσιεύεται κάθε εὐπρεπής ἐπιστολή πού λαμβάνει τό περιοδικό. Χειρόγραφα δέν ἐπιστρέφονται. Τά ἀποστελλόμενα στήν Νέα Κοινωνιολογία ἄρθρα ὀφείλουν νά εἶναι ἀδημοσίευτα, πρωτότυπα, ἐπιστημονικά, εὐπρεπῆ καί συντεταγμένα σέ ὀρθά ἐλληνικά. ᾿Αποκλείονται κείμενα πού πολιτικολογοῦν ἄμεσα ἤ ἔμμεσα καί προσπαθοῦν νά προωθήσουν μέ οἱονδήποτε τρόπο συγκεκριμένα προσωπικά ἤ ὁμαδικά συμφέροντα. Οἱ στῆλες τοῦ περιοδικοῦ εἶναι ἀνοικτές σέ ὅλα τά ρεύματα τῶν ἰδεῶν. Ὁ πλουραλισμός εἶναι ἡ μόνη «γραμμή» του. Τό περιοδικό αὐτό ἀποτελεῖ ἐλεύθερο δῆμα διαλόγου καί δέν ἔχει ἐπιστημονικές, ἐπιστημολογικές ἤ ἄλλες προκαταλήψεις.

Οἱ ἐργασίες ἀπαραιτήτως πρέπει νά ὑποδάλλονται δακτυλογραφημένες σέ διπλό διάστημα μέχρι 25 σελίδες χωρίς τήν περίληψη, τίς παραπομπές καί τή διδλιογραφία, σέ τρία ἀντίτυπα. Τά ἄρθρα ἀποστέλλονται στή Γραμματεία τῆς Ἐπιστημονικῆς Ἐπιτροπῆς, καί κρίνονται σύμφωνα μέ τό διεθνῶς καθιερωμένο «blind system».

Ἡ ἐργασία πρέπει νά ἔχει:

- 1. Σελίδα τίτλου, μέ τόν τίτλο τῆς ἐργασίας (μέχρι 10 λέξεις) καί τά ὀνόματα τῶν συγγραφέων, τήν διεύθυνση καί τό τηλέφωνό τους. Νά ὑπάρχει ἕνα πολύ σύντομο διογραφικό σημείωμα τοῦ (τῶν) συγγραφέως (-φέων).
- 2. Σελίδα περίληψης (abstract). Ἡ περίληψη δέν πρέπει νά ὑπερδαίνει τίς 200 λέξεις. ἀνακεφαλαιώνει τόν στόχο τῆς ἐργασίας, τήν μέθοδο, τά ἀποτελέσματα καί τά συμπεράσματα.
- 3. Σελίδα περίληψης στά ἀγγλικά ἤ γαλλικά. Μετάφραση τῆς ἑλληνικῆς περίληψης στά ἀγγλικά ἤ γαλλικά.
- 4. Τό κείμενο τῆς ἐργασίας μέ κατάλληλο χωρισμό σέ διάφορα κεφάλαια καί ὑποτίτλους.
- 5. Βιδλιογραφικές παραπομπές και διδλιογραφία μέ ενα διεθνῶς ἀποδεκτό σύστημα.
- 6. Υποσημειώσεις σέ ἀριθμητική σειρά, μέ διπλά διαστήματα, σέ ξεχωριστό τμημα (μέ τίτλο «Υποσημειώσεις»).
- 7. Πίνακες καί σχήματα (ἐάν ὑπάρχουν) σέ ξεχωριστή σελίδα τό καθένα, μέ διαδοχική ἀρίθμηση καί σύντομη ἐπεξήγηση. Σχήματα μέ σινική μελάνη.

Έργασίες πού δέν θά πληροῦν αὐτές τίς προϋποθέσεις θά ἐπιστρέφονται στούς ἀποστολεῖς τους, χωρίς νά ἐξετάζεται τό περιεγόμενό τους.

#### Γραμματεία Ἐπιστημονικής Ἐπιτροπής:

Άντώνης Καρβούνης, Παυλούση 8, 185 39 Πειραιάς, τηλ.: 45.14.894, email: antonioskarvounis@hotmail.com

- Η Νέα Κοινωνιολογία συνεργάζεται μέ τίς έξης ἔγχυρες ἐπιστημονικές ἐπιθεωρήσεις (σέ ἀλφαδητική σειρά):
- 1) American Sociological Association Review.
- 2) European Journal of Sociology.
- 3) International Sociological Association.
- 4) Revue Suisse de Sociologie.

'Απαγορεύεται ή ἀναδημοσίευση τῆς ὕλης ἤ μέρους της, καθώς καί κάθε γραπτή, ραδιοφωνική, τηλεοπτική ἤ ἄλλη ἀναπαραγωγή της, χωρίς τή γραπτή ἄδεια τῆς Διευθύνσεως.

## Έλλάς και Η.Π.Α.

## Μελέτης Μελετόπουλος

σοι φρόντισαν νά ἐξαλείψουν τή Βυζαντινή Ἱστορία ἀπό τήν ἑλληνική Μέση Ἐκπαίδευση, ὥστε νά σδύσει ἡ αὐτοκρατορική μνήμη καί ὁ συνεπακόλουθος μεγαλοϊδεατικός ἀταδισμός τῶν ἑλληνοπαίδων, ἄς εἰσπράξουν τώρα μία κοινή γνώμη πού ἀνεύθυνα καί ἀνιστόρητα ἐπιχαίρει γιά τόν «θρίαμδο» τῆς ἰσλαμικῆς τρομοκρατίας εἰς βάρος τῶν ᾿Αμερικανῶν. Θσοι κατήγγειλαν ὡς σωδινισμό καί ἐθνικισμό τή διδασκαλία τῶν βυζαντινῶν θριάμδων ἐναντίον τῶν πάσης φύσεως ἀπίστων καί βαρβάρων, ἀποτροπιάζονται τώρα μέ τίς ἀντιδυτικές ἐξάρσεις ἐνός λαοῦ πού ἀγνοεῖ τό θεμελιῶδες ἱστορικό γεγονός: ὅτι ὁ ἑλληνικός πολιτισμός καί τό ἑλληνικό ἔθνος, σέ ὅλες τίς διαδοχικές φάσεις τῆς θυελλώδους ἱστορίας του, ὑπῆρξε τό μόνιμο, σταθερό ἀνάχωμα τῆς Δύσης ἀπέναντι στό Ἱσλάμ, εἴτε τό ἀραβικό, εἴτε τό σελτζουκικό, εἴτε τό ὀθωμανικό, ἐπί χίλια πεντακόσια χρόνια.

"Όσοι ἐνθουσιάσθηκαν, ἀπό τήν ἄλλη, μέ τά «ἐπιτεύγματα» τῆς ἰσλαμικῆς τρομοκρατίας, ἄς ἀπαντήσουν στά ἑξῆς ἐρωτήματα:

- θά προτιμοῦσαν νά μήν ὑπάρχει καμμία ὑπερδύναμη, θά προτιμοῦσαν ἕνα εἶδος παγκόσμιας ἀναρχίας, ὅπου ἡ Ἑλλάς, ἔκθετη σέ χίλιους γεωπολιτικούς κινδύνους, κινδύνους θανάσιμους, δέν θά εἶχε τήν πολυτέλεια νά καλέσει τηλεφωνικῶς τόν ἀμερικανό πλανητάρχη νά παρέμβει γιά νά ἀποσοβηθεῖ ὁ ἑκάστοτε ἀπτίλας;
- ἤ μήπως ἀνομολόγητα θά προτιμοῦσαν μία ἄλλη ὑπερδύναμη, π.χ. τήν ἀλήστου μνήμης Σοδιετική Ενωση, σέ πεῖσμα τῶν τραγικῶν διδαγμάτων ἀπό τήν ἱστορική της ἀποτυχία;
- ἤ μήπως κατά ἀκόμη μεγαλύτερο βάθος ἁπλῶς «ἐκδικοῦνται» μέσω ἀντιπροσώπου τήν πτώση τῆς σοβιετικῆς ὑπερδύναμης, τήν ὁποία ἀνιδιοτελῶς καί ἀνοήτως ἤ ἰδιοτελῶς πίστευσαν καί ἐθαύμασαν;

Ἐπειδή κατά παγκόσμια πρωτοτυπία δέν ἐπιχαίρουν μόνον οἱ πάσχοντες ἀπό σταλινικές ψυχώσεις καί ἰδεολογικά σύνδρομα, ἀλλά καί πλῆθος δεξιῶν, ἐθνικιστῶν καί ζηλωτῶν πάσης φύσεως, ἄς θέσουμε καί σέ αὐτούς κάποια ἐρωτήματα:

• ἐφ' ὅσον ἡ σύγχρονη Ἑλλάς δέν ἔχει τή δυνατότητα νά ἐπιδιώσει χωρίς συμμάχους, τί ἀκριδῶς συμμαχίες προτείνουν; μέ τόν ἀραδικό κόσμο, πού συντριπτικά ὑπο-

EIII TOY IIIEZTHPIOY στηρίζει σήμερα τήν ἀμερικανική σταυροφορία κατά τῆς τρομοκρατίας; ἤ προτιμοῦν μία μοναχική, αὐτοκτόνο πορεία, μέ τήν «δμόδοξη Ρωσσία», πού σπεύδει νά συνταγθεῖ μέ τούς 'Αμερικανούς γιά νά ἐκκαθαρίσει τούς δικούς της ἰσλαμιστές Τσετσένους ή μέ τήν «δμόδοξη Σερβία», πού μετά τήν ἀνιστόρητη συμπάθεια πού τῆς ἔδειξε μεγάλο μέρος τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ ἔσπευσε νά ἀναγνωρίσει πρώτη τό κρατίδιο τῶν Σκοπίων, πού συνιστοῦσε τό ζήτημα αἰγμῆς καί τό κάρφος στόν ὀφθαλμό τῶν φιλοσέρδων «ὑπερεθνικιστῶν»:

- τά ἐπιφωνήματα ἐνθουσιασμοῦ γιά τά πλήγματα τῆς ὑπερδύναμης συνάδουν μέ τήν άντι-ἰσλαμική ύστερία πού συνόδευσε τήν άναγγελία οἰκοδόμησης τζαμιοῦ στήν Άττική;
- ή ἀνιστόρητη καί ἀνώριμη ἀντι-αμερικανική στάση μήπως τελικά ἐξυπηρετεῖ τήν Τουρκία, πού ἐμφανίζεται ως ὁ στυλοβάτης τῶν δυτικῶν συμφερόντων στήν ᾿Ανατολική Μεσόγειο, αντί να επισημαίνεται δτι αντιθέτως όχι ή μουσουλμανική καί καιροσκοπική Τουρχία ἀλλά ἡ ἐπί χιλιετίες ἀχριτιχή Ἑλλάδα φύλαγε τίς Θερμοπῦλες τοῦ Δυτιχοῦ Πολιτισμοῦ καί νά στηρίζεται αὐτή ή ἐπισήμανση σέ μία εἰλικρινῆ ἀλληλεγγύη πρός τόν ἀμερικανικό λαό, μέ τόν δποῖο ἀμερικανικό λαό, παρ' ὅλες τίς πραγματικές ἤ φανταστικές μας διαφορές, ἔγουμε πολύ περισσότερα κοινά σημεῖα ἀπ' ὅ,τι μέ τόν ἰσλαμικό μεσαίωνα τῶν Ταλιμπάν;

Μέ πρώτιστο κοινό σημεῖο τίς ἔννοιες <math>-τίς έλληνικές ἔννοιες - τῆς Ἐλευθερίας καί τῆς Δημοκρατίας καί τελευταῖο ἀλλ' ὄχι ἔσχατο τήν πολυάριθμη έλληνική όμογένεια, μέ τήν δποία συγγενεύει σχεδόν κάθε έγχώριο έλληνικό σπίτι;

Έξυπηρετεῖ τά ἐθνικά συμφέροντα δ ἀντιαμερικανισμός σέ μιά τραγική στιγμή παγκόσμιας πόλωσης, ὅταν στρατόπεδα καί μηγανισμοί τῶν ἰσλαμιστῶν δροῦν μερικές μόνον δεκάδες χιλιόμετρα πάνω ἀπό τά σύνορά μας, στά Σκόπια, στήν 'Αλβανία, στή Βοσνία, δταν πληροφορούμαστε γιά τόν ρόλο πού ἔπαιξαν οἱ ἰσλαμιστές στή διαμόρφωση ἀνθελληνικής ύστερίας;

Μήπως κατά βάθος αὐτές οἱ ἀντιαμερικανικές ἐκδηλώσεις προδίδουν μνησίκακη χαιρεκακία ἔναντι μίας ἰσχυρῆς, νικήτριας στόν παγκόσμιο ἀνταγωνισμό, χώρας;

Πραγματικός πατριωτισμός, ἀντί γιά ύστερικές ἐκδηλώσεις πού ὑποκρύπτουν φθόνο καί συμπλεγματικότητα, θά ἦταν ἀντιθέτως ἡ προσπάθεια μείωσης τοῦ δαθμοῦ ἐξάρτησης τῆς χώρας μας ἀπό τούς δυτικούς συμμάχους μας, στούς δποίους προσφεύγουμε κάθε τόσο ζητώντας δάνεια, «πακέτα», στρατιωτική καί διπλωματική βοήθεια κ.λπ. Αὐτό θά μποροῦσε νά ἐπιτευχθεῖ μόνον μέ τή ριζική ἀναδιοργάνωση τοῦ τριτοκοσμικοῦ, τραγικά ἀποτυχημένου κράτους μας. Μόνον μέ τήν καταπολέμηση τῆς ἀπαιδείας μας, τοῦ ὑπο-πολιτισμοῦ μας, τῆς δδικῆς μας ἀθλιότητας, τῆς ἀναξιοκρατίας καί εὐνοιοκρατίας, τῆς ἀνάδειξης ἀκατάλληλων προσώπων στόν δημόσιο δίο μας, τῆς γαμηλῆς μας παραγωγικότητας. Αὐτά ὅλα εἶναι οἱ πραγματικοί ἐχθροί τῆς πατρίδας μας κι ὄχι οἱ ᾿Αμερικανοί. Οἱ ΗΠΑ εἶναι τό μεγάλο ἄλλοθι, ὥστε ἐμεῖς ἐδῶ νά συνεγίσουμε νά ἐξαπατᾶμε τόν ξαυτό μας μέ βολικά ψέμματα καί ταυτόχρονα νά παραβιάζουμε τόν κώδικα δδικῆς χυκλοφορίας, νά ἀσχημονοῦμε, νά λουφάρουμε στήν ὑπηρεσία μας, νά ἐπιδιώχουμε νά ύπηρετήσουμε πάση θυσία τή θητεία μας δίπλα στό σπίτι μας ή καί μέσα σέ αὐτό εἰ δυνατόν, νά φοροδιαφεύγουμε, νά χτίζουμε αὐθαίρετα, νά καῖμε καί νά καταπατᾶμε τά δάση, νά καταστρέφουμε συστηματικά τό περιβάλλον, νά βρωμίζουμε τίς παραλί-



ες — καί ἐκ παραλλήλου, χωρίς κανέναν ἀπολύτως ἠθικό ἐνδοιασμό, νά στέλνουμε, ἄν καί ἡγετικά στελέχη τῆς «᾿Αριστερᾶς», τά παιδιά μας σέ ἀμερικανικά σχολεῖα καί πανεπιστήμια, νά ἀπολαμβάνουμε, ἄν καί ὑπερεθνικιστές, τά πολιτιστικά προϊόντα τῶν Η-ΠΑ, κινηματογράφο καί κόκα-κόλα, καί προπαντός νά μετέχουμε στόν ἰσχυρότερο μηχανισμό παγκοσμιοποίησης, τό χρηματιστήριο, καταγγέλοντας τήν παγκοσμιοποίηση ἀλλά καί βρίζοντας τούς ξένους-ἀμερικανούς κι εὐρωπαίους φυσικά, ὄχι ἀφγανούς-ἐπενδυτές, πού ἀποχώρησαν ἀπό τή Σοφοκλέους καί μᾶς ἄφησαν στά κρύα τοῦ λουτροῦ. Προβάλλουμε δέ ταυτόχρονα καί τήν ὀρθόδοξη ταυτότητά μας, ἄσχετο ἄν αὐτή ἐπικρίνει τήν ἀπληστία καί τήν κερδοσκοπία.

Προτείνω λοιπόν νά πάψουμε νά εἰσπνέουμε τό συλλογικό ναρκωτικό τῆς αὐταπάτης μας καί: πρῶτον, νά συνειδητοποιήσουμε ὅτι ὁ εὔκολος δρόμος πού ἐπιλέξαμε νά πορευθοῦμε ὡς ἔθνος ἀποκλείει τή δυνατότητα τοῦ αὐτοπροσδιορισμοῦ, τῆς πραγματικῆς ἀνεξαρτησίας καί τῆς ὑπόληψής μας στή διεθνῆ κοινότητα δεύτερον, ὅτι ἡ θέση μας, ἀπό τήν ἐποχή τῆς Σαλαμίνας καί σέ ὅλη τή διάρκεια τῆς μακρᾶς ἱστορικῆς μας πορείας εἶναι στήν πρώτη γραμμή, τήν ἀκριτική γραμμή τοῦ δυτικοῦ πολιτισμοῦ καί, τρίτον, ὅτι καθῆκον μας εἶναι νά συγκροτήσουμε κράτος ἱκανό νά ἀνταποκριθεῖ στήν ἀκριτική του εὐθύνη καί νά διεκδικήσουμε ἔτσι μία τιμητική καί ἐξέχουσα θέση στό δυτικό στρατόπεδο, ἐξασφαλίζοντας ταυτόχρονα τήν ἱστορική μας ἐπιδίωση καί συνέχεια.

## 'Ακρίτες τοῦ ἐλεύθερου κόσμου

## Γεώργιος Π. Μαλοῦχος

ελικά, οἱ μεγάλες, οἱ πραγματικά ἱστορικές ὧρες, δέν εἶναι πολλές στήν ἱστορία κάθε ἔθνους. ἀντιθέτως, ἔρχονται σπάνια. Εἶναι ἐκεῖνες οἱ ὧρες κατά τίς ὁποῖες μία καί μόνη ἀπόφαση μπορεῖ νά ἀλλάξει ὁριστικά τή μοῖρα τους.

Προκειμένου δέ νά εἶναι ἀναγνωρίσιμες καί νά μήν ὑπάρξει καμιά παρεξήγηση γιά τή σημασία τους, αὐτές οἱ μεγάλες ὧρες, ἀπό τή φύση τους, συνήθως εἶναι καί ἐξαιρετικά ἐπώδυνες. ᾿Απαιτοῦν ἀποφάσεις ἱκανές νά κάνουν τό αἷμα νά ρέει ἄφθονο μέσα σέ λίγες ὧρες. Αὐτός εἶναι ὁ κανόνας. Θμως, σέ κάθε κανόνα, ὑπάρχουν καί οἱ ἐξαιρέσεις. Κι αὐτές τίς ἡμέρες, ζοῦμε ἀκριδῶς μιά τέτοια μεγάλη ἐξαίρεση.

Ποτέ ἄλλοτε ἡ Ἑλλάδα δέν ἦταν ὑποχρεωμένη νά λάβει, στήν πραγματικότητα ἐν ψυχρῷ, μιά τόσο σοβαρή ἀπόφαση ὅσο αὐτή πού ὀφείλει νά λάβει μετά τό τρομοκρατικό μαζικό δολοφονικό χτύπημα τῆς τρομοκρατίας στή Νέα Υόρκη καί τή Βοστώνη. Μιά ἀπόφαση πού πιθανότατα θά ἐπηρεάσει τή μοῖρα της περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλη στιγμιαία ἤ μή ἐπιλογή στήν ἱστορία της. Τό «ἦρθε ἡ στιγμή νά ἀποφασίσεις μέ ποιούς θά πᾶς καί ποιούς θ' ἀφήσεις» δέν ὑπῆρξε ποτέ πιό ἄμεσο, πιό ἐπιτακτικό καί πιό ἀπόλυτα ἐπικίνδυνο γιά τή χώρα, ἀπ' ὅτι εἶναι σήμερα.

EIII TOY IIIEXTHPIOY Ό λόγος γι' αὐτό εἶναι ὅτι ὁ πόλεμος ἐναντίον τῆς τρομοχρατίας, ὁ ὁποῖος ξεχίνησε μετά ἀπό τίς μαζικές δολοφονικές ἐπιθέσεις, θά εἶναι ὁ πιό ἀνελέητος ἀλλά καί ὁ πρῶτος ἀληθινά παγκόσμιος στήν ἱστορία, καθώς τά πυρά του δέν θά περιοριστοῦν σέ ἕνα, δύο ή τρία, ἔστω καί μεγάλα θέατρα, ἀλλά θά φτάσουν κυριολεκτικά παντοῦ: «Θποιοι δέν εἶναι φίλοι μας, εἶναι ἐγθροί μας», εἶπε ὁ ἀμερικανός ὑπουργός Ἐξωτερικῶν Κόλιν Πάουελ, συμπληρώνοντας τόν πρόεδρο τῶν ΗΠΑ Τζόρτζ Μπούς πού ξεχαθάρισε ὅτι θά κυνηγήσει παντοῦ τούς δπευθύνους.

Πολλοί ἴσως θεωρήσουν ὅτι μέ τίς παραπάνω ἐπισημάνσεις «παραδιάζονται ἀνοικτές θύρες». "Οτι, στή γώρα μας, οί ἀποφάσεις εἶναι ἀσφαλεῖς καί δεδομένες καί ὅτι ἡ κατεύθυνση μονόδρομος. Θτι, στήν πραγματικότητα, δέν υφίσταται τέτοιο διακύβευμα. 'Αρχεῖ νά διαδάσουν πίσω ἀπό τίς γραμμές σχεδόν ὅλων τῶν ἐφημερίδων γιά νά καταλάβουν πόσο λάθος ἔχουν ὅσοι πιστεύουν σέ μιά τέτοιαν ἄποψη. ᾿Απολύτως τίποτε δέν εἶναι δεδομένο. Τίποτε δέν εἶναι σίγουρο. Στήν, εὐτυχῶς, ἐξαιρετικά πλουραλιστική έλληνική κοινωνία, δέν εἶναι καθόλου βέβαιο ὅτι κυριαργεῖ ξεκάθαρα ἡ δυτική ἐπιλογή. Δέν εἶναι καθόλου βέβαιο ἄν ἔγει ἔστω γίνει κατανοητό τό μέγεθος τοῦ διακυβεύματος.

'Αντιθέτως, ιδίως μεταξύ τῶν διαμορφωτῶν τῆς κοινῆς γνώμης — οἱ περισσότεροι έχ τῶν ὁποίων εἶναι φορεῖς παλαιοαριστερῶν συμπλεγμάτων, τά ὁποῖα ἀποχηρύσσουν χάθε φορά πού κάνουν (κατα)χρήση τῆς νέας ἐξουσίας τους, ἀλλά τά ὁποῖα ἐπανέρχονται πάντα στήν ἐπιφάνεια στίς σοδαρές στιγμές καί καθορίζουν τήν πλεύση τους — σήμερα, ή «δυτική ἐπιλογή» δέν ἔχει καί πολλούς ὑποστηρικτές. Καί, ὅποιος τολμᾶ νά πεῖ τά πράγματα μέ τ' ὄνομά τους, θά πρέπει νά πεῖ, ὅτι τό κύριο σύνδρομο πού ἐμφανίστηκε στό κέντρο τῆς νεόκοπης ἀθηναϊκῆς «ἡγέτιδας τάξης» εἶναι τό σύνδρομο τοῦ δούλου πού ἐπιχαίρει ἐπειδή δλέπει ὅτι πάτησε ἕνα καρφί ὁ ἀφέντης. Κι αὐτό, δέν ἐκφράζει τήν Ἑλλάδα.

Οι ἄνθρωποι πού διαμορφώνουν τήν χοινή γνώμη σ' αὐτή τή χώρα, στή μεγίστη πλειοψηφία τους, δέν εἶχαν χρόνο νά σκεφτοῦν ὡς ἐκεῖνο πού θά ἔπρεπε νά εἶναι, δηλαδή ως ἀσπίδες προστασίας τῆς συνέχειας τοῦ συστήματος, ως πραγματική ἀστική τάξη, διότι, άπλούστατα, δέν εἶναι πραγματική ἀστική τάξη. Τίς ἡμέρες μετά τά χτυπήματα εἶγαν ἄλλες ἀσγολίες, ἡ κυριότερη ἐκ τῶν ὁποίων ἦταν νά ἀπολαύσουν αὐτό πού μέ περισσή ἀφέλεια νόμισαν ως έξευτελισμό καί νουθεσία τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν μέσω μιᾶς «θείας», ἔστω καί μουσουλμανικῆς, δίκης. Περίπου, δηλαδή, ὅ,τι ἔκαναν καί οί πλέον ἄφρονες μεταξύ τῶν ᾿Αράβων. Γιατί, ἄς μήν ξεχνᾶμε ὅτι, τήν ἴδια ὥρα, ὁ ἴδιος δ Γιασέρ Άραφάτ, πάνω ἀπό έβδομήντα ἐτῶν καί ἀσθενῶν ἀπό πάρκινσον, ἔδινε κατάχλωμος αξμα γιά τά θύματα τῆς μαζικῆς δολοφονίας.

Εὐτυχῶς, ἡ Ἑλλάδα καί τό μέλλον της δέν ἀντιπροσωπεύονται ἀπό τήν ἀνάξια λόγου τρέγουσα ήγέτιδα τάξη της πού τά τελευταῖα γρόνια «ἄρπαξε τά κλειδιά». Οἱ ἡγέτες καί τῶν δύο μεγάλων κομμάτων τῆς χώρας στάθηκαν εὐθέως στό ὕψος τῶν περιστάσεων, δείχνοντάς μας ὅτι ἔχουμε καί κάποιους λόγους νά αἰσιοδοξοῦμε γιά τό μέλλον. Δέν θά μποροῦσαν ἄραγε νά ἐπιδείξουν καί οἱ ἀρχηγοί τῶν μεγάλων κομμάτων τήν άξεπέραστη ἀνευθυνότητα ἐκείνων τῶν συναδέλφων τους, οἱ ὁποῖοι συνέκριναν ἀπό τοῦ βήματος τῆς Βουλῆς τήν πτώση τῶν διδύμων πύργων τῆς Νέας Υόρκης μέ ἐκείνη τῶν πολυκατοικιῶν στή Γιουγκοσλαβία; Ὁ «Θεός τῆς Ἑλλάδος» ἔκανε κι αὐτή τή φορά καλά τή δουλειά του.



Θμως, «δ Θεός» αὐτός δέν μπορεῖ νά σώζει συνέχεια τήν κατάσταση. Καί στίς κρίσιμες ὧρες πού θά ἀκολουθήσουν, πού θά κρατήσουν πολύ καιρό, πού θά εἶναι ἐπώδυνες καί κατά τίς ὁποῖες οἱ ἀνεύθυνες δυνάμεις τοῦ λαϊκισμοῦ θά ἀνασυνταχθοῦν καί θά βροῦν πεδίο δόξης λαμπρόν, πρέπει κι ὅλοι ἐμεῖς νά βροῦμε τούς τρόπους νά βοηθήσουμε αὐτόν τόν «Θεό» στό ἔργο του. Ἡ «Νέα Κοινωνιολογία» γνωρίζει τουλάχιστον ἕναν τρόπο, ἴσως δέ τόν πιό σημαντικό μεταξύ αὐτῶν, καί θά τόν ἀκολουθήσει καί πάλι πιστά: νά συνεχίσουμε νά λέμε τά πράγματα μέ τ' ὄνομά τους.

Η Ελλάδα λοιπόν καλεῖται σήμερα καί θά καλεῖται γιά καιρό διαρκῶς καί ἐπώδυνα ν' ἀποφασίζει ἄν θά παραμείνει, ἤ ὄχι, στόν ἀληθινά σκληρό πυρήνα τοῦ δυτικοῦ κόσμου. ἀνάλογα μέ τή στάση πού θά ἐπιλέξει, ἄν θά τό πετύχει ἤ δέν θά τό πετύχει, ἀνάλογες θά εἶναι καί οἱ συνέπειες. Κι ἐπειδή τό δεύτερο ἐνδεχόμενο πρέπει νά θεωρεῖται ἀπλῶς ὡς ἀδιανόητο, ἐμεῖς εἴμαστε ἐδῶ γιά νά ἐγγυηθοῦμε, μαζί μέ ὅλες τίς ἄλλες δυνάμεις τῆς χώρας πού βλέπουν καθαρά μέσα ἀπό τό νεφέλωμα, ὅτι, τελικά, θά ἐπιλέξουμε τό πρῶτο.

Καί θά τό κάνουμε, γιατί ξέρουμε ὅτι, δυστυχῶς ἤ εὐτυχῶς, εἴμαστε οἱ ἀκρίτες τοῦ ἐλεύθερου κόσμου. Ὅχι γιατί φοδόμαστε τούς ᾿Αμερικανούς, ὅπως συμπλεγματικά κάποιοι ἴσως νομίσουν, ἀλλά γιατί ἔχουμε ὑποφέρει περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλο λαό ἀπό τήν ἐπικράτηση ἐκείνων πού τώρα παλεύουν νά γκρεμίσουν ὅ,τι ἔχτισε ὁ δυτικός πολιτισμός. Καί, εὐτυχῶς, ὅλα αὐτά τά γνωρίζουν καλύτερα ἀπό τόν καθένα στήν πλειοψηφία τους οἱ ἁπλοί Ἦλληνες καί οἱ Ἑλληνίδες, πού ξέρουν τί νά κρατήσουν καί τί νά ἀπορρίψουν ἀπό ὅσα καθημερινά ἀκούγονται.

## ΘΕΟΔΩΡΟΣ ΚΟΛΟΚΟΤΡΩΝΗΣ

Έκατόν ὀγδόντα χρόνια μετά (1821-2001)

έ πεῖσμα τῆς θεωρίας ὅτι ἡ Ἱστορία εἶναι ἔργο τῶν μαζῶν καί ὅτι ἡ ἐξέλιξη τῶν κοινωνιῶν ἀντανακλᾶ τή συλλογική τους ποιότητα, ὁ συγκλονιστικός δίος τοῦ Θεοδώρου Κολοκοτρώνη δείχνει ἀνάγλυφα τίς τρομακτικές δυνατότητες ένός μόνου, διαφορετικοῦ ἀπό τόν περίγυρό του ἀλλά ἡθικά μεγάλου ἀνθρώπου. Ζώντας σέ μιά κοινωνία γεμάτη πάθη, ἰδιοτέλειες, ἄνομα συμφέροντα, ὁ Κολοκοτρώνης ἀποστασιοποιήθηκε νωρίς ἀπό τόν μέσο ὅρο τῆς ἐποχῆς του, ἀφομοίωσε τά καλύτερα στοιχεῖα τῆς έλληνικότητας, πατάσσοντας τά ταπεινά ἔνστικτα πού ταλάνιζαν τούς συμπατριῶτες του, μαθήτευσε σέ εὐρωπαϊκούς στρατούς κατανοώντας, ἀναλύοντας καί ἀφομοιώνοντας τή σκέψη τῆς Δύσης καί ἀπετέλεσε ἡθική ἐξαίρεση, πρότυπο καί συνείδηση τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς ἐποχῆς του. Μπόρεσε ἔτσι νά ἀφυπνίσει καί νά κινητοποιήσει τίς πανάρχαιες κοιμώμενες δυνάμεις τοῦ γένους του, νά πολεμήσει καί νά καταλύσει τή δούληση, τό μέγεθος καί τήν ὑλική δύναμη μιᾶς αὐτοκρατορίας πού ἐκτεινόταν ἀπό τόν Δούναδη ὥς τίς πηγές τοῦ Νείλου καί ἀπό τόν Περσικό Κόλπο μέχρι τήν Τυνησία — καί μάλιστα ἐναντίον τῶν θελήσεων τῆς Ἱερᾶς Συμμαχίας τῶν Μεγάλων Δυνάμεων τῆς ἐποχῆς ἐπείνης.

Ο λαός του, πολύ ἀνθρώπινος, κινούμενος ἀπό τή μεγάλη ποικιλία τῶν ἀνθρώπινων ἐνστίκτων καί παθῶν, τόν ἄφησε σέ καίριες στιγμές τραγικά μόνο. Υπῆρξαν στιγμές, ὅ-πως ὅταν ὁ Ἰμπραήμ κατέκαιε τήν Πελοπόννησο, ὅπου ὁ Κολοκοτρώνης εἶχε μείνει νά πολεμάει κυριολεκτικά μόνος, ἐνῶ μᾶζες συμπολεμιστῶν του προσχωροῦσαν στόν ἐχθρό καί στρέφονταν ἐναντίον τοῦ πρώην ἀρχηγοῦ τους. Ὁ ἴδιος αὐτός λαός, ὁ ἀπό ἀρχαιοτάτων χρόνων ἀχάριστος, πολλές φορές λοιδώρησε, ἐξύβρισε, φυλάκισε τόν ἐλευθερωτή του.

Διαβάζοντας τά συναρπαστικά του ἀπομνημονεύματα, ὁ ἀναγνώστης θά ἀποκομίσει μία πικρή γεύση μοναξιᾶς: ἀπό τήν προεπαναστατική περίοδο, ὅταν ὁ Κολοκοτρώνης κινδύνευε περισσότερο ἀπό τούς συμπατριῶτες του παρά ἀπό τούς Τούρκους καί ὅταν ὁ ιδιος του ὁ συμπέθερος τόν πρόδιδε στούς κατακτητές γιά μερικές χιλιάδες γρόσια, μέχρι τήν τραγική σπηλιά-φυλακή του στήν ἀκροναυπλία, ὅταν ἡ πατρίδα ἦταν ἤδη ἐλεύθερη. Σέ μιά μάχη, στά Τρίκορφα, ὁ ἀναγνώστης Ζαφειρόπουλος εἶπε στόν Γέρο τοῦ Μοριᾶ: «Ἄιντε Κολοκοτρώνη, παιδεύσου, παιδεύσου, καί ἡ πατρίς σου θέλει σέ ἀνταμείψει». Ὁ Κολοκοτρώνης ἀπάντησε: «Ἐμένα ἡ πατρίς θά πρωτοεξορίση».

Τό κείμενο πού υπαγόρευσε τό 1836 δ Κολοκοτρώνης στόν διακεκριμένο λόγιο,

AΠΟ THN ΔΙΕ) Θ) ΝΣΗ



άδέκαστο δικαστή άλλά καί ἐπαναστάτη Γεώργιο Τερτσέτη, εἶναι πολύτιμο ὄχι μόνο ως ίστορική πηγή γιά τήν τελευταία προεπαναστατική περίοδο καί γιά την Έπανάσταση, ἀλλά καί ως μάθημα ἠθικῆς. Πράγματι, στίς σελίδες του παρουσιάζεται ενας Κολοκοτρώνης πού αποδέγεται, δέν ἀγανακτεῖ καί συγγωρεῖ τήν ἀνθρώπινη μικρότητα, ένας Κολοκοτρώνης φιλοσοφημένος, σοφός, κατασταλαγμένος, πού μπορεῖ νά γειρίζεται τούς ἀνθρώπους καί νά τούς κατευθύνει χρησιμοποιώντας ποιχίλες μεθόδους πρός έναν ανώτερο σχοπό. Πού στωικά ύπομένει τό μῖσος καί τόν φθόνο καί πού ύπογωρεῖ συγνά γάριν τῆς δμόνοιας καί τοῦ κοινοῦ συμφέροντος, τοῦ καλῶς ἐννοούμενου. Πού προχωρεῖ στά σχέδιά του πατώντας ρεαλιστικά στό σαθρό ἔδαφος τῆς ἀνθρώπινης ἀθλιότητας πού τόν περιβάλλει, χωρίς ψευδαισθήσεις, καί γι' αὐτό πιό ἀποτελεσματικά. 'Αλλά

πού δέν ἀποκλίνει, σ' ὅλη τήν ἐπική αὐτή σχοινοβασία, οὔτε χιλιοστό ἀπό τή δική του ἢθική αὐτονομία καί ἀποστασιοποιημένη θέση.

Γιατί σ' αὐτήν ἀκριδῶς τήν ἠθική καί πνευματική ὑπεροχή τοῦ Κολοκοτρώνη στη-ρίχθηκαν τά ἐθνικά ἐπιτεύγματα. Ὁ στρατηγικός του νοῦς, ἡ παροιμιώδης ψυχραιμία του, ἡ καταπληκτική του εὑρηματικότητα, μόνον στήν ἀπόσταση πού τόν χώριζε ἀπό τόν ἀμφιταλαντευόμενο, σπασμωδικό, ἀναρχικό καί ἰδιοτελῆ μέσο ὅρο τῆς ἐποχῆς του μπορεῖ ν' ἀποδοθεῖ.

Στήν κρισιμώτερη, στήν πιό θανάσιμη φάση τοῦ ᾿Αγῶνα, ὅταν ἡ Ἐπανάσταση ἐξέπνεε ἀπό τά χτυπήματα τοῦ Ἰμπραήμ, ὁ Κολοκοτρώνης γύρναγε τήν Πελοπόννησο καί φύτευε ἀμπέλια καί ἔχτιζε σπίτια, «καί ὁ κόσμος», γράφει ὁ ἴδιος, «ἔλεγε ὅτι ἄν ὁ Κολοκοτρώνης δέν ἤξευρε ὅτι θά ἐλευθερωθοῦμε, δέν ἔκτιζε σπίτια, οὔτε ἔβαζε ἀμπέλια σ' ἐθνική γῆ». Ὅταν οἱ πάντες προσκυνοῦσαν, ὁ Κολοκοτρώνης ἔστειλε στόν Ἰμπραήμ τό μήνυμα τῆς ὁλοκληρωτικῆς ἀδιαλλαξίας: «Τί τά δένδρα μας ἄν τά κόψης καί τά κάψης, τήν γῆν δέν θέλει τήν σηκώσης καί ἡ ἴδια ἡ γῆς πού τά ἔθρεψε, αὐτή ἡ ἴδια γῆ μένει δική μας καί τά ματακάνει. Μόνον ἕνας Ἕλληνας νά μείνη, πάντα θά πολεμοῦμε καί μήν ἐλπίζης πώς τήν γῆν μας θά τήν κάμης δική σου, βγάλτο ἀπό τό νοῦ σου».

Όρθῶς ὁ Κολοκοτρώνης διαπίστωσε ὅτι ὁ μεγαλύτερος ἐχθρός τῆς Ἐπανάστασης δέν ἦταν ὁ Ἰμπραήμ, ἀλλά οἱ ἴδιοι οἱ Ἑλληνες, πού ἄρχισαν νά προσκυνοῦν μαζικά. «Εἰς τόν καιρόν τοῦ προσκυνήματος», γράφει, «ἐφοδήθηκα μόνον διά τήν πατρίδα μου, ὅχι ἄλλη φορά, οὔτε εἰς τάς ἀρχάς, οὔτε εἰς τόν καιρόν τοῦ Δράμαλη, ὁποῦ ἦλθε μέ 30.000 στράτευμα ἐκλεκτό, οὔτε ποτέ, μόνον εἰς τό προσκύνημα ἐφοδήθηκα. Ἡ Ρούμελη ἦτον ὅλη προσκυνημένη, ἡ ᾿Αθήνα πεσμένη, τά ρουμελιώτικα στρατεύματα διαλυμένα, μόνον

ΘΕΟΔΩΡΟΣ ΚΟΛΟΚΟΤΡΩΝΗΣ 13

ή Πελοπόννησος ἦταν μεινεμένη μέ τά δυό νησιά, "Υδρα καί Σπέτσαις, όποῦ εἶχαν δύναμιν. Ὁ Κιουταχῆς εἶχε πάρει προσκυνοχάρτια, ἐπάσχιζε νά πάρη καί ὁ Ἰμπραήμης διά νά τά στείλη εἰς τήν Κωνσταντινούπολιν, καί ὅταν ἤ ὁ μινίστρος τῆς ἸΑγγλίας ἤ ἄλλης δυνάμεως ἐμεσίτευαν εἰς τόν Σουλτᾶνον διά τήν Ἑλλάδα, νά τούς ἀποκριθῆ, ποία Ἑλλάδα; Ἡ Ἑλλάς εἶναι προσκυνημένη, καί νά τά προσκυνοχάρτια τους. Ἐκτός ἀπό μερικοί κακοί ἄνθρωποι, ἰδού οἱ ἄλλοι ἐπροσκύνησαν. Τότε αἱ δυνάμεις δέν εἶχαν τίποτε νά ἀποκριθοῦν, καί ἡμεῖς ἐχανόμεθα». Αὐτό τό ἀπόσπασμα καί μόνον φθάνει γιά νά ἀντιληφθεῖ κανείς τό εὖρος, τήν ἐμβέλεια καί τήν ποιότητα τῆς πολιτικῆς σκέψης τοῦ Κολοκοτρώνη. Ὁ Γέρος, λοιπόν, στοχαστικά καί ὄχι παρορμητικά ἐπέβαλε «φωτιά καί τσεκούρι στούς προσκυνημένους», ἕνα σύνθημα πού στίς μέρες μας ἠχεῖ περίεργα ἐπίκαιρο. «Ἐβάσταξα τόν κόσμο ἕως ὅτου ἔγινε ἡ ναυμαχία εἰς τό Νιόκαστρο (Ναυαρῖνο), ἦλθεν ὁ Κυβερνήτης καί ἡ ἐκστρατεία τῶν Φραντσέζων».

Τό ὅλο ἐπαναστατικό ἐγχείρημα ἦταν ἀκόμη πιό δύσκολο δεδομένου τοῦ χαρακτῆρα τῶν Ἑλλήνων. «Ἡ ἀρχηγία ἑνός στρατεύματος ἑλληνικοῦ», γράφει ὁ Γέρος τοῦ Μοριᾶ, «ἦτον μιά τυραννία, διατί ἔκαμνε καί τόν ἀρχηγό, καί τόν κριτή, καί τόν φροντιστή, καί νά τοῦ φεύγουν κάθε ἡμέρα καί πάλιν νά ἔρχωνται, νά βαστάει ἕνα στρατόπεδον μέ ψέμματα, μέ κολακεῖες, μέ παραμύθια, νά τοῦ λείπουν καί ζωοτροφίαις καί πολεμοφόδια, καί νά μήν ἀκοῦν καί νά φωνάζη ὁ ἀρχηγός, ἐνῶ εἰς τήν Εὐρώπην ὁ ἀρχιστράτηγος διατάττει τούς στρατηγούς, οἱ στρατηγοί τούς συνταγματάρχας, οἱ συνταγματάρχαι τούς ταγματάρχας καί οὕτω καθεξῆς... Νά μοῦ δώση ὁ Βελιγκτών (Οὐέλλιγκτων) 40.000 τό ἐδιοικοῦσα, ἀλλ' αὐτουνοῦ νά τοῦ δώσουν 500 ℉λληνας δέν ἡμποροῦσε οὕτε μία ὥρα νά τούς διοικήση. Κάθε ℉λληνας εἶχε τά καπρίτσια του, τό θεό του, καί ἔπρεπε νά κάμη κανείς δουλειά μ' αὐτούς, ἄλλον νά φοβερίζη, ἄλλον νά κολακεύη, κατά τούς ἀνθρώπους».

Διαβάζοντας τίς σελίδες τῶν ἀπομνημονευμάτων τοῦ Κολοχοτρώνη, ὁ ἀναγνώστης θά παρακολουθήσει τήν διαμόρφωση, μέσα στήν φωτιά καί στό σίδερο τῆς Τουρκοκρατίας, καί στή συνέχεια στά ἀγγλοκρατούμενα καί γαλλοκρατούμενα Έπτάνησα, τῆς σκέψης καί τῆς βούλησης τοῦ ἀνθρώπου πού ἐνσάρκωσε μέ τόν πιό δλοκληρωμένο τρόπο τήν πρακτική μεθοδολογία τῆς Ἐπανάστασης. Εως τό 1821, δεκάδες ἐπαναστατικῶν κινημάτων σε δλη τή διάρκεια τῆς Τουρκοκρατίας ἐξέφραζαν τόν ἀκατανίκητο ἔρωτα τοῦ Ἑλληνισμοῦ πρός τήν Ἐλευθερία. Μικρότερα ή μεγαλύτερα, ὑποκινούμενα ἀπό εὐρωπαϊκές δυνάμεις ή αὐθόρμητα, ἀνοργάνωτα ή ὀργανωμένα, τά κινήματα αὐτά κατέληγαν κατά κανόνα σέ ἀποτυχία. Ή κυριώτερη ποιοτική διαφορά αὐτῶν τῶν κινημάτων ἀπ' το Εἰκοσιένα ἦταν ὅτι στο τελευταῖο ὑπῆρχε ἡ στρατιωτική καί πολιτική μεγαλοφυΐα τοῦ Κολοχοτρώνη, ένός ἀνθρώπου, τοῦ μόνου ἀνάμεσα στούς συγχρόνους του, πού μποροῦσε νά ἀναλύσει τά τοπικά προβλήματα στίς διεθνεῖς τους διαστάσεις καί κυρίως τοῦ μόνου πού ἤξερε ὄχι νά θυσιάζεται ἡρωϊχά σάν τόν Διᾶχο ἤ τόν Παπαφλέσσα καί νά γίνεται παρανάλωμα τοῦ πυρός, ἀλλά νά ὀργανώνει σωστά καί δλοκληρωμένα, μέ τήν ψυχραιμία καί τήν ἐμπειρία τοῦ τεχνοκράτη, μία ἐπιτυχημένη στρατιωτική ἐπιχείρηση, ὅπως ἡ κατάληψη τῆς Τρίπολης τό '21 ἤ ἡ συντριβή τοῦ τουρκικοῦ στρατοῦ στά Δερδενάκια τό '22.

Έτσι, τό συγκριτικό πλεονέκτημα τοῦ ἐπαναστατημένου Ἑλληνισμοῦ δέν ἦταν τόσο καί μόνον ἡ ἀπόφαση γιά τή θυσία καί τό δλοκαύτωμα, πού ἐκφράσθηκε στό Μανιᾶ-

κι, στήν 'Αλαμάνα, στό Μεσολόγγι, ἀλλά ἡ στρατηγική πού ὁδήγησε στήν πτώση τῆς Τριπολιτσᾶς, στή νίκη στά Δερβενάκια καί κυρίως στήν ἀντίσταση κατά τοῦ Ἰμπραήμ. Στρατηγική τοῦ Κολοκοτρώνη.

Δέν ἦταν καθόλου δεδομένο, τόν Μάρτιο τοῦ 1821, ὅτι ἡ περιπέτεια πού ἄρχιζε θά κατέληγε στή δημιουργία ἐλεύθερου ἑλληνικοῦ κράτους. Οἱ πιθανότητες καί τά πραγματικά δεδομένα, οἱ ὑλικοί συσχετισμοί δυνάμεων, ἡ διεθνής συγκυρία ἦταν ὑπέρ τῶν Τούρκων. «Ὁ κόσμος μᾶς ἔλεγε τρελλούς», γράφει ὁ Κολοκοτρώνης. «Ἡμεῖς ἄν δέν εἴμεθα τρελλοί δέν ἐκάναμεν τήν ἐπανάστασιν, διατί ἡθέλαμεν συλλογισθῆ πρῶτον διά πολεμοφόδια, καβαλαρία μας, πυροβολικό μας, πυριτοθήκαις μας, τά μαγαζιά μας, ἡθέλαμεν λογαριάσει τήν δύναμιν τήν ἐδική μας, τήν τουρκική δύναμη. Τώρα πού ἐνικήσαμεν, ὁποῦ ἐτελειώσαμεν μέ καλά τόν πόλεμόν μας, μακαριζόμεθα, ἐπαινώμεθα. Ἦν δέν εὐτυχούσαμεν ἡθέλαμεν τρώγει κατάραις, ἀναθέματα».

Ή μοίρα δέν ἔχει ὑποσχεθεῖ τήν ἐλευθερία σέ κανέναν. Ἐάν ἡ Ἐπανάσταση ἀποτύγχανε, οἱ ελληνες σήμερα, τό 2001 μ.Χ., θά ἦσαν μία ὑπόδουλη μειονότητα τοῦ τουρκικοῦ κράτους. Οἱ ἐπιπόλαιες συγκρίσεις μεταξύ τοῦ Κολοκοτρώνη καί τοῦ Ὁτσαλάν, ἀνιστόρητες καί ἀστήρικτες ἀπό τά πράγματα, παραγνωρίζουν ἐκτός τῶν ἄλλων καί τή διαφορά τῆς στάσης τοῦ ἑνός καί τοῦ ἄλλου μπροστά στόν ἔσχατο κίνδυνο.

Στό ἔπος τοῦ Εἰχοσιένα ἀναδείχθηκαν γιά ἄλλη μιά φορά τά προαιώνια γνωρίσματα τοῦ ἑλληνικοῦ χαρακτῆρα, πού δικαιώνουν περισσότερο ἀπό ὁποιαδήποτε θεωρία πολιτιστικῆς συνέχειας τούς ὑποστηρικτές τῆς ἐνότητος τῆς ἐλληνικῆς ἱστορίας ἀπό τόν "Ομηρο ἔως τίς μέρες μας. Οἱ "Ελληνες, ἀκόμη καὶ ἄν ἀναμείχθηκαν μέ σλαβικά, ἀλβανικά καὶ ἄλλα φῦλα, παρέμειναν γνήσιοι ἀπόγονοι τῶν προγόνων τους στόν ἔρωτα γιά τήν ἐλευθερία, μιὰ ἐλευθερία ὅμως ὅχι αὐτοπειθαρχημένη καὶ συντεταγμένη, ἀλλά προσαρμοσμένη στίς ἰδιωτικές ἀπαιτήσεις, μιὰ ἐλευθερία δηλαδή οὐσιαστικά ἀναρχική. Έξ ἄλλου οἱ "Ελληνες ἐπιβεβαίωσαν τήν πατροπαράδοτη κατάρα τοῦ γένους τους, τή Διχόνοια, πού ἄρχισε κιόλας ἀπό τόν τρίτο χρόνο τῆς Ἐπανάστασης νά καταστρέφει τά λαμπρά ἐπιτεύγματα τῆς πρώτης περιόδου. Τόν φθόνο γιὰ τήν ὑπεροχή κάποιων συμπατριωτῶν τους. Τήν ἔλλειψη ἀντοχῆς στόν χρόνο καὶ τή γρήγορη ἔλευση τοῦ αἰσθήματος τῆς κοπώσεως μετά ἀπό τήν ἀρχική δρμή.

" Ομως οί κορυφαῖες πράξεις γενναιότητας καί αὐτοθυσίας, πού συγκλόνισαν τήν ἐποχή ἐκείνη τήν εὐρωπαϊκή καί τήν παγκόσμια ἀκόμη κοινή γνώμη, ἔδειξαν τή διαχρονική ἱκανότητα ἑνός μικροῦ λαοῦ νά ἀντιμετωπίζει ποσοτικά ὑπέρμετρους ἀντιπάλους, καί μάλιστα πολλαπλάσια ὑπέρτερους, ὅπως οἱ Πέρσες, οἱ "Αραβες ἤ οἱ Τοῦρκοι, μέ τό μοναδικό ἀλλά ἀσύγκριτο ἐφόδιο τῆς ψυχικῆς καί τῆς ἡθικῆς ὑπεροχῆς.

Ένα ἄλλο συμπέρασμα τοῦ Εἰχοσιένα εἶναι ἡ νίκη τῆς ιδέας πάνω στήν ὕλη καί πιό συγκεκριμένα ἡ ὑπερίσχυση τῆς ιδέας τῆς Ἐλευθερίας πάνω στά ὑλικά συμφέροντα τῶν κοινωνικῶν ὁμάδων πού ἔλαβαν μέρος στόν πόλεμο τῆς ἀνεξαρτησίας. Εἶναι βέβαιο ὅτι οἱ κοτζαμπάσηδες, πού ἡγήθηκαν τοῦ ᾿Αγῶνα, δέν εἶχαν κανέναν λόγο νά διακινδυνεύσουν τἡν κοινωνική τους θέση, τἡν περιουσία τους ἤ τή ζωή τους σ' ἕνα ἐντελῶς ἀβέβαιο ἐγχείρημα. Ὁ Πετρόμπεης Μαυρομιχάλης ἀπό σχεδόν ἀνεξάρτητος ἡγεμόνας τῆς Μάνης πέθανε διακοσμητικός γερουσιαστής τοῦ Θθωνα. Ἡ Ἐκκλησία στά πλαίσια τῆς ὁθωμανικῆς αὐτοκρατορίας εἶχε τεράστια δύναμη, τἡν ὁποία ἀπώλεσε στά πλαίσια τοῦ ὀθωνικοῦ καισαροπαπισμοῦ. Οἱ καραβοκύρηδες δέν εἶχαν λόγο νά χάσουν τήν τεράστια

 $\Theta E O \Delta \Omega P O \Sigma KO A O KO T P \Omega N H \Sigma$  15

ἀγορά τοῦ ὀθωμανικοῦ κράτους γιά νά περιορισθοῦν οἰκονομικά στά πλαίσια τοῦ νεοελληνικοῦ κρατιδίου. Ἦλλωστε τό πτῶμα τοῦ ἐθνομάρτυρα  $\Gamma$ ρηγορίου τοῦ E συμβολίζει τή θυσία τοῦ κλήρου.

Μέσα σ' ὅλα αὐτά, ὁ Θεόδωρος Κολοκοτρώνης ἀξιοποίησε τίς δυνατότητες τῆς ἐποχῆς του καί πέτυχε τό μέγιστο δυνατό, πού ἦταν ἡ ἐλευθερία ἑνός μέρους τῆς πατρίδας του. Ὁ Κολοκοτρώνης πρίν τήν Ἐπανάσταση —μήν ξεχνᾶμε ὅτι εἶχε κλείσει τά πενήντα τό 1821 — διένυσε τήν ἀναγκαστικά, ὅχι ἀπό ἐπιλογή του, τυχοδιωκτική καί περιπετειώδη διαδρομή τοῦ Ἑλληνα πού δέν ἐντάχθηκε στό πλαίσιο ζωῆς καί στό σύστημα ἐξουσίας τῆς ὀθωμανικῆς κατοχῆς καί τῆς ὑπόδουλης ἑλληνικῆς κοινωνίας. ᾿Αλλά αὐτή ἡ περίοδος τῆς ζωῆς του ὑπῆρξε παραγωγική, ἀφοῦ τότε κυοφορήθηκαν οἱ προϋποθέσεις γιά τή μετέπειτα δράση του. Κατά τήν Ἐπανάσταση, ὑπῆρξε πρωταγωνιστής ἤ ἀποδιοπομπαῖος τράγος, ἐναλλάξ. Μετά τήν Ἐπανάσταση, ἡ ἐλεύθερη Ἑλλάδα ὄχι μόνον δέν τόν ἀνύψωσε στό βάθρο τοῦ δικαίου —καί διεθνοῦς φήμης — θρύλου του, ἀλλά τόν κατασυκοφάντησε, τόν δίωξε, τόν καταδίκασε καί τόν φυλάκισε στό ἐλεεινότερο μπουντρούμι πού ὑπῆρχε. ᾿Αργότερα, ὅταν οἱ διώξεις τελείωσαν μέ μία ἐξευτελιστική ἀπονομή χάριτος, ὁ Γέρος ἀντιμετωπίστηκε ἀπό τή νεοελληνική κοινωνία πού ἄρχισε νά οἰκοδομεῖται δυτικότροπα στή νέα πρωτεύουσα, τήν ᾿Αθήνα, ὡς μία θυμόσοφη, σχεδόν γραφική φιγούρα, πού διακοσμοῦσε τό πρωτοεμφανιζόμενο τότε νεοελληνικό κίτς.

Υπ' αὐτή τήν ἔννοια θά ἦταν καλύτερα γιά τόν Γέρο τοῦ Μοριᾶ νά εἶχε πέσει ἡ-ρωικά τήν ἐποχή τῆς εἰσβολῆς τοῦ Ἰμπραήμ, ὅταν ἔπαιξε τόν τελευταῖο μεγάλο — καί ἴσως σημαντικότερο — πολεμικό ρόλο του.

Έχουν δοθεῖ πολλές έρμηνεῖες καί θεωρίες γιά τόν Θεόδωρο Κολοκοτρώνη. Ἐπιπόλαια ή μαρξιστική σχολή τόν κατηγόρησε ὅτι διέσωσε τούς κοτζαμπάσηδες ἀπό τήν ὀργή τοῦ πλήθους, ὅταν αὐτοί ἔδιωξαν τόν Ύψηλάντη. Ὁ Κολοχοτρώνης δέν τό ἔπραξε ἀπό ἀνύπαρκτα τότε ἰδεολογικά κίνητρα, ἀλλά διότι κατανόησε ὅτι ἡ δυτική κοινή γνώμη καί οί κυβερνήσεις τῶν μεγάλων δυνάμεων θά ἔβλεπαν δυσμενῶς τίς ἀντιολιγαρχικές ἐκδηλώσεις τῶν λαϊκῶν ἀγωνιστῶν ὡς προοίμιο ἀναρχίας καί γεωπολιτικοῦ κενοῦ στήν ἀνατολική Μεσόγειο καί θά ἐστρέφοντο ἐναντίον τῆς Ἐπαναστάσεως. Ὁ Κολοκοτρώνης ήταν μακρυά ἀπό τίς ιδεοληψίες, ὑπό τό πρῖσμα τῶν ὁποίων οἱ μεταγενέστεροι ιδεολογικά προσδιορισμένοι ίστορικοί τοῦ εἰκοστοῦ αἰῶνα προσπάθησαν νά τόν ἀναλύσουν. Ὁ Γέρος τοῦ Μοριᾶ ἀποτελεῖ περισσότερο ἕναν συγχερασμό τοῦ πόθου τοῦ μεταβυζαντινοῦ έλληνισμοῦ νά ξαναβρεῖ τήν ἀνεξαρτησία του, ὅπως προκύπτει ἀπό τήν περίφημη δήλωσή του στόν "Αγγλο λόρδο Χάμιλτον, δ δποῖος τοῦ πρότεινε συμβιβασμό μέ τήν Πύλη: «Αὐτό δέν γίνεται ποτέ», ἀπάντησε, «ἐλευθερία ἤ θάνατος. Ἐμεῖς, καπιτάν Ἅμιλτων, ποτέ συμβιβασμόν δέν ἐχάμαμεν μέ τούς Τούρχους. "Αλλους ἔχοψε, ἄλλους ἐσχλάδωσε μέ τό σπαθί καί ἄλλοι, καθώς ἐμεῖς, ἐζούσαμε ἐλεύθεροι, ἀπό γενεά σέ γενεά. Ὁ βασιλεύς μας ἐσκοτώθη, καμμία συνθήκη δέν ἔκαμε, ἡ φρουρά του εἶχε παντοτεινόν πόλεμον μέ τούς Τούρχους καί δύο φρούρια ήτον πάντοτε άνυπότακτα». «Ποία εἶναι ή βασιλική φρουρά του», ρώτησε δ Χάμιλτον, «ποῖα εἶναι τά φρούριά του;». «Ἡ φρουρά τοῦ βασιλέως μας», εἶπε ὁ Γέρος, «εἶναι οἱ λεγόμενοι Κλέφται, τά φρούρια ἡ Μάνη καί τό Σοῦλι καί τά βουνά». «Ἔτσι δέν μέ ωμίλησε πλέον», συμπληρώνει δ Κολοκοτρώνης.

Η στρατηγική τέχνη τῆς ἐποχῆς τῶν ναπολεόντειων πολέμων συναντήθηκε, στό πρόσωπο τοῦ Κολοκοτρώνη, μέ τή στρατιωτική παράδοση τῶν Κλεφτῶν, πού κατά πολ-

AΠΟ ΤΗΝ ΔΙΕ) Θ) ΝΣΗ

λούς συνδέεται μέ τούς Ελληνες μισθοφόρους τῆς Δύσης, τούς STRADIOTTI. Πέντε γενιές κλεφτῶν καί άρματολῶν συσσώρευσαν τρομακτική πεῖρα καί τεχνογνωσία. «Αὐτό τό εἶδος τῆς ζωῆς ὁποῦ ἐκάμναμε μᾶς ἐβοήθησε πολύ εἰς τήν ἐπανάστασιν, διότι ἠξεύραμεν τά κατατόπια, τούς δρόμους, τάς θέσεις, τούς ἀνθρώπους. Ἐσυνηθίσαμεν νά καταφρονοῦμεν τούς Τούρκους, νά ὑποφέρωμεν τήν πεῖναν, τήν δίψαν, τήν κακοπάθειαν, τήν λέραν, καί καθεξῆς».

Σήμερα, τήν ἐποχή τῶν σαθρῶν προσχημάτων τοῦ διεθνοῦς δικαίου, πού ἐλαστικότατα προσαρμόζεται στή μόνη πραγματικότητα τοῦ πραγματικοῦ συσχετισμοῦ δυνάμεων, ἄς θυμηθοῦμε πῶς ἔδιωξαν οἱ ελληνες τούς Τούρκους ἀπό τήν πατρίδα τους. «Εἶδα τότε», γράφει ὁ Κολοκοτρώνης, «ὅτι, ὅ,τι κάμωμε, θά τό κάμωμε μονάχοι καί δέν
ἔχομε ἐλπίδα καμμία ἀπό τούς ξένους». Τό πρῶτο μάθημα εἶναι ὅτι τά ἔθνη εἶναι μόνα
τους, δέν ὑπάρχουν διεθνεῖς φιλανθρωπικοί ὀργανισμοί πού νά χαρίζουν Ἐλευθερία.

Δεύτερο μάθημα, ἀφιερωμένο στούς Κυπρίους ἀδελφούς: ὁ κατακτητής δέν φεύγει μέ ἀποφάσεις διεθνῶν ὀργανισμῶν. Ὅταν ἔπεσε ἡ Τρίπολη, στίς 22 Σεπτεμβρίου τοῦ 1821, ὁ Κολοκοτρώνης εἰσῆλθε ἔφιππος. «... Μέσα εἰς τήν Τριπολιτσά ἔκοβαν», γράφει. «Τό ἄλογό μου ἀπό τά τείχη ἕως τά σαράγια δέν ἐπάτησε γῆ... Τό ἀσκέρι ὁποῦ ἦτον μέσα τό ἑλληνικό ἔκοβε καί ἐσκότωνε ἀπό Παρασκευή ἕως Κυριακή... Ἔτσι ἐπῆρε τέλος. (Ἔβαλα) τελάλη νά παύση ὁ σφαγμός».

Θταν ὁ Κολοκοτρώνης μπῆκε στήν Τρίπολη, τοῦ ἔδειξαν τόν πλάτανο στό παζάρι, ὅπου κρεμοῦσαν τούς Ἑλληνες. «᾿Αναστέναξα καί εἶπα: Ἦντε, πόσοι ἀπό τό σόι μου καί ἀπό τό ἔθνος μου ἐκρεμάσθησαν ἐκεῖ — καί διέταξα καί τόν ἔκοψαν. Ἐπαρηγορήθηκα καί γιά τόν σκοτωμό τῶν Τούρκων».

Τούρκων, ἔκοψε τόν μεγάλο πλάτανο, πού συμβόλιζε τήν ὀθωμανική κυριαρχία στόν Μοριά. Συμβολικά, ἀπό ἐκεῖνο τό σημεῖο ἀρχίζει ἡ κατάλυση τῆς ὀθωμανικῆς ἐξουσίας στή Βαλκανική. Τὴν ἑλληνική ἀνεξαρτησία ἀκολούθησαν ἡ σερβική, ἡ βουλγαρική, ἡ ρουμανική. Σε ἑκατό ἀκριβῶς χρόνια ἀπό τήν ἄλωση τῆς Τρίπολης, τόν Σεπτέμβριο τοῦ 1921, ὁ ἑλληνικός στρατός περνοῦσε τόν Σαγγάριο. Τό ἑλληνικό ἔθνος διένυσε τήν ἀπόσταση Τρίπολη- Ἄγκυρα μέ δύο γιγαντιαῖα ἄλματα, τό ἕνα στίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰῶνα καί τό ἄλλο στίς ἀρχές τοῦ 20οῦ. Ἡ διχόνοια συρρίκνωσε τήν ἐμβέλεια τῆς Ἐπανάστασης. Μέχρι τήν Κωνσταντινούπολη θά εἴχαμε φθάσει ἐάν ἤμασταν ἑνωμένοι, γράφει ὁ Γέρος. Ἡ διχόνοια κατέστρεψε καί τή Μικρασιατική Ἐκστρατεία. Αὐτά δυστυχῶς δέν διδάσκουν, ἀλλά ἐπαναλαμβάνονται. Περισσότερο χρήσιμο γιά διδασκαλία εἶναι τό παράδειγμα τοῦ Κολοκοτρώνη, πού ἔδρασε θεωρώντας στωικά τή διχαστική φύση τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ δεδομένη καί ἐπέτυχε τίς θρυλικές του νίκες ὑφιστάμενος τίς συνέπειες.

# Τό 5ο Διεθνές Συνέδριο τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινωνιολογικοῦ Συλλόγου (European Sociological Association) στό Ἐλσίνκι 28/08-1/09/2001

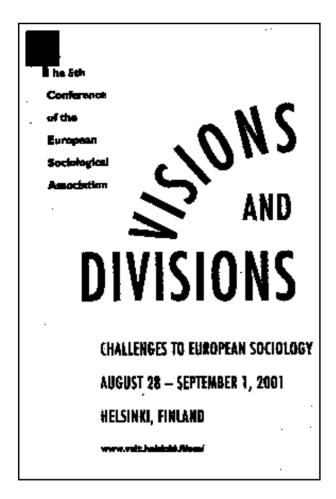
Γεώργιος Καφφές

ραγματοποιήθηκε μέ ἐπιτυχία τό 5ο Διεθνές Συνέδριο τῆς European Sociological Association (τοῦ ὁποίου ὁ γράφων εἶναι τακτικό μέλος), στό Ἐλσίνκι τῆς Φινλανδίας μεταξύ 28 Αὐγούστου καί 1 Σεπτεμβρίου 2001. Τό κεντρικό θέμα τοῦ Συνεδρίου ἦταν: Visions and Divisions, Challenges to European Sociology. Ἡ συμμετοχή σέ αὐτό τό Συνέδριο ὑπῆρξε ἀρκετά σημαντική, ἄν σκεφτεῖ κανείς ὅτι κατατέθηκαν περίπου 1.300 συμμετοχές μέ διάφορα θέματα, ἐνῶ ὁ συνολικός ὰριθμός τῶν ἐγγεγραμμένων μελῶν τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινωνιολογικοῦ Συλλόγου δέν ξεπερνᾶ τά 750 περίπου μέλη, σύμφωνα πάντοτε μέ τά ἐπίσημα στοιγεῖα.

H European Sociological Association δέν ἔχει μακρόχρονη ίστορία, ἀφοῦ ίδρύθηκε μόλις τήν τελευταία δεκαετία, ἔχει ὅμως στό ἐνεργητικό της πέντε διεθνη συνέδρια από τό 1992 κι ἔπειτα, πού σημείωσαν ἀρκετή ἐπιτυχία καί ἔδωσαν μιά νέα ὤθηση στόν εὐρωπαϊκό κοινωνιολογικό προδληματισμό. Τά προηγούμενα συνέδρια ἔγιναν τό πρῶτο στή Βιέννη τό 1992, στή Βουδαπέστη τό 1995, στό "Εσσεξ τό 1997 καί στό "Αμστερνταμ τό 1999. Τό 5ο συνέδριο φιλοξενήθηκε στό ύπερμοντέρνο καί πραγματικά ἐντυπωσιακά ὄμορφο Πανεπιστήμιο τοῦ Ἐλσίνκι, πού βρίσκεται στό κέντρο τῆς πρωτεύουσας τῆς Φινλανδίας. Ὁ κύριος ὑπεύθυνος γιά τήν ὀργάνωση καί ύποδοχή ἦταν ὁ Φινλανδικός Σύλλογος Κοινωνιολόγων καί ή πόλη τοῦ Ἐλσίνκι. Ὁ πρόεδρος τῆς Ε.S.A. εἶναι ὁ κ. Iri Musil, Καθηγητής άπό τή Δημοκρατία τῆς Τσεχίας, ἐνῶ ἡ προεδρεύουσα ἀρχή τῆς ὀργανωτικῆς ἐπιτροπῆς ἦταν οί Κυρίες Elina Haavio-Mannila καί Anne Kovalainen, Καθηγήτριες ἀπό τό Πανεπιστήμιο τοῦ Ἐλσίνκι. Χαιρετισμό ἀπηύθυναν ὁ Ὑπουργός Παιδείας τῆς Φινλανδίας, Βουλευτές καθώς καί ὁ Δήμαρχος τῆς πόλης, ὁ ὁποῖος εἶχε τήν εὐγένεια νά μᾶς δεξιωθεῖ στό ἐντυπωσιακό δημαρχιακό μέγαρο, πού βρίσκεται στό πανέμορφο, λειτουργικό καί ὑπερσύγχρονο λιμάνι.

Κατά τή διάρχεια τοῦ συνεδρίου πραγματοποιήθηκαν 5 δλομέλειες τῆς Ε.S.Α., κατά τίς δποῖες ἀναθεωρήθηκαν 4 ἀπό τά 16 βασικά ἄρθρα τοῦ συλλόγου, πού ἀφοροῦν χυρίως τόν τρόπο ἐκλογῆς προέδρου καί τή διαδικασία ψηφοφορίας γιά τό ἐκτελεστικό γραφεῖο, χωρίς ὅμως νά ἐπιφέρουν ἀνατρεπτικές ἀλλαγές στή δομή καί λειτουργία του, πού θυμίζουν κατά πολύ αὐτή τῆς International Sociological Association. H συμμετοχή ύπῆρξε μαζική ὅμως κυρίως ἀπό τίς γύρω χῶρες τῆς Βαλτικῆς καί τῆς Σκανδιναδίας (Δανία, Σουηδία, Νορδηγία, Ἐσθονία, Λεττονία) καί ἐπίσης ἀπό τή Μ. Βρετανία, τή Ρωσία καί τίς πρώην ἀνατολικές χῶρες, συμμετοχές πού κάλυψαν οὐσιαστικά τό 90% τῆς συνολικῆς παρουσίας στό συνέδριο. Άπό έλληνικῆς πλευρᾶς τήν ΝΕΑ ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ ἐμπροσώπησε δ γράφων, ἐνῶ ὑπῆρξαν περίπου 7 συμμετέχοντες ἀπό τήν Ἑλλάδα (χυρίως Θεσσαλονίχη). "Αλλοι Ελληνες συμμετέχοντες παρατηρήθηκε πάντως νά συμμετέχουν ώς φοιτητές ἤ ἐρευνητές ἀλλά μέ χορηγίες εὐρωπαϊκῶν πανεπιστημίων, πρᾶγμα πού σημαίνει ὅτι εἶναι δέδαιο ὅτι ἴσως νά ύπῆρχαν καί περισσότεροι ἔχοντας δηλώσει ὅμως διαφορετική έθνική έκπροσώπηση. Υπῆρξαν δέδαια καί άρκετοί πού, ἐνῶ εἶχαν δηλώσει συμμετοχή καί εἶχαν στείλει καί τά abstracts, τελικά δέν ἐμφανίστηκαν. Τελικά θά μποροῦσε σέ γενικές γραμμές νά πεῖ κανείς ὅτι ἡ πραγματική συμμετοχή μέ φυσική παρουσία ἄγγιξε περίπου τά 500 μέ 600 ἄτομα, μέ ἀποχορύφωμα τίς πρῶτες τρεῖς μέρες τῶν ἐργασιῶν.

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΚΑΦΦΕΣ



Ὁ Εὐρωπαϊκός Κοινωνιολογικός Σύλλογος ἀποτελεῖται οὐσιαστικά ἀπό 22 ἐνεργά δίκτυα ἔρευνας (research networks) καί 12 ἐρευνητικά τμήματα (research streams), ὅπου γνωστοί καθηγητές συντονίζουν καί καθοδηγοῦν πολυεθνικές ἐρευνητικές ὁμάδες. Ὁ γράφων συμμετεῖχε στό research network τῆς Social Theory, στό ὁποῖο προεδρεύουν ἡ Margareta Bertilsson τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Κοπεγχάγης καί ὁ Vladimir Kultigin τοῦ Ἰνστιτούτου Πολιτικο-Κοινωνικῶν Ἐρευνῶν τῆς Μόσχας. Τό θέμα τῆς παρουσίασής μας ἦταν: Is there a Greek Way of Thinking in Sociology καί παρουσιάστηκε τή δεύτερη μέρα τοῦ συνεδρίου, προεδρεύοντος τοῦ Ρώσου ἀντιπροσώπου.

Οἱ κεντρικοί ἄξονες τοῦ προβληματισμοῦ μας, γιά τό ἄν μπορεῖ νά ὑποστηρίξει κανείς ὅτι ὑπάρχει μιά ἀμιγῶς ἐλληνική σχολή κοινωνιολογίας, οὐσιαστικά ἀφοροῦσαν στήν ἐπεξήγηση κυρίως τῆς πορείας τῆς κοινωνιολογικῆς σκέψης στήν Ἑλλάδα τά τελευταῖα 100 χρόνια. Στό πρῶτο κομμάτι τῆς παρουσίασης (ἡ ὁποία ἔγινε μέ τή χρήση τῶν ὑπερμοντέρνων ἠλεκτρονικῶν μέσων πού μᾶς παρεῖχε τό Πανεπιστήμιο τοῦ

Έλσίναι, ὅπως προδολικό σέ γιγαντο-οθόνη μέ τίς ἀνέσεις ὑπολογιστῆ γιά νά χρησιμοποιήσει κανείς τό πρόγραμμα παρουσίασης powerpoint) μπαίνουν οί ἄξονες τῆς προδληματικῆς μας, οί δποῖοι στηρίζονται σέ τρία σημεῖα: πρῶτον ὅτι ἡ Κοινωνιολογία ἀποτελεῖ μιά σχετικά «πρόσφατη» ἐπιστήμη στήν Ἑλλάδα, δεύτερον ὅτι οί πρῶτοι Έλληνες Κοινωνιολόγοι στήν ἀρχή τοῦ 20οῦ αἰῶνα εἶναι κατά κανόνα χαρακτηρισμένοι πολιτικά, πρᾶγμα πού δημιουργεῖ μιά δυσπιστία καί προκατάληψη ἀπέναντι στίς ἐπιστημονικές τους προθέσεις καί, τρίτο, ή Κοινωνιολογία άρχίζει νά ἀναγνωρίζεται ἀκαδημαϊκά στή χώρα μας άρχετά χαθυστερημένα, άφενός γιά πολιτικούς λόγους καί ἀφετέρου γιά λόγους πού ἔχουν νά κάνουν μέ τήν πανεπιστημιακή ὀργάνωση καί τόν προϋπολογισμό γιά τή παιδεία, πού εἶναι μηδαμινός. "Έτσι, ή Κοινωνιολογία δέν μπορεῖ νά έχει μιά σημαντική έρευνητική ὤθηση στήν Έλλάδα παρά μόνο μετά τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ '80, ὅταν ίδρύονται τά πρῶτα αὐτόνομα πανεπιστημιακά τμήματα Κοινωνιολογίας καί άρχίζει μέ αὐτό τόν τρόπο ἡ «ἐγχώρια παραγωγή» Κοινωνιολόγων, πού ὅμως ἀχόμα γίνεται ἀπό διδακτικό προσωπικό μέ σπουδές σχεδόν ἀποκλειστικά στό έξωτερικό. Αὐτό σημαίνει πώς οἱ μέθοδοι, ό τρόπος σκέψης καί κοινωνιολογικοῦ προδληματισμοῦ πού μεταφέρονται στίς πρῶτες γενιές Έλλήνων φοιτητῶν στά τμήματα Κοινωνιολογίας, εἶναι ἀκόμα ἐπηρεασμένος ἄμεσα καί καθοριστικά, ἀνάλογα, σέ κάθε περίπτωση, μέ τό σέ ποιά χώρα ἔχει φοιτήσει δ πανεπιστημιακός δάσκαλος. "Αρα εἶναι ἀκόμα πολύ νωρίς νά μιλάει κανείς γιά δημιουργία καθαρά έλληνικοῦ κοινωνιολογικοῦ τρόπου σκέψης καί ἀκόμα λιγότερο γιά μιά γένεση κοινωνιολογικής σχολής στή χώρα μας. Αὐτό ἴσως θά ἀρχίσει νά δημιουργεῖται δειλά-δειλά, ὅταν σέ λίγα χρόνια τίς πανεπιστημιακές θέσεις θά ἀρχίσουν νά καταλαμδάνουν οί γενιές ἐκείνων πού ἔχουν ἀποφοιτήσει ἀπό έλληνικά ίδρύματα ἤ ἔχουν ἐργαστεῖ ἀποκλειστικά ή κατά τό πλεῖστον στήν Ἑλλάδα καί πού ἔχουν πιά νά παρουσιάσουν μιά μεγάλη ποικιλία έρευνητιχῶν ἐνδιαφερόντων, πού ἀφοροῦν στήν έλληνική κοινωνία καί θά στηρίζονται σέ ενα πνευματικό ἀπόθεμα πού θά ἔχει μιά πιό σημαντική καί πιό μεγάλη ἐπιστημονική ἱστορία.

Ἡ Κοινωνιολογία στήν Ἑλλάδα εἶναι ἀναμφισδήτητο πώς πέρασε μιά μεγάλη δοχιμασία κατά τήν ἐμφάνισή της. Μόνο τό γεγονός ὅτι ἤ-δη στούς στόχους τοῦ Κοινωνιολογικοῦ Συλλόγου ἐπί Παπαναστασίου, στίς ἀρχές τοῦ 20οῦ

αίωνα, ύπογραμμιζόταν πάνω ἀπ' ὅλα ἡ κοινωνική καί ἐκπαιδευτική μεταρρύθμιση, σέ μιά ἐποχή ιδεολογικῶν συγκρούσεων καί μεγάλων πολιτικῶν ἀναταραγῶν, μᾶς δίνει νά καταλάδουμε πόσο δύσκολο ήταν γιά μιά ἐπιστήμη νά αὐτονομηθεῖ καί νά κερδίσει τόν ἀκαδημαϊκό χῶρο πού τῆς ἀνήκε. 'Ανασχετικό ρόλο ἀσφαλῶς ἔπαιξε ὄχι μόνο ή πολιτική κατάσταση στήν Έλλάδα (δικτατορικά καθεστῶτα, θέση ἐκτός νόμου πολιτικῶν ἰδεῶν) ἀλλά καί ἡ μεγάλη καθυστέρηση πού ὑπῆρξε στό νά δημιουργηθεῖ μιά συστηματική έστία πανεπιστημιακοῦ προδληματισμοῦ καί ἀναπαραγωγῆς κοινωνιολογικῶν ἰδεῶν. "Αν σκεφτεῖ κανείς ὅτι, ἐνῶ τό 1926 ἔχουμε τήν ιδρυση στό 'Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο τῆς Θεσσαλονίκης μιᾶς ἀκαδημαϊκῆς εδρας Κοινωνιολογίας καί γιά τά χρόνια πού θά ἀκολουθήσουν μπορεί νά ξεχωρήσει κανείς τίς πραγματικά μεγάλες μορφές τῶν ᾿Α. Ἐλευθερόπουλου καί Παν. Κανελλόπουλου, παρά ταῦτα θά πρέπει νά περιμένουμε σχεδόν 60 χρόνια μετά γιά νά δοῦμε τήν πρώτη γενιά ἀποφοίτων Ἑλλήνων ἀπό ἕνα ἀμιγές καί αὐτόνομο τμῆμα Κοινωνιολογίας στό Πάντειο Πανεπιστήμιο. Έτσι καταλαδαίνουμε ποιές ήταν οί δασικές δυσκολίες πού άνάσχεσαν κάθε προσπάθεια δημιουργίας άνεξάρτητου έλληνικοῦ τρόπου κοινωνιολογικῆς σκέψης καί πρωτότυπης μεθόδου γιά ὅλο σχεδόν τόν 20ό αἰῶνα.

Μέ βάση λοιπόν αὐτούς τούς ἄξονες προβληματισμοῦ, ἡ παρουσίασή μας στό Ἐλσίνκι τράβηξε τό ἐνδιαφέρον τῶν συμμετεχόντων τή συγκεκριμένη μέρα, πού ἦταν στήν πλειοψηφία τους Βρεττανοί καί Ρῶσσοι. Οἱ πολλές ἐρωτήσεις ἄλλωστε πού ἀκολούθησαν εἶχαν ὡς ἀντικείμενο κυρίως τό ποιά θέματα ἐξετάζονται σήμερα πε-

ρισσότερο στήν Έλλάδα καί μέ ποιές κοινωνιολογικές μεθόδους προσεγγίζονται. Μᾶς δόθηκε ἐπίσης καί ή εὐκαιρία νά παρουσιάσουμε τή ΝΕ-Α ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ μέσα ἀπό τίς ἱστοσελίδες της σέ μερικούς συνέδρους, πού ανταποκρίθηκαν στήν αἴθουσα πληροφορικής τοῦ Πανεπιστημίου τήν τρίτη μέρα τῶν ἐργασιῶν. Ἡ ίστοσελίδα κέντρισε τό ἐνδιαφέρον ὅλων ὅσων τήν ἐπισκέφτηκαν, ἀφοῦ παρουσιάζει ὅλους τούς τίτλους τῶν θεμάτων πού ὑπάρχουν στό περιοδικό στά 14 γρόνια τῆς ἐπιστημονικῆς του πορείας, δίνοντας ἔτσι μιά σαφῆ εἰχόνα γιά τίς ἀναζητήσεις καί τούς προδληματισμούς τῆς Νέας Κοινωνιολογίας, κάτι πού ἄλλωστε σκιαγραφεῖ καί τούς δασικούς προσανατολισμούς καθώς καί τή θεματική ποιότητα ὅσων ἄρθρων ἔχουν φιλοξενηθεῖ στό περιοδικό.

Τά θέματα πού παρουσιάστηκαν σέ ὅλες τίς συνεδριάσεις τῶν ὁμάδων τῆς European Sociological Association δημοσιεύθηκαν ἤδη στό Book of Abstacts καί θά ἔχουμε προσεχῶς καί τήν δλοκληρωμένη ἔκδοση τῶν papers στίς ἐκδόσεις τῆς Ε.S.Α. Μπορεῖ κανείς νά ἐπισκεφθεῖ καί τήν ἱστοσελίδα τοῦ συνεδρίου, ὅπου ὑπάρχουν λεπτομέρειες γιά τούς συμμετέχοντες, τά θέματα καί τίς συνεδριάσεις, στήν ἑξῆς διεύθυνση: www.valt. helsinki.fi/esa.

Τό κλείσιμο τῶν ἐργασιῶν τοῦ 5ου Διεθνοῦς Συνεδρίου τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Κοινωνιολογικοῦ Συλλόγου ἔγινε τήν/στή 1 Σεπτεμβρίου. Στή συνέχεια ἔγιναν διάφορα ταξίδια μελῶν κυρίως πρός τήν Άγία Πετρούπολη, καθώς καί τό Ταλίν τῆς γειτονικῆς Ἐσθονίας, πού παρουσιάζει μεγάλο κοινωνιολογικό ἐνδιαφέρον γιά τόν τρόπο ὀργάνωσης τῆς τοπικῆς κοινωνίας στή μετα-σοδιετική ἐποχή.

## Παναγιώτης Φωτέας

## In memoriam

εννήθηκε στή Μάνη το 1939. Σπούδασε άρχικά στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν καί μετά στό Παρίσι, ὅπου καί ἀναγορεύθηκε διδάκτωρ Πολιτικῶν Ἐπιστημῶν. Κατά τά ἔτη 1974-1982 ἦταν νομάρχης Ροδόπης: μετά, ἀπό τό 1983 ἔως τό 1985, διευθυντής τοῦ Κέντρου Κοινωνικῶν Μελετῶν καί Ἐρευνῶν. Τό 1989 ἔγινε γραμματέας τοῦ Ὑπουργείου Πολιτισμοῦ καί στά 1992 πῆρε στή Βουλή τήν ἔδρα τοῦ ᾿Α. Σαμαρᾶ — μετά τήν παραίτηση τοῦ τελευταίου. Πέθανε τό 1998 ὡς αἰρετός νομάργης Μεσσηνίας.

Τήν ψυχή του τήν εἶχε δώσει στή Δυτική Θράκη. Χρόνια ἐκεῖ, σέ ἀξίωμα καίριας σημασίας, ἦταν ἀπό τούς λίγους πού θετικῶς κατάλα-δαν τί γίνεται καί τί ἐγκυμονεῖται. Φρονοῦσε πώς εως τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1990, ἡ κατάσταση μποροῦσε νά θεωρηθεῖ ἀναστρέψιμη καί ὅτι μετά, ἄν δέν γινόταν κάτι, οὐσιαστικῶς τό ζήτημα θά εἶχε λήξει — σέ βάρος τῆς Ἑλλάδας.

Ή ἐξέλιξη τοῦ ὑπόκωφου ζητήματος τραγιχῶς καί post mortem τόν δικαιώνει: ἀκαταμάχητα θά εἶναι πιά τά —κάθε λογῆς — ἐπιχειρήματα ὅποιων θελήσουν νά τεκμηριώσουν χαλάρωση ἤ καί ἀποκοπή τῆς Δυτικῆς Θράκης ἀπό τόν ἐθνικό κορμό. Αὐτός ὅμως ἔδωσε ὡς τίμημα εἰσόδου σέ χῶρο ἔνθα οὐκ ἔστι ὀδύνη τίς μικρές

άλλά οὐσιώδους σημασίας μελέτες του, ὅπου τά λέει σχεδόν ὅλα΄ καί ἔφυγε χωρίς ποτέ νά θελήσει νά νίψει τάς χείρας του...

Σέ ἐπαφή ἀρχικά εἴχαμε ἔρθει σάν συνεργάτες τοῦ περιοδικοῦ Εὐθύνη. Εἶχε μάθει γιά τή διδακτορική μου διατριδή, ζήτησε ἀντίτυπο, τή διάβασε καί μετά τήν παρουσίασε ἐκεῖ μέ κείμενο γλαφυρό καί ἐλαφρῶς προφητικό. Ἐγώ εἶχα καταλάβει τήν τιμή πού μοῦ ἔκανε καί πάντοτε ἐπεδίωκα νά τόν βλέπω: χωρίς νά τό δείχνει, παρακολουθοῦσε τά πάντα καί ἡ γνώμη του ἀκουσίως ἔπαιρνε διαστάσεις προφητικές.

Εἶχε βαθειά πειραχτεῖ ἀπό τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο βρέθηκε στήν ἀνάγκη νά ἀφήσει τό ἀξίωμα τοῦ νομάρχη Ροδόπης. Σπάνια μιλοῦσε γιά τίς στιγμές πού τότε ἔζησε, μά, ὅταν τό ἔκανε, ὅποιος τόν ἄκουγε ἔφτανε τελικά νά νοιώθει κάτι περισσότερο ἀπό ὀδύνη-ντροπή.

Θαύμαζε τή σκέψη τοῦ Λεμπέση. <sup>\*</sup>Ηταν ή πιό καλλιεργημένη καί, ἴσως, ή περισσότερο μορφωμένη προσωπικότητα τῆς «Νέας Δημοκρατίας». ὑπουργός ὅμως δέν ἔγινε ποτέ.

Καί...

...Requiem aeternam dona ei, Domine...

Δημήτρης Μιχαλόπουλος

## $A \Phi I E P \Omega M A$

## ΠΡΩΤΕΡΓΑΤΕΣ ΑΚΑΔΗΜΑΪΚΟΙ ΔΙΔΑΣΚΑΛΟΙ ΤΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ ΤΩΝ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΩΝ ΘΕΩΡΙΩΝ ΚΑΙ ΤΟΥ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΟΥ ΒΙΟΥ

'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης 'Αλέξανδρος Διομήδης 'Αριστοτέλης Σίδερις Δημήτριος Καλιτσουνάκις Δημοσθένης Στεφανίδης Παναγιώτης Β. Δερτιλῆς



## ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΑΦΙΕΡΩΜΑΤΟΣ:

**Λάζαρος Χουμανίδης** Ομότιμος Καθηγητής Πανεπιστημίου Πειραιῶς

**Χρῆστος Μπαλόγλου** Διδάκτωρ Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ Πανεπιστημίου Φρανκφούρτης ντικείμενο τῆς ἀνά χεῖρας ἐργασίας εἶναι ἡ ἀπόδοση τιμῆς σ' ἐκείνους τούς Ελληνες ἱστορικούς τῆς Οἰκονομίας, οἱ ὁποῖοι ὡς ἀκαδημαϊκοί διδάσκαλοι ἐδίδαξαν τόν κλάδο τοῦτο τῆς Οἰκονομικῆς, τά σπάργανα τοῦ ὁποίου βρίσκουμε στήν Ἑλλάδα κατά τήν περίοδο μετά τόν 19ο αἰῶνα. Γι' αὐτόν τόν λόγο καί ὡς χρονικόν ὁρίζοντα ἐπιλέξαμε τήν περίοδο ἀπό τόν Μεσοπόλεμο μέχρι καί τήν μεταπολεμική ἐποχή.

'Ασφαλῶς ἐκτός ἀπό τούς συγγραφεῖς πού ἀναφέρουμε ὑπάρχουν καί ἄλλοι στοχαστές, οἱ ὁποῖοι προσέφεραν τίς πνευματικές τους δυνάμεις γιά τήν ἀνάδειξη τῆς ἱστορίας τῶν Οἰκονομικῶν Θεωριῶν καί τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου. Ἐμεῖς ὅμως περιορισθήκαμε στούς ἀκαδημαϊκούς διδασκάλους καί ἀπό αὐτούς σ' ἐκείνους πού συνέβαλαν στήν πρόοδο τοῦ κλάδου στή χώρα μας. Μέ τήν παροῦσα ἐργασία μας παρουσιάζουμε τά βιογραφικά, τόν χαρακτηρισμό καί τή συμβολή ἑκάστου συγγραφέως.

Οἱ δύο συγγραφεῖς πού ἀνέλαβαν τήν συγγραφή αὐτῆς τῆς ἐργασίας ἀνήκουν σέ δύο διαφορετικές γενιές. Κατ' αὐτόν τόν τρόπο καί ἡ κρίση γίνεται ἀντικειμενικώτερη καί ἡ θεώρηση καί ἐκτίμηση τῶν συμβολῶν ἀκόμη ἀκριβέστερη. Ὁ ἕνας ἀπό τούς συγγραφεῖς ἔζησε μέ τούς ἐρευνητές γνωρίζοντας ἀπό κοντά λίγο-πολύ τούς χαρακτῆρες καθώς καί τό ἔργο τους, ὁ ἄλλος, πολύ νεώτερος, προσεγγίζει τό θέμα του ἀπό τήν ἐποχή του.

Έκτός ὅμως ἀπό τά ὅσα ἀναφέρουμε στόν Πρόλογό μας, σκοπός μας ἦταν καί ἡ παρακίνηση γιά τήν σπουδή τῆς Ἱστορίας τῶν Οἰκονομικῶν Θεωριῶν καί τῆς Ἱστορίας τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου στή χώρα μας καί ἡ προτροπή γιά τήν ὅλο καί περισσότερη καλλιέργεια τοῦ κλάδου αὐτοῦ στά Πανεπιστημιακά μας Ἱδρύματα.

Εἶναι γεγονός ὅτι οἱ σημερινοί ἀκαδημαϊκοί διδάσκαλοι στεροῦνται τοῦ πλάτους τῆς μόρφωσης πού διέκρινε τούς παλαιούς Καθηγητές. Καί καθώς οἱ σημερινοί Καθηγητές εἶναι Τεχνοκράτες, ἐνοχλοῦνται μέ τήν Ἱστορία, ἔστω καί ἄν αὐτή εἶναι magister vitae, σύμφωνα μέ τόν ἐπιτυχημένο χαρακτηρισμό τοῦ Κικέρωνος.

Στό τέλος τοῦ κεφαλαίου κάθε βιογραφούμενου συγγραφέα παραθέτουμε καί μερικά ἐπίλεκτα — κατά τή γνώμη μας καί τή δυνατότητα τῆς ἔκβασης τοῦ ἀνά χεῖρας ἀφιερώματος — ἀποσπάσματα ἀπό τά κυριώτερα ἔργα του. Κλείνοντας τόν πρόλογό μας θέλουμε νά σημειώσουμε ὅτι ἡ γλῶσσα τῶν κειμένων εἶναι ἐπιλογή καί μεταγλώττιση τοῦ περιοδικοῦ.

 $\Lambda.X. - X.M.$ 



## 'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης (1876-1935)

Λ.Θ. Χουμανίδης

'Ανδρεάδης ὑπῆρξε ὁ ἱδρυτής τῆς Οἰκονομικῆς Ἱστορίας στήν Έλλάδα.  ${}^3{\rm H}$ ταν ε νας κολοσσός κουλτούρας, ή δποία ἐναγκαλιζόταν Λογοτεχνία, Θέατρο, Μουσική, Τέχνες, Ίστορία, Κοινωνιολογία καί Φιλοσοφία. Ή Οἰκονομική Ἱστορία, ὅμως, τόν προσήλκυε περισσότερο καί ιδιαιτέρως δ κλάδος τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς. Ὁ ᾿Ανδρεάδης ἐρεύνησε σέ βάθος τήν Οἰκονομική Ἱστορία πολύ πρίν δ κλάδος αὐτός εἰσαχθεῖ στά Ἑλληνικά Πανεπιστήμια. 'Ασχολήθηκε κυρίως μέ τήν Έλληνική Οἰκονομική Ίστορία καί ιδιαιτέρως μέ τήν Ίστορία τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας, χωρίς ὅμως καί νά ἐγκαταλείψει την ἔρευνά του καί γιά ξένες χῶρες, ὅπως ἡ ᾿Αγγλία, ἡ Ἰαπωνία, καί αὐτή ἀκόμη ἡ Γαληνοτάτη Δημοκρατία τῆς Βενετίας, κατά τή διάρκεια τῆς ὑπ' αὐτῆς κατοχῆς τῶν Ἰονίων Νήσων.

Πρωτεργάτης τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης στήν Έλλάδα ἦταν δ Ἰωάννης Σοῦτσος (1803-1890), μαθητής τοῦ Jean Baptiste Say καί Καθηγητής τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας στό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν, δ δποῖος τό ἔτος 1864 δημοσίευσε τό ἔργο του ὑπό τόν τίτλο  $\Delta$ ημοσιολογία. Τό ἔτος 1879 ὁ Καθηγητής Ἰωάννης Ζωγράφος (1848-1927) δίδαξε τή Δημόσια Οἰκονομική στό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν (καί θά πρέπει ἐνταῦθα νά σημειώσουμε τίς Δημοσιονομικές Μελέτες, Τόμ. 1-3, 1925-1926, τίς δποῖες δημοσίευσε περιλαμβάνων τά δημοσιονομικά τῆς ᾿Αρχαίας Έλλάδος, τῆς Ρώμης, τοῦ Βυζαντίου καί τῆς Οἰκονομίας στήν Ἑλλάδα κατά τήν περίοδο τῆς Τουρκοκρατίας). Οἱ ἐργασίες ὅμως τοῦ ᾿Ανδρέα 'Ανδρεάδη ἦσαν ἐκεῖνες οἱ ὁποῖες κέρδισαν τήν παγκόσμια άναγνώριση. Στίς μονογραφίες του ό ἀναγνώστης συναντᾶ ἕναν ἀριθμό διαφόρων συμδολῶν ἐπί τῶν Δημοσίων Οἰκονομικῶν τῆς Έλλάδος (ἀρχαίας, μεσαιωνικῆς, νεωτέρας καί σύγχρονης).

Ὁ ᾿Ανδρεάδης¹ ἐγεννήθη στήν Κέρκυρα τήν 12η Δεκεμβρίου 1876, οἱ γονεῖς του ὅμως κατάγονταν ἀπό τήν Κρήτη καί τή Χίο. Μετά τό

ἀπολυτήριό του ἀπό τό Γυμνάσιο τῆς Κέρχυρας (1892) ταξίδευσε στή Γαλλία ὅπου παρέμεινε γιά σπουδές, τίς ὁποῖες ἐπεράτωσε στό Παρίσι τό ἔτος 1895. Τό ἔτος 1899 δημοσίευσε διερευνητική ἐργασία νομιχοῦ ἀντιχειμένου (Les peines alternatives ou parallèles. Essai sur la Théorie penale) μέ τήν ὁποία ἀναγορεύθηχε διδάχτωρ Νομιχῶν Ἐπιστημῶν χαί τό ἔτος 1901, στό αὐτό Πανεπιστήμιο, ἀναγορεύθηχε διδάχτωρ Οἰχονομιχῶν Ἐπιστημῶν μέ τή διατριδή του Essai sur la fondation de la Banque d' Angleterre, μέ τήν ὁποία μάλιστα χέρδισε καί δραδεῖο.

Τό ἔτος 1904 ὁ ἀνδρεάδης δημοσίευσε τήν ἐργασία του Ιστορία τῆς Τραπέζης τῆς ἀγγλίας, ἡ καταγωγή της καί ἡ είδρυσίς της, ἡ ὁποία ὑπῆρξε μία πραγματικά μνημειώδης συμδολή στήν Οἰκονομική Ἱστορία ὥστε ἔτυχε διεθνοῦς ἀναγνώρισης καί τιμήθηκε μέ Πρόλογο ἀπό τόν Καθηγητή Caen τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου τῶν Παρισίων καί μέλος τοῦ Institut Français τῆς Λυών. Ἡ Ιστορία τῆς Τραπέζης τῆς ἀγγλίας μεταφράσθηκε καί στήν Ἰαπωνική (1932).

Μέ τήν ἐπιστροφή του στήν Ἑλλάδα, ὁ ᾿Αν-δρεάδης ἐξελέγη σε ήλικία 28 ἐτῶν Ὑφηγητής τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας καί τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν καί τό ἔτος 1906 κατέλαβε τή θέση τοῦ Τακτικοῦ Καθηγητοῦ στήν ἔδρα τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς καί Στατιστικῆς, ἀπό τήν ὁποία δίδαξε 25 συνεχῶς ἔτη μέ ζῆλο καί ἀφοσίωση.

Όταν ή 'Ακαδημία 'Αθηνῶν ίδρύθηκε τό ἔτος 1926, ὁ 'Ανδρεάδης ἔγινε μέλος της καί παρέμεινε ὑπό συνεχῆ δραστηριότητα στό Πανεπιστήμιο καί στήν 'Ακαδημία μέχρι τό ἔτος 1934, ὁπότε καί ἀπεσύρθη ἀπό τήν ἐνεργό ὑπηρεσία λόγω προδλημάτων ὑγείας. Σέ ἕνα γεῦμα τό ὁποῖο παρετέθη πρός τιμήν τοῦ 'Ανδρεάδη, ὁ 'Αλέξανδρος Σδῶλος, τότε Κοσμήτωρ τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, μίλησε γιά τίς ἰκανότητες τοῦ 'Ανδρεάδη, καί τή συμβολή του στήν 'Επιστήμη (ἡ ὁμιλία αὐτή δημοσιεύθη-





κε στή Νέα Έστία τῆς 15ης Φεβρουαρίου 1935) καί ἔκαμε τέτοιαν ἐντύπωση στόν ἀΑνδρεάδη, ὥστε νά ἐκφράσει τήν ἐπιθυμία νά συνεχίσει τήν πανεπιστημιακή διδασκαλία. Τοῦτο ὅμως δέν ἦσαν δυνατόν νά συνεχισθεῖ ἐπί μακρόν.

'Ο 'Ανδρεάδης ἦταν ὀπαδός τῆς Φιλελεύθερης  $\Sigma$ χολῆς, καί ἄμεσα ἐπηρεασμένος ἀπό τίς ριζοσπαστικές ιδέες τοῦ Leroy Beaulieu, καθώς καί ἀπό τά ἔργα τοῦ John Stuart Mill καί τοῦ Ίταλοῦ δημοσιονόμου Luigi Einaudi. Κάποια άπόκλιση τοῦ ᾿Ανδρεάδη ἀπό τή Φιλελεύθερη Σχολή ὀφειλόταν καί στό γεγονός τῆς ἐπίδρασης τήν δποία δέχτηκε ἀπό τήν Ἱστορική Σχολή, καθώς καί ἀπό τό πλάτος καί τό δάθος τῶν γνώσεών του, οί δποῖες παρεξέκλιναν τό σπάνιο πνεῦμα του καί τό ώθοῦσαν νά ἀνακαλύπτει συνεχῶς καί νέους δρίζοντες. Άντίθετος στόν παρεμβατισμό καί τίς συνέπειές του, στίς ὑπερδολικές κρατικές δαπάνες, τήν κρατική γραφειοκρατία, άσκησε αὐστηρή κριτική ἐναντίον τῶν ἐνόχων φοροαπαλλαγῶν καί προνομίων, ὑποστηρίζοντας τή φορολογία καί τῶν ἀποταμιεύσεων. Παρ' ὅλα ταῦτα οὐδέποτε συσχέτισε τίς ἀρχές του αὐτές μέ τόν πολιτικό στίδο, ἀφοῦ παρ' ὅλον ὅτι κατέλαδε κρατικά άξιώματα σέ δρισμένες περιπτώσεις, δέν ἀνεμείχθη στήν πολιτική. 'Ακόμη καί οί πλέον στενοί φίλοι του δέν γνώριζαν πρός ποιό κόμμα κατευθυνόταν ή προτίμησή του. ή μελέτη τῆς Ἱστορίας τόν ἀπομάχρυνε ἀπό κάθε δογματική θέση ἐνῶ τά πολιτικά προγράμματα τῶν κομμάτων οὐδέποτε τόν ἱκανοποίησαν. օΤσως διότι ύποσυνείδητα συνέχρινε τό δάρος τῆς μόρφωσής του, τῆς ἐκπαίδευσής του καί τῆς προσωπικότητάς του μέ αὐτούς οἱ δποῖοι ἀσγολοῦνταν μέ τήν πολιτική, ἐνῶ ὁ ἴδιος ἦταν ξένος πρός κάθε εἴδους δημαγωγία. Παρ' ὅλες ὅμως αὐτές τίς ἀντιλήψεις του δέν ἀρνήθηκε, ὅταν κατά τούς Βαλκανικούς Πολέμους (1912-1913) ἐκλήθη νά δπηρετήσει ως αντιπρόσωπος τῆς Ἑλλάδος στήν Κοινωνία τῶν Ἐθνῶν, στό Συμδούλιο Ἐπανορθώσεων Πολέμου τῆς Χάγης (1923, 1921, 1929), καθώς καί ώς σύμδουλος τοῦ Ἐλευθερίου Βενιζέλου.

Χάριν τῆς γνώσεώς του τῆς Γαλλικῆς, τῆς ᾿Αγγλικῆς, τῆς Ἰταλικῆς καί τῆς Γερμανικῆς γλώσσας συνέγραψε σειρά ἄρθρων καί δοκιμίων σέ Ἑλληνικά καί ξένα ἔγκριτα ἐπιστημονικά περιοδικά.

'Ο 'Ανδρεάδης ἄρχισε τήν 'Αρχαία 'Έλληνική Οἰκονομική Ἱστορία ἀπό τήν οἰκονομία τῆς Σπάρτης καί στή συνέχεια τή Μεσαιωνική μέ τό «Les Finances byzantines». Μία σειρά ἀπό τά δημοσιεύματά του παραθέτω ἀμέσως κατωτέρω: «Les Finances de l' Etat Homèrique» (1915), «Περί τῶν Δημοσιονομικῶν Θεωριῶν τοῦ ᾿Αριστοτέλους» (1915), «Περί τοῦ πληθυσμοῦ καί τοῦ Πλούτου τῆς Κωνσταντινουπόλεως» (1918), «Le Montant du Budget de l' Empire Byzantin» (1923), «De la Monnaie et de la puissance d'achat des métaux precieux dans l' Empire Byzantin» (1924), «Le recrutement des Fonctionnaires et les Universités dans l'Empire Byzantin» (1926), «Tipi di Politica Finanziaria nell' Antichita Greca» (1927), «La Population de l' Attique aux V et IV siecles av.J.C.» (1928), «Les Finances de Guerre d' Alexandre le Grand» (1929), «The Finance of Tyrant Government in Ancient Greece» (1930), «La Mort de Sparte et ses Causes Demografiques» (1931), «Byzance Paradis du Monopole et du Privilège» (1934), «Περί τῆς Οἰκονομικῆς Διοικήσεως τῆς Έπτανήσου ἐπί Βενετοκρατίας» (Τόμ. A´-B´, 1914, ἀνατύπωση 1994 ὑπό ἐκδ. Ν. Καραδία, ἐπιμέλεια Χρήστου Μπαλόγλου) κ.ἄ. Ἐνταῦθα δέον νά ἀναφερθεῖ ἐπίσης καί τό

ἔργο του «Les Finances de l' Empire Japonais et leur évolution» (1868-1931, 1932). Ἐπίσης δ 'Ανδρεάδης ἐξέδιδε τό περιοδικό Bulletin d' Orient (1904-1910) γιά νά γνωρίσει δ κόσμος τά δίκαια τῆς Ἑλλάδος.

Δέν λείπουν δμως ἀπό τό ἔργο τοῦ ᾿Ανδρέα 'Ανδρεάδη καί ἐνδιαφέρουσες μελέτες ἐπί τῆς ἑλληνικής ἐμπορικής ναυτιλίας, τής πολεμικής Δημοσίας Οἰκονομίας, περί ἀμέσων φόρων στήν Έλλάδα κλπ. Σπουδαῖο δέ καί οὐσιῶδες ἔργο αὐτοῦ θά παραμείνει τό Ιστορία τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰχονομίας [1918, καί σέ δύο τόμους 1928, 1930/31. Άνατύπωσις μετά Προλόγου 'Α.Θ. 'Αγγελοπούλου - Εἰσαγωγή - Συμπληρωματική Βιβλιογραφία Χ. Μπαλόγλου (Α΄ τόμος) καί Εἰσαγωγή Σ. Σπέντζα (Β΄ τόμος). 'Αθήνα: Παπαδήμας, 1992], καθώς καί τό Μαθήματα Δημοσίας Οἰκονομίας |Μέρος Α΄: 'Από τῆς 'Επαναστάσεως μέχρι τῆς Πτωχεύσεως (1821-1893, 1925). Μέρος Β΄: ἀπό τῆς Πτωχεύσεως μέχρι τοῦ Μεγάλου Πολέμου (1894-1914, 1925) καί Έλληνική Πολεμική καί Μεταπολεμική Δημοσία Οἰκονομία (1912-1925, 1927)].

'Ο 'Ανδρεάδης, ώς ἀκαδημαϊκός διδάσκαλος, δέν ἦταν μόνον γνωστός γιά τίς πνευματικές άρετές του, ἀλλά καί γιά τήν καθαρότητα τῆς διατύπωσης τῆς σκέψης του καί τά διανθίσματα μέ άνέκδοτα καί σημαντικές ἐκτός κειμένου προσθηκες κατά τή διάρκεια τῶν μαθημάτων του καί τῶν διαλέξεών του. Εἶχε μεγάλη ἀφοσίωση στό ἔργο του καί ἀγαποῦσε τούς συναδέλφους του καί τούς μαθητές του. Ἐκτός ὅμως ἀπό τό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν καί τήν Έλλάδα, ὁ 'Ανδρεάδης ἔδωσε σειρά διαλέξεων καί σέ ξένες χῶρες, ὅπως στό King's College (1920), στήν ᾿Ακαδημία Διεθνοῦς Δικαίου τῆς Χάγης (1934), σέ τέσσερα Πανεπιστημιακά Ίδρύματα τοῦ Βελγίου (1927), ὅπου καί ἔλαδε ἕνα τρίτο διδακτορικό δίπλωμα ἀπό τό Πανεπιστήμιο τῆς Louvain. 'Επίσης μίλησε στό Πανεπιστήμιο τοῦ Καΐρου (1932), τό Πανεπιστήμιο τῶν Παρισίων (1933) καί τῆς Λυών, τό δποῖο τόν τίμησε μέ τόν τίτλο τοῦ ἐπίτιμου διδάκτορα (1934). Ἡ δραστηριότητα δμως τοῦ ᾿Ανδρεάδη ἐπεκτάθηκε καί σέ διάφορα Συνέδρια στά δποῖα ἔλαδε μέρος σχετικά μέ τό Βυζάντιο, καθώς καί στό διεθνές Συνέδριο (World Economic Congress) τοῦ Λονδίνου (1933).

Ή συμδολή τοῦ ᾿Ανδρεάδη μέ τήν πρωτοτυπία τῆς σκέψης του κατά τή συγγραφή ἤ τή διδασκαλία του συνίστατο στό γεγονός ὅτι παρουσίαζε τό θέμα του κατευθύνοντας τοῦτο πρός εναν καθωρισμένο σκοπό. Θά πρέπει δέ νά προσθέσουμε ἐνταῦθα καί τό Φροντιστήριό του, ὅπου ἐξέχοντες μαθητές του παρουσίασαν ἀξιόλογες ἐργασίες, μεταξύ των καί ὁ Λ. Μακκᾶς (Ἡ ἐν τοῖς Δημοσίοις Οἰκονομικοῖς δρᾶσις τοῦ Ἰω. Καποδιστρίου 1910), ὁ Κριεζῆς (Περί τῆς Οἰκονομίας τῆς Ὑδρας, 1911), ὁ Ἰ. Τσαγγάρης (Συμβολή εἰς τήν Ἰστορία τῶν δημοσιονομικῶν τῆς Ἐπαναστάσεως, 1917) κ.ἄ.

'Ο 'Ανδρεάδης τιμήθηκε γιά τήν ὅλη συμδολή του μέ παράσημα, μετάλλια καί ἄλλες τιμητικές διακρίσεις. Μεταξύ τούτων ή ανάθεση σ' αὐτόν τῆς "Εδρας τοῦ Προέδρου τῆς Ἐπιτροπῆς γιά τά έκατό ἔτη τοῦ Λόρδου Μπάυρον, τό ἀξίωμα τοῦ Κοσμήτορος τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, τοῦ Προέδρου τοῦ 'Ελληνο- Άγγλικοῦ Συνδέσμου, καί τοῦ Προέδρου τοῦ Ἑλληνικοῦ Συνδέσμου γιά τήν Κοινωνία τῶν 'Εθνῶν. Ὁ 'Ανδρεάδης ἐπίσης ἐξελέγη μέλος τῆς Royal Economic Society, τῆς Acadêmie des Sciences Morales et Politiques τῶν Παρισίων, τῆς ᾿Ακαδημίας Πολιτικῆς Ἐπιστήμης τῆς Νέας Υόρκης, τῆς Βαυαρικῆς Ἀκαδημίας τοῦ Μονάχου, καθώς καί τῶν ᾿Ακαδημιῶν Βουκουρεστίου καί Καΐρου.

Ο ᾿Ανδρεάδης, μολονότι κατεῖχε λαμπρές θεωρητικές γνώσεις, δέν ἀσχολήθηκε μέ τήν Ἱστορία τῶν Οἰκονομικῶν Θεωριῶν, ἔργο τό ὁποῖο ἀνέλαβαν ὁ Στεφανίδης, ὁ Καλιτσουνάκις καί Σίδερις, ἐν συνεχεία δέ ὁ ὑπογράφων, ὁ καθείς ἀπό διαφορετική σκοπιά, εἴτε γιά τήν Κοινωνική Οἰκονομική στήν ἐξέλιξή της (Στεφανίδης), εἴτε γιά τήν Ἱστορία τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας (Καλιτσουνάκις), εἴτε μέ τήν ἱστορική ἐξέλιξη τοῦ οἰκονομικοῦ φαινομένου (Σίδερις), εἴτε ἀπό σκοπιᾶς Δογμάτων, Θεωριῶν καί Σκέψεως (Χουμανίδης).

Ο ᾿Ανδρεάδης ἀσχολήθηκε μέ πολλά καί ποικίλα θέματα τῆς Δημοσίας Οἰκονομίας καί τῆς Οἰκονομικῆς Ἱστορίας, ἀποδεικνύοντας τήν πλατειά του μόρφωση καί τήν ἱκανότητά του τοῦ χειρισμοῦ τῶν πηγῶν τίς ὁποίες ἐπέλεγε γιά τό θέμα τό ὁποῖο τόν ἀπασχολοῦσε πρός διερεύνηση. Αὐτή ἡ συνεχής προσπάθειά του, ὁ κόπος τῆς διδασκαλίας, τό φορτίο τῆς παρακολούθησης τῆς ἐξέλιξης τῆς Ἐπιστήμης, τόν ἔφθειραν, μαζί μέ τό γεγονός τοῦ ἀσθενικοῦ ὀργανισμοῦ του, ὥστε νά προαισθανθεῖ τόν σύντομο χρόνο τῆς ζωῆς του καί νά διαδεδαιώνει τό φιλικό περιβάλλον του ὅτι δέν θά ἔχει πλέον τῶν 60 χρόνων ζωῆς. Καί πράγματι ἔσθησε πολύ πρίν, ἀφοῦ ἄ-

ADIEPOMA

φησε ἔργο κολοσσιαῖο, πρωτότυπο, δημιουργικό, ὥστε ἐμεῖς ὅλοι οἱ ἄλλοι νά εἴμαστε συμπληρώματά του.

Ὁ ᾿Ανδρέας ᾿Ανδρεάδης ἐχτός τῶν ἄλλων ἦ-ταν καί κριτικός θεάτρου γράφοντας σέ ἐφημερί-δες καί ὑπογράφοντας μέ τό ψευδώνυμον «϶Αλ-κ». Τά δημοσιεύματά του —ὅπως ἐλέχθη — ἀναγνώσθηκαν ἀπό τίς στῆλες ἐγκρίτων περιοδικῶν ἐλληνικῶν καί ξένων, καθώς καί ἑλληνικῶν ἐφημερίδων (Ἐλεύθερον Βῆμα, Ἑστία, Βραδυνή, Ἔθνος, τή γαλλόφωνη Messageur d' Athènes) καί ξένων ἐφημερίδων, ὅπως ἡ Temps, Comedia κ.ἄ.

Ὁ ᾿Ανδρεάδης, παρ' ὅλον ὅτι ἦταν ὁπαδός τῆς Φιλελεύθερης Σχολῆς, δέν ὑπῆρξε —ὅπως ἤδη ἐλέχθη — ἀκραιφνής ὁπαδός της, γιά τόν λόγο τοῦτο καί χαρακτήριζε τόν ἑαυτό του ἐκλεκτικό. Ὁ ᾿Ανδρεάδης ἀπέρριπτε κάθε ἄλογη ἐπιδάρυνση τοῦ προϋπολογισμοῦ, καθώς ἐπίσης καί ὑπερβολικοῦ παρεμβατισμοῦ. Δέν δίσταζε νά κατακρίνει τήν ἑκάστοτε ἀκολουθούμενη οἰκονομική πολιτική, κατακρίνοντας τήν ἀτασθαλία, τήν μή ἀποδοτική κρατική μηχανή, τήν πολιτική τῶν φορολογικῶν ἀπαλλαγῶν, καί ὑπῆρξε ἀντίθετος ἐπιπρόσθετης φορολογίας γιά τήν κάλυψη τῶν κρατικῶν δαπανῶν, συμβουλεύοντας τόν περιορισμό των ἀντί τῆς προσφυγῆς στή φορολογία.

Τήν 29ην Μαΐου 1935, ή 'Αθήνα, ή πόλη στήν δποία τόν περισσότερο χρόνο δίδαξεν δ 'Ανδρεάδης, πληροφορήθηκε τόν θάνατό του σέ ήλικία 59 ἐτῶν. ἀμέσως δλόκληρη ή χώρα ἀλλά καί τό ἐξωτερικό ἀνήγγειλαν τό πέρασμα στήν αίωνιότητα τοῦ γίγαντα τούτου τῆς οἰκονομικῆς ίστορίας. Τήν ἐποχή ἐκείνη σέβονταν καί ἐκτιμοῦσαν τούς μεγάλους ἐπιστήμονες, ὄχι ὅπως σήμερα, ὅπου οἱ ἐφημερίδες μέ μιχρά γράμματα σέ κάποιες δυσκόλως ἀναγνώσιμες στῆλες των θά ἔγραφαν ἴσως δύο-τρεῖς λέξεις γιά τόν θάνατό του καί ή τηλεόραση θά ἀνήγγειλε τό πένθιμο γεγονός ἐντός 30". Καί τοῦτο διότι δέν θά ἦταν κάποιος μικροπολιτικός ἤ «λεγόμενος» τραγουδιστής ή κάποιος δημοσιογράφος δευτέρας σειρᾶς ἤ ἠθοποιός τῆς ἴδιας σειρᾶς ἤ κάποιος δῆθεν ἐπώνυμος κ.ἄ. Αὐτή εἶναι ἡ «ἀξιοκρατία» τῆς παρηχμασμένης ἐποχῆς μας.

Ὁ ᾿Ανδρεάδης στή διαθήκη του ἄφησε ὡς ἐ-κτελεστές του τούς καθηγητές Γεώργιο Μαρι-δάκη, Παναγιώτη Κανελλόπουλο καί τόν δικηγόρο του Πέτρο Μαμόπουλο. Ἦφησε καί κληρο-δοτήματα ὅπως τό γραφεῖο του, τά διδλία του,

διάφορα χειρόγραφά του καί ζωγραφικούς πίνακες στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Α-θηνῶν. Τά διδλία τά ὁποῖα ἀφοροῦσαν στό Θέατρο καί τή Λογοτεχνία ἐκληροδότησε στόν Φιλολογικό Σύλλογο «Παρνασσός» καί τά ἄλλα διδλία του στήν Κερκυραϊκή Ἑστία. Προσωπικότητες ἔσπευσαν μέ τήν ἀναγγελία τοῦ θανάτου του νά γράψουν διάφορα νεκρώσιμα ἀφιερώματα καί μεταξύ τούτων ὁ J.M. Keynes (Economic Journal, 1935), ὁ Ch. Rist (Revue d' Economie Politique, 1935), ὁ H. Baynes («Times» 5-6-1935), ὁ A. Lalande (Journal Officiel de la Republique Française, 1935) καί ἐάν ζοῦσε ὁ φίλος του Edgeworth ἀσφαλῶς θά ἔγραφε καί αὐτός.

Ένταῦθα θά πρέπει νά ἀναφέρουμε ὅτι γιά τόν 'Ανδρεάδη γράφτηκαν καί διάφορα άφιερώματα καί ἐργασίες, ὅπως τοῦ Καθηγητή ᾿Αθα-Σμπαρούνη (1892-1987)  $Andr\hat{e}$ Andréades, fondateur de la Science des Finances en Grèce, ('Αθῆναι 1936, μέ Πρόλογο τοῦ Καθηγητῆ Κυριάχου Βαρδαρέσσου). Ἡ ἴδια ἐργασία τοῦ Σμπαρούνη δημοσιεύθηκε καί στή Γερμανία (1940) μέ Πρόλογο τοῦ Werner Sombart. Ό N. Κασκαρέλλης ἐπίσης δημοσίευσε στήν « Έργασία» 23/2/36 δύο δοκίμια άφιερωμένα στό ἔργο τοῦ ᾿Ανδρεάδη, ὁ Καθηγητής Παναγιώτης Δερτιλῆς δημοσίευσε δύο ἄρθρα του στή «Rivista di *Diritto Finanziario e Scienza di* Finanze» (1939) καί στήν «Ἐργασία» (6/7/1935) καί δ 'Ακαδημαϊκός Κυριάκος Βαρδαρέσσος στόν εἰσιτήριο λόγο του στήν 'Ακαδημία 'Αθηνῶν (1938), τήν «'Εφημερίδα Έλλήνων Νομικῶν» (16/5/1936).

Τιμώντας τή μνήμη τοῦ ᾿Ανδρεάδη, ἡ Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν δημοσίευσε τρεῖς τόμους μέ ἐπιμέλεια ἔκδοσης τῶν Καθηγητῶν Κ. Βαρβαρέσσου, Γ. Πετροπούλου καί Ί. Πίντου. Ὁ Βαρδαρέσσος ὅμως, ὁ κολοσσός αὐτός τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης στή χώρα μας καί μέ συνεργάτες τούς 'Α. 'Αγγελόπουλο, Γ. Πετρόπουλο, Ί. Πίντο καί Ξ. Ζολώτα μέ ξτέρους συναδέλφους τοῦ ᾿Ανδρεάδη, ἐξέδωσε καί εναν ιδιαίτερο Τόμο μέ τίτλο Etudes Dediées à la Mémoire d' Andrè Andréades (Athènes 1940). Θεωροῦμε ὅτι θά πρέπει νά ἀναφέρουμε ένταῦθα καί τούς συνεργάτες τοῦ Τόμου τούτου ύπό τήν Προεδρία τοῦ Κυριάκου Βαρβαρέσσου, ὅπως οί: E. Cicotti, V. Martin, Bardí, F. Dölger, A. Calderini, W. Lotz, W. Scott, C. Bresciani-Turoni, C. Gini, Ί. Πίντος, Β. Grioziotti, J. Hollander, A. Salter, B. Schlepner, M. Ansiaux, H. Truchy, U. Ricci, F. Savorgnan, A. Aftalion, Ξ. Ζολώτας, `Α. `Αγγελόπουλος, F. Mann, F. Heichelheim, K. Βαρβαρέσσος, Ε. Allix, G. Vernandsky, M. Rostovtzelf, P. Collinet, F. Flora, B. Gronningen, S. Runciman, Γ. Πετρόπουλος.

Ο Ανδρεάδης, ἐπαναλαμδάνουμε, ἄφησε ἔργο ἀπαράμιλλο καί φήμη ἀγαθοῦ ἀνδρός. Ἡταν εὐκολοπλησίαστος ἀπό τούς σπουδαστές του καί κάθε ἀπόγευμα ἔπρεπε νά ἔχει κάποιον προσκεκλημένο στήν οἰκία του, ἤ συνάδελφό του ἤ νεοσσό τῆς Ἐπιστήμης, γιά νά συζητεῖ διάφορα ἐπιστημονικά θέματα. Κατά τή διάρκεια τῆς συζήτησης γεννῶνταν διάφορα θέματα γιά ἔρευνα καί ἔσπευδε νά τά ἐπεξεργασθεῖ μέ μεγάλη δεξιοτεχνία, βάθος καί εὐθύνη. Ὁ ἀνδρεάδης ὑπῆρξε καί εἶναι μέγας καί δέν εἶναι τυχαῖο τό

γεγονός ὅτι ὁ Κυριάχος Βαρβαρέσσος στόν Πρόλογό του στίς «Etudes» ἔγραψε γι' αὐτόν: «À um homme dont la vie fut consacrée à la pensée de la recherche scientifique et exclusivement animée par l' idée du vrai et du beau, y aurait il de meilleur monument?». Ὁ δέ ᾿Αμερικανός διάσημος οἰκονομολόγος-κοινωνιολόγος Edwin Seligman σέ δημοσίευμά του τό 1926 τόν χαρακτήρισε ὡς «the most distighuished Public specialist of his time».

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Κ. Βαρβαρέσσου, Γ. Πετροπούλου, Ί. Πίντου, Έργα, Τόμ. Ι, Άθηναι 1938. L. Houmanidis «Andreas Andreades: Opening Address International Congress of Public Finance and Fiscal Policy», «Spoudai», Vol. XXVII, Piraeus 1976.

## Βιβλιογραφία γιά τή ζωή καί τό ἔργο τοῦ ᾿Ανδρέα Μ. ᾿Ανδρεάδη Χρῆστος Π. Μπαλόγλου

Αναλυτικό κατάλογο τῶν νεκρολογιῶν πού δημοσιεύθησαν σέ ἐφημερίδες καί περιοδικά τῆς Ἑλλάδος καί τοῦ ἐξωτερικοῦ ἔχει δημοσιεύσει ὁ Ἐ.Π. Φωτιάδης, Βιβλιογραφία ἀνδρέου Μ. ἀνδρεάδου. ἀθῆναι: Ἑστία, 1936, σσ. 22-24. Τά μεταγενέστερα δημοσιεύματα ἀναγράφουμε κατά χρονολογική σειρά:

'Αγγελόπουλος, 'Α.Θ., «Προοίμιον», σέ 'Α.Μ. 'Ανδρεάδου, Γενικαί 'Αρχαί Φορολογίας-Πανεπιστημιακαί Παραδόσεις. 'Αθῆναι: 'Ιω. Ζαχαρόπουλος, 1935, σσ. α΄-δ΄.

'Ιδίου, «'Ο 'Ανδρεάδης ώς Οἰκονομολόγος», «'Εργασία», ἔτ. Ζ΄, τχ. 335, 31.5.1936, σσ. 613-14.

Dölger, Fr. «A.M. Andreades», «Byzantinische Zeitschrift» 1936, σσ. 285-88.

Sbarounis, Ath., André M. Andréadès. Fondateur de la science des finances en Grèce. Πρόλογος Κ. Varvaressos. Paris: Recueil Sirey, 1936, σσ. VIII+294.

Βαρβαρέσσος, Κ. «'Αντιφώνησις εἰς ἐπίσημον ὑποδοχήν του εἰς 'Ακαδημίαν 'Αθηνῶν», Πρακτικά 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν, 1937, σ. (49)-(51).

Sbarounis, Ath., Andreas M. Andreades. Begründer der Finanzwissenschaft in Griechenland. Πρόλογος K. Varvaressos - W. Sombart. Jena: G. Fischer, 1940,  $\sigma\sigma$ . XII+264.

Δερτιλῆς, Π.Β., Λόγος Ἐπιμνημόσυνος ἐκφωνηθείς εἰς τό Ἐπιστημονικόν Μνημόσυνον Ανδρέου Μ. Ανδρεάδου, Σχολή Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν. ᾿Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, 1946, 37 σσ.

Σδώλου, 'Αλ. «'Ανδρέας 'Ανδρεάδης. Σκιαγραφία», «Κερκυραϊκά Χρονικά» 2 (1952) 1-10.

«Νέα Έστία», ἔτ. ΚΘ΄, τόμ. 57ος, τχ. 671, ἀθῆναι 15 Ἰουνίου 1955. Σελίδες ἀφιερωμένες στόν Καθηγητή ἀ.Μ. ἀνδρεάδη (σσ. 771-784). Στό ἀφιέρωμα αὐτό συνεργάσθηκαν:

- Χάρης, Π. «Εἴκοσι Χρόνια, (29 Μαΐου 1935-29 Μαΐου 1955)», σ. 771.

- Ζολώτας, Ξεν., «'Ανδρέας 'Ανδρεάδης», σ. 772.
- Κούλης, Ι.Ν., «Ὁ Οἰκονομολόγος καί δΔιδάσκαλος», σσ. 772-73.
- Κασκαρέλης, Ν.Β., «Α.Μ. ᾿Ανδρεάδης»,σσ. 773-781.
- 'Αθανασιάδης-Νόβας, Θεμ., «'Ανδρεάδης, Καθηγητής τοῦ Θεάτρου», σσ. 782-84.

Ioannito, Giuseppe, «La finanza pubblica nell' opera storica di Andrea M. Andreades», «Archivio Finanziario» XI (1963) 134-72. Houmanidis, L. Th., «Opening Address: Andreas Andreades», «Spoudai» KZ', 2 (1977), σσ. 233-237.

Μπαλόγλου, Χ., «'Ανδρέας 'Ανδρεάδης (1876-1935)», «Κερχυραϊκά Νέα», ἔτ. 41ο, ἀρ. 1598, Σεπτέμβριος 1985, σσ. 5-6.

'Αγγελόπουλος, 'Α.Θ., «Πενήντα χρόνια μετά τό θάνατο τοῦ μεγαλύτερου 'Έλληνα οἰχονομολόγου-'Ανδρέας 'Ανδρεάδης», «Οἰχονομικός Ταχυδρόμος» φ.3 (1706), 15 'Ιανουαρίου 1987, σσ. 27-31.

Ἰδίου, «'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης. 50 χρόνια άπό τόν θάνατό του», «Πρακτικά 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν» 61 (1987) 435-450.

Μπαλόγλου, Χρ. (ἐπιμ.), Συμβολή στά 50 χρόνια τοῦ ἀνδρέα Μ. ἀνδρεάδη, ὅπως ἑορτάσθησαν ἀπό τήν Ἑταιρεία Κερχυραϊκῶν Σπουδῶν. ἀθήνα 1989.

'Ιδίου, «Δύο 'Επτανήσιοι ἱστορικοί τῆς Οἰκονομίας: 'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης-'Αριστοτέλης Δ. Σίδερις», Πρακτικά Ε΄ 'Εθνικοῦ Συνεδρίου 'Ελληνικῆς 'Εταιρείας Οἰκονομικῆς 'Ιστορίας (Κύθηρα, 30 Αὐγούστου-1 Σεπτεμδρίου 1996), 'Αθήνα 1999, σσ. 49-71.

Γκιούρας, Θ., Φορολογία καί Πολιτική. Πολιτικο-οἰκονομική προβληματική καί δημοσιονομική σκέψη. 'Αθήνα 2000, σσ. 189-222.



## Κείμενα τοῦ 'Α. 'Ανδρεάδη

Ενταῦθα θά παραθέσουμε σελίδες ἀπό τό κείμενο τῆς Ἱστορίας τῆς Δημοσίας Οἰκονομίας τοῦ ἀνδρέα ἀνδρεάδη, ἀρχόμενοι ἀπό τούς ἔμμεσους φόρους καί δή τά γνωρίσματα τῆς ἀθηναϊκῆς τελωνειακῆς νομοθεσίας (σσ. 252-256) γιά νά συνεχίσουμε μέ τίς ἐμποροκρατικές τάσεις τῆς οἰκονομικῆς πολιτικῆς τῶν ἀθηνῶν (σσ. 256-262).

## α΄) Εἰδικά γνωρίσματα τῆς ἀθηναϊκῆς τελωνιακῆς νομοθεσίας

Έν τῷ προηγουμένῳ διδλίῳ ἐγένετο μακρός λόγος περί τῶν διαφόρων μορφῶν τῆς ἐμμέσου φορολογίας παρ' Ελλησιν. Τά περί φόρων καταναλώσεως, διαπυλίων καί τῶν γενικῶν χαρακτηριστικῶν τῶν τελωνιακῶν δασμῶν ρηθέντα ἐπιτρέπουσι νά μήν ἐπανέλθωμεν ἐπί τῶν θεμάτων τούτων. Πρέπει δ' ὅμως νά προστεθῶσί τινα περί εἰδικῶν τινων γνωρισμάτων τῆς ἀθηναϊκῆς τελωνιακῆς νομοθεσίας.

Καί πρῶτον σημειωτέον ὅτι ἐλειτούργουν τριῶν εἰδῶν δασμοί: ὁ ἐν ᾿Αττικῆ, ὁ ἐν τοῖς συμμαχικοῖς κράτεσι καί ὁ ἐπί τῶν διερχομένων διά τοῦ Βοσπόρου.

Οἱ ἐν ᾿Αττιχῆ εἰσπραττόμενοι δασμοί ἀνήρχοντο ἀσφαλῶς ἀπό τῶν ἀρχῶν τοῦ τετάρτου αἰῶνος εἰς 2% ἐπί τῶν εἰσαγομένων καί ἐξαγομένων. Τό ποσοστόν τοῦτο, ὡς ἤδη ἀνεπτύξαμεν, ἦτο καθ᾽ ἑαυτό ἀρκούντως βαρύ¹, καθίστα δέ τοῦτο ἔτι βαρύτερον οὐ μόνον ἡ καταβολή εἰς χρῆμα, ἀλλά καί ἡ παρ᾽ αὐτῷ λειτουργία λιμενικῶν τελῶν, ἰδία δέ φόρων ἐπί τῆς λειανικῆς καταναλώσεως².

"Όθεν δέν εἶναι παράλογος ἡ εἰκασία<sup>3</sup> ὅτι, πρό τῶν στρατιωτικῶν συμφορῶν τῶν ᾿Αθηνῶν, ὁ δασμός ἀνήρχετο μόνον εἰς 1%.

Εἰς τάς συμμαχίδας πολιτείας ὁ δασμός ἐπί τῶν εἰσαγομένων καί ἐξαγομένων ἀνήρχετο εἰς 5 καί οὐχί εἰς 2%, ἦτο εἰκοστή καί ὄχι πεντηκοστή. Τό ποσοστόν ἦτο ἀνώτερον, διότι τό τέλος εἰσαχθέν πρός ἀντικατάστασιν τοῦ φόρου τῶν συμμάχων, δέν ἦτο ὁ συνήθης τελωνιακός δασμός. Θά ἴδωμεν ἄλλως κατωτέρω<sup>4</sup> ὅτι ἡ εἰκοστή ἀργά εἰσήχθη καί βραχύν βίον ἔσχεν.

Έν τῷ Βοσπόρῳ ὁ δασμός ἦτο ἔτι δαρύτερος ανήρχετο εἰς 10% ἐπί πάντων τῶν ἐκ τοῦ Πόντου κομιζομένων<sup>5</sup>. Ταῦτα ἦσαν πολλά, περιελέμβανον δέ κατά πρῶτον μέν λόγον σῖτον καί δούλους<sup>6</sup>, πρός δέ παντοῖα ταρίχη, ξηρούς καρπούς κτλ. Ἡ «δεκάτη τῶν ἐκ τοῦ Πόντου πλοίων» εἰσήχθη τό πρῶτον ὑπό τοῦ ᾿Αλκιδιάδου τῷ 4117. Ὁ Gernet<sup>8</sup> ὑποθέτει ὅτι αὕτη ἀνεπλήρωσε τήν ἄδειαν, ήτις ἀπητεῖτο πρότερον παρά τῶν θαλασσοκρατόρων 'Αθηναίων, ὅπως σταλῶσι τά έκ τοῦ Πόντου προϊόντα ἀλλαχοῦ ἤ εἰς Πειραιᾶ9 καί διά τοῦτο θεωρεῖ ὅτι ἡ μεταρρύθμισις ἀπετέλεσε πρόοδον. Τοῦτο οὔτε ἀπίθανον, ἀλλ' οὔτε άλλοθεν βεβαιοῦται. 'Ασφαλές τοὐναντίον τυγχάνει ὅτι καταργηθεῖσα μετά τήν ἐν Αἰγός Ποταμοῖς μάχην, ἀνασυνεστάθη ὑπό τοῦ Θρασυδούλου καί έλειτούργησε μέχρι τῆς 'Ανταλκιδείου εἰρήνης, δπότε καί πάλιν, ώς φαίνεται, κατηργήθη.

Αί άλλεπάλληλοι αξται καταργήσεις δεικνύου-

AOTEPQMA

σι τήν καί ἄλλως διά τήν διεθνη ἐμπορίαν καταφανη καταθλιπτικότητα τοῦ φόρου ταύτης πρόσθετος ἀπόδειξις εἶναι ὅτι, μετά ἱκανάς δεκαετηρίδας (τήν 139 Ὁλυμπιάδα), οἱ Ρόδιοι, ὡς πληροφορεῖ ὁ Πολύδιος <sup>10</sup>, ἐκήρυξαν πόλεμον κατά τῶν Βυζαντίων, ἀποπειραθέντων ν' ἀνασυστήσωσι τόν δασμόν.

## 6) Αί ἐκ τῶν τελωνείων πρόσοδοι

Τά τελωνεῖα ἀπετέλουν τήν κυριωτάτην φορολογική πρόσοδον τῶν Ἑλληνίδων πολιτειῶν. Εἴδομεν ἀνωτέρω<sup>11</sup> ὁποίαν σημασίαν εἶχεν αὕτη διά τήν Κόρινθον καί ἄλλας τινάς πολιτείας. Ἐκ τοῦ Πολυβίου<sup>12</sup> πληροφορούμεθα ὅτι ἡ Ρόδος κατά τήν 153ην Όλυμπιάδα εἰσέπραττεν ἐκ τῶν τελωνείων της ἄνω τῶν 166 ταλάντων ἐκ δὲ τοῦ Δημοσθένους <sup>13</sup> ὅτι βάρβαρος βασιλεύς, ὁ Κερσοβλέπτης, ἠρύετο ἐκ τῆς αὐτῆς πηγῆς πλέον ἤ τριακόσια.

Πόσα ἦσαν τά ἐκ τῶν διαφόρων αὐτῶν τελωνείων ἔσοδα τῶν ᾿Αθηνῶν;

Τά ἐχ τῆς δεχάτης ἔσοδα, λόγω τῆς σπουδαιότητος τῶν ἐχ Βοσπόρου εἰσκομιζομένων, ἦσαν τόσον μεγάλα, ὥστε ἡ ἀνασύστασις αὐτῆς ἐπί Θρασυδούλου ἐπέστρεψεν εἰς τούς ᾿Αθηναίους «χρημάτων εὐπορήσαντας Λακεδαιμονίους ἀναγκάσαι τοιαύτην οἵαν αὐτοῖς ἐδόκει ποιήσασθαι τήν εἰρήνην» <sup>14</sup> εἰς τί ἀκριδῶς ἀνήρχοντο ἄγνωστον. Ἐπίσης ἄγνωστα εἶναι τά ἔσοδα τῆς εἰκοστῆς, ἄν καί τό γεγονός ὅτι εἰσήχθη ἐπί τῆ προσδοκία ὅτι θά ηὐξάνετο ἡ ἐκ τοῦ φόρου τῶν συμμάχων πρόσοδος, εἶναι ἀρκοῦσα ἔνδειξις τῆς μεγάλης αὐτῆς ἀποδόσεως. ᾿Αλλά καί αὐτοῦ τοῦ τελωνείου Πειραιῶς ματαίως ἠλπίσθη νά ἐξακρισωθῶσιν αὶ πρόσοδοι.

Ο 'Ανδοκίδης λέγει ὅτι τῷ 401 ἡ «πεντηκοστή» ἀπέδιδε 30 τάλαντα, εἶχε δ' ἐκμισθωθῆ τό ἑπόμενον ἔτος ἀντί 36. Ἐκ τούτου ὑπελήφθη ὅτι τόσα ἦσαν τά ἔσοδα τοῦ τελωνείου Πειραιῶς, καί ὁ ἀριθμός οὖτος ἐχρησίμευσεν ἀπό τοῦ Barthelemy μέχρι τοῦ Beloch<sup>15</sup> ὅπως ἡ ὅλη ἐμπορία τοῦ ἐπινείου ὑπολογισθῆ ἀπό 1800 εἰς 2000 τάλαντα<sup>16</sup>.

Τό μέτριον τοῦ ποσοῦ τούτου ἐνέβαλεν εἰς ἀπορίαν τούς γνωρίζοντας τά ἐκ τῶν τελωνείων κέρδη τῶν ἄλλων κρατῶν<sup>17</sup>, τά πιθανά ἐκ τῆς εἰκοστῆς ἔσοδα<sup>18</sup>, καί τήν ἐξαιρετικήν θέσιν τῶν ᾿Αθηνῶν ὡς ἐμπορίου τῆς οἰκουμένης. Θθεν τινές καί δή ὁ Bücher<sup>19</sup> ἀπορρίπτουσιν ὡς ἀνακριβεῖς τούς ἀριθμούς τοῦ ᾿Ανδοκίδου, ἄλλοι δέ παρατηροῦσιν ὅτι οὖτοι μικράν σημασίαν ἔχουσι, διότι ἀναφέρονται εἰς περίοδον<sup>20</sup> ἄκρας πολιτικῆς καί ἐμπορικῆς καταπτώσεως τῶν ᾿Αθηνῶν<sup>21</sup>.

Ό Gernet<sup>22</sup> προέτεινε νέαν λύσιν: ἐκ τῶν κειμένων προκύπτει, ὡς δέχεται καί ὁ Boeckh<sup>23</sup>, ὅ-τι ὑπῆρχε πεντηκοστή τοῦ σίτου· διατί νά μή παραδεχθῶμεν ὅτι ὑπῆρχον καί ἄλλαι, ὅτι δηλαδή ἑκάστη μεγάλη κατηγορία εἰσαγομένων ἤ ἐξαγομένων ἐξεμισθοῦτο κατ' ἰδίαν καί ὅτι συνεπῶς ἡ ἐνδιαφέρουσα τόν ᾿Ανδοκίδην ὑπόθεσις ἀνήγετο εἰς μίαν μόνην ἐκ τῶν τοιούτων πεντηκοστῶν.

Ή τοιαύτη εἰχασία εἶναι εὐλογοφανής καί σύμφωνος πρός τάς κρατούσας περί δημοσιωνίας ἀρχάς<sup>24</sup>. Όπωσδήποτε, ἵνα δεχθῆ τις ὅτι οὐ μόνον κατά τάς περιόδους τῆς ἀκμῆς ἀλλά καί εἰς ὁμαλάς περιόδους αἱ πρόσοδοι θά ὑπερέδαινον τά 40 τάλαντα, ἀρκεῖ νά ἔχη ὑπ' ὄψει τήν ἐξέχουσαν ἐμπορικήν θέσιν τῶν ᾿Αθηνῶν.

## γ΄) Ἡ ἐμπορική πολιτική τῶν ᾿Αθηνῶν καί αἱ ἐμποροκρατικαί αὐτῆς τάσεις

Έκ πρώτης ὄψεως, ἡ ᾿Αττική δέν ἐφαίνετο προωρισμένη νά καταστῆ μέγα κέντρον διεθνοῦς έμπορίας. Ήτο ύποτελής τῷ ἐξωτερικῷ διά τά μᾶλλον ἀπαραίτητα τότε ἀντικείμενα, δηλαδή τόν σῖτον, τήν ξυλείαν, πολλάς πρώτας ὕλας καί τούς δούλους. Έτέρωθεν, ἐπί μακρόν οὐδέ τό εἰσαγωγικόν αὐτῆς ἐμπόριον ἠδύνατο μεγάλως ν' άναπτύξη, διότι τῆ ἔλειπον τά πρός ἀποκατάστασιν τοῦ ἐμποριχοῦ ἰσοζυγίου ἤ γενιχώτερον τοῦ ὶσοζυγίου τῶν λογαριασμῶν ἀναγκαῖα: ἄν έξαιρέση τις τά προϊόντα τῆς ἐλαίας, οὐδέν παρῆγε γεωργικόν προϊόν πρός ἐξαγωγήν $^{25}$ , καί τήν γεωργικήν πτωχείαν δέν άντεστάθμιζε πλήρως τό περιέχον πολύτιμα μέταλλα υπέδαφος, ουδέ τά καλλιμάρμαρα λατομεῖα ἤ τά λίαν κατάλληλα πρός ἀνάπτυξιν ἀγγειοπλαστικῆς καί κεραμικῆς διομηχανίας άργιλώδη στρώματα. Ἐπίσης, μέχρι τοῦ ε΄ αἰῶνος οἱ ἐχ τῆς ναυτιλίας ἄδηλοι πόροι ήσαν μιχρᾶς σημασίας.

Έν τούτοις, ἀπό τοῦ δευτέρου ἡμίσεος τοῦ αἰῶνος τούτου αἱ ᾿Αθῆναι εἶχον καταστῆ τό κυριώτατον ἐμπόριον τῶν κλασσικῶν χρόνων.

"Ηδη πρό τοῦ Πελοποννησιαχοῦ πολέμου, όπότε ἡ πολιτική τοῦ Περικλέους ἔκλινε πρός τήν διατήρησιν καλῶν σχέσεων πρός τούς Κορινθίους, τούς Κερκυραίους καί ἐπί μακρόν τούς Συρακουσίους, καί κατ' ἀκολουθίαν δέν ἐπεδίωκεν ἐμπορικήν ἐπέκτασιν ἐπί τῶν Κορινθιακῶν καί Κερκυραϊκῶν ὑδάτων²6, οἱ 'Αθηναῖοι οὐ μόνον εἶχον μονοπωλήση τήν ἐμπορίαν τοῦ Πόντου, καταστήση τό Αἰγαῖον μονονουχί 'Αττικήν λίμνην καί συνάψη τακτικάς σχέσεις μετά τῆς Αἰγύπτου καί τῆς Κύπρου, ἀλλά καί εἶχον ἐπεκταθῆ πρός

ADIEPQMA δυσμάς καί συνδεθη διά συνθηκών πρός πόλεις τῆς Ἰταλίας<sup>27</sup>. Ὁ Περικλῆς καί ὁ Ἰσοκράτης δέν ἐκαυγησιολόγουν, ὅτε διετείνοντο ὅτι «ἐπεσέρχεται διά μέγεθος τῆς πόλεως ἐχ πάσης γῆς πάντα» ἤ ὅτι «ἄ παρά τῶν ἄλλων ἕν παρ' ἑκάστων χαλεπόν ἐστι λαβεῖν, ταῦθ' ἄπαντα παρ' ήμιν ράδιον έστι πορίσασθαι». Όρθως δ' ωριζε

ήθροῖσθαι διά τήν ἀρχήν τῆς θαλάσσης»<sup>28</sup>. Τῆς τοιαύτης ἀπό τῶν ἀρχῶν τοῦ ε΄ αἰῶνος άλματικής μεταδολής τρεῖς χυρίως ὑπάρχουσι λόγοι:

τά πράγματα καί δ Ψευδοξενοφῶν γράφων

«"Ο,τι ἐν Σικελία ἡδύ ἤ ἐν Ἰταλία ἤ ἐν Κύπρω

ἤ ἐν Αἰγύπτῳ ἤ ἐν Λυδίᾳ ἤ ἐν τῷ Πόντῳ ἤ ἐν

Πελοποννήσω ή ἄλλοθί που, ταῦτα πάντα εἰς ἕν

1ον) Ή πρός τάς τέχνας δοπή καί ή καλαι-μόνον νά καταστήσωσι περιζήτητα τά έξ έγχωρίων πρώτων ύλῶν κατασκευαζομένα προϊόντα<sup>29</sup>, άλλά καί νά ἐπιτύχωσι διομηχανικά πρωτεῖα ἐπί πλείστων ἀντικειμένων, ἄτινα προχειρότερον ἴσως ἠδύναντο νά κατασκευασθῶσιν ἀλλαχοῦ, καί δή οὐ μόνον πολυτελείας ἤ συρμοῦ, οἶα τά παραγόμενα σήμερον ἐν Παρισίοις, ἀλλά καί καθαρῶς διομηχανικῶν, ώς λ.χ. αἱ ἀσπίδες $^{30}$ .

2ον) Η ἔξοχος γεωγραφική θέσις τοῦ Πειραιῶς: τό ἐπίνειον κείμενον ἐν τῷ κέντρῳ τοῦ Έλληνικοῦ κόσμου<sup>31</sup>, τριλίμενον καί ἀσφαλέστατον<sup>32</sup>, ἦτο προνομιοῦχον καί ἀπό ἀπόψεως ἀνέμων καί βευμάτων, οὐδενός κωλύματος ὑπάρχοντος εἴς τε τόν εἴσπλουν καί τόν ἔκπλουν<sup>33</sup>.

3ον) Η «ἀρχή τῆς θαλάσσης», δηλαδή ἡ συγκέντρωσις τῆς θαλασσίας ἡγεμονίας. Οὕτως οί 'Αθηναῖοι κατώρθωσαν:

α΄) Διά τοῦ φόρου τῶν συμμάχων καί τῶν δαπανωμένων ύπό τῶν ἐρχομένων νά δικασθῶσιν ἐν ᾿Αθήναις, ν' ἀποκαταστήσωσι τό ἰσοζύγιον τῶν λογαριασμῶν καί κατ' ἀκολουθίαν νά διεξαγάγωσι ζωηροτάτην έμπορίαν είσαγωγῆς ἀφθόνων τροφίμων, εἰδῶν πολυτελείας καί τῶν ἀναγκαίων διά τήν ἄνθησιν τῆς ἐγχωρίου διομηχανίας πρώτων ύλῶν καί πολυαρίθμων δούλων.

6) Νά καθιερώσωσιν ἐμπορικήν πολιτικήν τείνουσαν εἰς τήν συγκέντρωσιν ὅλης τῆς ἐμπορίας εἰς τόν Πειραιᾶ. Ἡ πολιτική αὕτη ἐπεδιώκετο οὐ μόνον διά τῶν ἀνωτέρω μνημονευθεισῶν διατάξεων, τῶν ἀφορωσῶν εἰς τούς ᾿Αθηναίους καί τά 'Αθηναϊκά πλοῖα, ἀλλά καί δι' έτέρων νομοθετικῶν μέτρων ἀπαγορευόντων καί εἰς τά μή 'Αθηναϊκά πλοῖα νά πλεύσωσιν ἀλλαχοῦ ἄνευ τῆς άδείας τῶν ἀρχόντων τῆς θαλάσσης, ἥτις πιθανόν σπανίως έχορηγεῖτο δωρεάν.

Αί δεύτεραι αὖται διατάξεις, μή μνημονευό-

μεναι ὅπως αἱ πρῶται ὑπό τῶν ρητόρων τοῦ δ΄ αίῶνος, μόνον ἐπ' ἐσχάτων ἐμελετήθησαν ἐπισταμένως<sup>34</sup>.

Πηγάς πληροφοριῶν ἔγομεν μόνον γωρίον τι τοῦ Ψευδοξενοφῶντος καί ὀλίγας ἐπιγραφάς. Ἐκ τοῦ πρώτου $^{35}$  καταφαίνεται ὅτι οἱ ᾿Αθηναῖοι ἀντιληφθέντες ὅτι τόσον αί μή αὐτάρχεις έλληνίδες πόλεις, ὅσον καί οἱ προμηθευταί τούτων, ἠδύναντο ν' ἀναγκασθῶσιν ὑπό τῶν κρατούντων τῆς θαλάσσης νά καταφύγωσιν εἰς τό ᾿Αθηναϊκόν ἐπίνειον εἴτε πρός τάς ἀγοράς εἴτε πρός πωλήσεις, ήθέλησαν νά ἀφεληθῶσιν ἐκ τῆς καταστάσεως ταύτης, ὅπως καταστήσωσι τόν Πειραιᾶ κέντρον τῆς διεθνοῦς ἐμπορίας.

Αί δ' ἐπιγραφαί δειχνύουσι πῶς ἐφηρμόζετο τό πρόγραμμα τοῦτο. Οὕτω τῷ 431 ἤ 428 αί 'Αθῆναι διατάσσουσι τούς έλλησποντοφύλακας νά ἐπιτρέψωσιν ἐξαγωγή ἐκ Βυζαντίου ὡρισμένης ποσότητος σίτου δι' ώρισμένην πόλιν<sup>36</sup>. ἐχ τούτου προχύπτει ὅτι κατά κανόνα δέν ὑπῆρχεν έλευθερία έμπορίας καί ὅτι ἕν τῶν καθηκόντων τῶν έλλησποντοφυλάχων ἦτο ἀχριδῶς ἡ ἐξασφά-

Έτέρα ἐπιγραφή<sup>38</sup> περιέχει ψήφισμα τοῦ δήμου, ἐπιτρέπον εἰς τούς Κλαζομενίους νά εἰσπλέωσιν ἀχωλύτως εἰς τούς λιμένας τῆς Σμύρνης καί ἄλλων πόλεων, ὅθεν ἐσιταγωγοῦντο. Ἐκ τῆς άδείας ταύτης συνάγεται ὅτι ἡ ἀπαγόρευσις τῆς έλευθέρας ναυτιλίας δέν περιωρίζετο εἰς τόν Βόσπορον, άλλ' ἐπεξετείνετο ἐπί πάντα τά παράλια έφ' ὧν ἐκυριάρχουν οἱ ᾿Αθηναῖοι. Οὕτως, ἄλλως, διατυποῖ τήν ἀρχήν ὁ Ψευδοξενοφῶν.

Ἡ τοιαύτη πολιτική προαγγέλλει μίαν τῶν μεθόδων<sup>39</sup> εἰς ἄς προσέτρεξαν πολλούς αἰῶνας δραδύτερον οί ἐμποροχρατιχοί καί δή ἐν ταῖς ἡμετέραις θαλάσσαις οί Βενετοί καίπερ δ' ἀποδλέπουσα πρό παντός εἰς ἐμπορικούς σκοπούς, συνεπήγετο οὐχ ἦττον μεγάλα ὠφελήματα διά τό δημόσιον, ἀφ' οὖ τά ἐμπορεύματα ἐφορολογοῦντο καί κατά τήν εἰσαγωγήν καί κατά τήν έξαγωγήν. Συνεπήγετο δ' δμως ἐπίσης καί μεγάλην πίεσιν τῆς διεθνοῦς ἐμπορίας, διά τοῦτο δέ δέν φαίνεται ἐπιζήσασα τῆς κατά θάλασσαν παντοδυναμίας τῶν ᾿Αθηναίων⁴¹.

Πρός ἀναπλήρωσιν πιθανῶς τῶν ἐξ αὐτῆς μεγάλων ώφελειῶν οἱ ᾿Αθηναῖοι ἐθέσπισαν κατ' άρχάς μέν τήν δεκάτην τοῦ Πόντου<sup>42</sup>, εἶτα δέ τάς καί εἰς σιτάρκειαν συνάμα ἀποδλεπούσης καί ήδη γνωστάς αὐστηροτάτας διατάξεις περί ναυτοδανείων $^{43}$  καί σιτηγήσεως $^{44}$ .

Τοῦτ' αὐτό λεκτέον καί περί τῶν πρός ξένους δασιλεῖς σχέσεων, αἵτινες ἔτεινον τό μέν εἰς δη-

AOTEPOMA

μιουργίαν προνομιακῆς θέσεως 45, εἰ δυνατόν δέ καί εἰς τόν ἀποκλεισμόν τῶν ξένων ἀνταγωνιστῶν 46.

Προσθετέον καί τοῦτο· οἱ συγγραφεῖς καί αἱ ἐπιγραφαί ποιοῦνται λόγον κυρίως περί σιτηρῶν καί ξυλείας, διότι τά μέν ἦσαν ἡ βάσις τῆς τροφῆς<sup>47</sup>, ἡ δέ εἶχεν ἄκραν σπουδαιότητα οὐ μόνον ἀπό ἀπόψεως πλουτολογικῆς ἀλλά καί στρατιωτικῆς· ἀλλά τό Ἄστυ ἐμερίμνα καί περί ἄλλων ἀντικειμένων ἐνδιαφερόντων αὐτό· εἶναι πράγματι πιθανόν ὅτι ἡ μεταξύ Ἀθηναίων καί Κείων συνθήκη ἡ ἐπιτρέπουσα τήν ἐξαγωγήν τῆς μίλτου εἰς μόνας τάς Ἀθήνας, τιμωροῦσα δ' αὐστηρότατα τούς ἄλλοσε ἐξάγοντας, δέν ἦτό τι μοναδικόν καί ὅτι, ὅπως ἐξησφαλίσθη τό μονοπώλιον τῆς χρησίμου πρός βαφήν τῶν πηλίνων κευῶν μίλτου, οὕτως ἐπεδιώχθη καί ἡ μονοπωλία ἄλλων πρώτων ὑλῶν.

Ἐπανερχόμενοι νῦν εἰς τήν δημοσιονομικήν ἀποψιν, ἀφ' ἦς ὡρμήθημεν, συνάγομεν ὅτι ἡ συγκέντρωσις ἐν ᾿Αθήναις τοσούτων προϊόντων καί ἡ ἐπανεξαγωγή ἀξιολόγου μέρους αὐτῶν ἦτο ἀδύνατον, μέ δασμολόγιον ὅπερ ἔπληττε τάς ἐξαγωγάς ὅσον καί τάς εἰσαγωγάς, νά μή ἀπέφερε πλέον τῶν 40 ταλάντων, ἔστω καί ἀφ' οὖ ἀποκατέστη σχετική ἐλευθερία τῆς θαλάσσης.

## ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Πρβλ. άνωτ. σελ. 119. Εἰς τά αὐτόθι ἀναπτυσσόμενα προσθετέον καί τό ἔξῆς, ὅπερ ἐρανιζόμεθα παρά τοῦ Gernet (ἐνθ' ἀνωτ. σελ. 369): «Ἐνίστε ἡ τιμή τοῦ ἄρτου ἔφθανε μέχρι 16 δρ. κατά μέδιμνον· οὕτως οἰκογένεια καταναλίσκουσα 100 μεδίμνους ἐτέλει διά μόνα τά σιτηρά 32 δρ. (πιθανῶς περί τάς 200 σημερινάς) εἰς τό δημόσιον».
- 2. Πρόλ. ἀνωτέρω σελ. 121. Ὁ Gernet (σελ. 368) παρατηρεῖ ὅτι ἐν ἐπιγραφῆ τοῦ γ΄ αἰῶνος (C.I.A. II 860) γίνεται λόγος περί «χεχειροτονημένων εἰς τό μυλωθρικόν, εἰς τό σιτοπωλικόν, ἐπί τήν σιτηράν, ἐπί τήν οἰνηράν» ὅστε δέν ὑπῆρχε μόνο δασμός λειανικῆς καταναλώσεως, ἀλλά καί φόρος ἐπί τῆς ἀλέσεως ἀνάλογος πρός τό ἰταλικόν macinato.
- 3. Αὕτη προέχυψεν ἐχ χωρίου τινός τοῦ Ψευδοξενοφῶντος (᾿Αθ. Πολ. Ι, 17), ἐν ῷ ὁ συγγραφεύς ἀπαριθμῶν τά ἐκ τῆς συρροῆς τῶν ξένων προκύπτοντα κέρδη λέγει: «πρῶτον μέν ἡ ἐκατοστή τῆ πόλει πλείων ἡ ἐν Πειραιεῖ» τοῦτο συνδυαζόμενον πρός τό γεγονός ὅτι ἡ πεντηκοστή ἀναφέρεται διά πρώτην φοράν ἐν τῷ περί μυστηρίων τοῦ ᾿Ανδοκίδου, ἐγέννησε τἡν ἰδέαν ὅτι ὁ φόρος ηὐξήθη ἀπό 1 εἰς 2% μετά τόν ἀρχιδάμειον πόλεμον (ὁπότε ἐγράφη ἡ ᾿Αθ. Πολιτεία), πιθανῶς δέ ἀφ᾽ οὖ, ἕνεκα τῆς ἐν Σικελία ἐκστρατείας καί τῆς ἀποστασίας τῶν συμμάχων, τά οἰκονομικά τῶν ᾿Αθηναίων περιῆλθον εἰς πολύ στενόχωρον θέσιν.

Τοῦτο εἴχασε πρῶτος, ἐφ' ὅσον γνωρίζω, ὁ Beloch (Rh. Museum XXXIX, 47), ἡσπάσθη δ' ἔχτοτε ὁ Kalínka. Ὁ Boeckh (A΄ 338 κέξ.) ὑπέθετεν ὅτι ὁ Ψευδοξενοφῶν ἡνίσ-

σετο τά λιμενικά τέλη· άλλ' εἰς τοῦτο ἀντιπαρατηρεῖται ὅτι τούς Σφῆκας διακρίνονται οἱ λιμένες τῶν ἐκατοστῶν.

- 4. Έν τοῖς περί φόρου τῶν συμμάχων.
- 5. Ἰσως δέ καί τῶν εἰς τόν Πόντον ἀποστελλομένων (Boeckh A´ 397), ἀλλά ταῦτα ἥττονος λόγου ἄξια.
- 6. Ὁ σῖτος, ἡ ξυλεία καί οἱ δοῦλοι ἦσαν τά σπουδαιότατα εἴδη εἰσαγωγῆς ἀκριδῶς δέ οἱ ἐκ τοῦ Πόντου δοῦλοι ἦσαν οἱ πολυαριθμότεροι καί ἐφημίζοντο ὡς οἱ ἄριστοι.
- Βλ. Ξενοφ. ( Έλλην. Α΄, α΄, 22) καί Πολυβίου (Δ΄, 44).
  - 8. Ένθ. ἀνωτ. σελ. 356.
  - 9. Βλ. κατωτ. § γ΄.
- 10. Ό Πολύδιος παρέχει πληροφορίας πολυτίμους περί τῆς δλης ίστορίας τῆς δεκάτης (Δ΄, 38, 43 κέξ.).
- 11. Βλ. σελ. 117· πρβλ. σελ. 136, ἔνθα ἐξηγεῖται πῶς ὁ Καλλίστρατος κατώρθωσε ν' ἀναβιβάση τάς προσόδους τοῦ Μακεδονικοῦ ἐλλιμενίου εἰς 40 τάλαντα.
  - 12. XXXI, 7, 12.
  - 13. XXIII, 110.
  - 14. Δημοσθένης ΧΧ, 60.
- 15. Βλ. le Jeune Anacharsis, καί Handelsbewegung τόν Beloch ἔχει ὑπ' ὄψει καί ὁ κ. Κουτούπης, ὅστις δίδει ἄλλως ἐνδιαφέρουσας πληροφορίας περί τῆς ἐμπορίας τῶν ᾿Αθηνῶν (ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 110 κ.έξ.).
- 16. Ἡ διαφορά ἔγχειται εἰς τό ὅτι ὁ Barthelemy ὑπολογίζει εἰς μόνον ἕν τάλαντον τάς δαπάνας καί τά κέρδη τοῦ τελώνου, οἱ δέ λοιποί συγγραφεῖς εἰς τέσσαρα ἄν ὑπολογισθῶσι καί τά λαθραίως εἰσαγόμενα ἤ ἐξαγόμενα, τό σύνολον θά ὑπερβαίνη τά δισχίλια τάλαντα.
  - 17. Βλ. ἀνωτ. σελ. 254.
- 18. Ταῦτα πάντως θά ἀνήρχοντο εἰς πολλάς ἑκατοντάδας ταλάντων ἄλλως, οἱ ᾿Αθηναῖοι θά διετήρουν τόν φόρον τῶν συμμάχων.
- 19. Zur Griechischen Wirtschaftsgeschichte (πρδλ. ἔνθ' ἀνωτ.) ὁ Bücher παρατηρεῖ πρῶτον ὅτι τά χειρόγραφα εἶναι τόσον παρεφθαρμένα, ὥστε νά μή ἐξάγωνται ἀκριδῶς οἱ ἀριθμοί: εἶτα δέ ὅτι μόνον ἐχ τῆς εἰσαγωγῆς τῶν δούλων θά εἰσεπράττετο ποσόν 33 ταλάντων (οἱ ἀφορῶντες εἰς τούς δούλους ὑπολογισμοί εἶναι, ὡς ἤδη ὑπεδείξαμεν, παραχεχινδυνευμένοι).
  - 20. Τά ἔτη 401 καί 400.
- 21. Βλ. Staatshaushaltung (Α΄, 384 κέξ.) δ Boeckh θεωρεῖ ἄλλως καί αὐτός τό κείμενον τοῦ ἀνδοκίδου τόσον ἀσαφές, ὥστε μή θέλων ν' ἀναλάδη τήν εὐθύνην έρμηνείας, τό παραθέτει αὐτούσιον.
  - 22. Σελ. 368.
  - 23. A' 383.
- 24. Δηλαδή τάς ἀρχάς τῆς εἰδικῆς τελωνίας. Πρός τούτοις οὕτως ἐξηγεῖται καί τό χωρίον τῶν Σφηκῶν, ἔνθα παρά τούς λιμένας γίνεται λόγος περί «πολλῶν έκατοστῶν» ἄν καί ὁ ᾿Αριστοφάνης ὑπονοεῖ ἴσως τούς ποικίλους φόρους καταναλώσεως (πρόλ. ἀνωτ. σελ. 127).
- 25. Βλ. λεπτομερείας παρά Blumner ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 65, καί Η. Prinz, Funde aus Nauktaris (διατριδή, Φρει- 6οῦργον, 1906) σελ. 86.
  - 26. Πρβλ. Zimmern (σελ. 371 6΄ ἔκδ.).
- 27. Bà. Hicks and Hill, àp. 51, 52  $\pi\rho\delta\lambda$ . Hill, Sources for Greek History  $\varkappa\epsilon\phi$ .  $\gamma'$ .
- 28. Τό χωρίον τοῦτο τῆς 'Αθηναίων Πολιτείας (ΙΙ, 7) σχολιάζει σοφώτατα ὁ Kalinka σελ. 197 κ.έξ. Τό ἄριστον ὅμως τῶν σχολίων εἶναι ἀπόσπασμα γραφέν περίπου κατά τήν αὐτήν ἐποχήν (τῷ 428) διασωθέν δέ παρ' 'Αθηναίου

eineke, Fr. Com. Gr. t. II  $\sigma$ . 407), ėv

(Α΄, σ. 27 de = Meineke, Fr. Com. Gr. t. II σ. 407), ἐν ὄ ὁ χωμιχός Ἔρμιππος περιγράφει τά εἰς Πειραιᾶ εἰσαγόμενα ὡς ἔξῆς:

"Εσπετε νῦν μοι Μοῦσαι ὀλύμπια δώματ' ἔχουσαι έξ οδ ναυχληρεῖ Διόνυσος ἐπ' οἴνοπα πόντον δσσ' ἀγάθ' ἀνθρώποις δεῦρ' ἤγαγε νηί μελαίνη. Έχ μέν Κυρήνης χαυλόν καί δέρμα βόειον, έκ δ' Έλλησπόντου σκόμβρους καί πάντα ταρίχη, έκ δ' αὖ Ίταλίας χόνδρον καί πλευρά δόεια, καί παρά Σιτάλκου ψώραν Λακεδαιμονίοισιν, καί παρά Περδίκκου ψεύδη ναυσίν πάνυ πολλαῖς. Αί δέ Συράκουσαι σῦς καί τυρόν παρέγουσιν. Καί Κερχυραίους ὁ Ποσειδῶν ἐξολέσειεν ναυσίν ἐπί γλαφυραῖς, ὁτι ἤ δίχα θυμόν ἔχουσιν. Ταῦτα μέν ἐντεῦθεν. Ἐκ δ' Αἰγύπτου τά κρεμαστά ίστία καί δύδλους, ἀπό δ' αὖ Συρίας λιδανωτόν. Ἡ δέ καλή Κρήτη κυπάριττον τοῖσι θεοῖσιν, ή Λιδύη δ' ἐλέφαντα πολύν παρέχει κατά πρᾶσιν, ή Ρόδος ἀσταφίδας τε καί Ισχάδας ήδυονείρους. Αὐτάρ ἀπ' Εὐβοίας ἀπίους καί ἴφια μῆλα ἀνδράποδ' ἐκ Φρυγίας, ἀπό δ' ᾿Αρκαδίας ἐπικούρους. Αί Παγασαί δούλους καί στιγματίας παρέχουσιν. Τάς δέ Διός βαλάνους καί ἀμύγδαλα σιγαλόεντα Παφλαγόνες παρέχουσι τά γάρ τ' ἀναθήματα δαιτός Φοινίκη καρπόν φοίνικος καί σεμίδαλιν, Καργηδών δάπιδας καί ποικίλα προσκεφάλαια.

29. Τά προϊόντα τῆς ἀγγειοπλαστικῆς ἐξήγοντο ἁπανταχοῦ τοῦ κόσμου, τόσον εἰς τήν ᾿Ανατολήν καί ᾿Αφρικήν (πρῶλ. Büchsenschütz ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 15, καί Blümner ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 67), ὅσον καί τήν Μεγάλην Ἑλλάδα, Ἐτρουρίαν καί Νότιον Γαλλίαν (πρῶλ. Francotte, L' Industrie 142, καί Ε. Pottier ἐν Revue d' Archéologie τόμ. Γ΄, 1904, σελ. 45 κ.έξ.). Γενικώτερον περί τῆς ἀγγειοπλαστικῆς τέχνης ὅλ. τά διάφορα ἔργα τοῦ Pottier, ἐν οἶς τό Douris et les peintres des vases grecs (ἀγγλική μετάφρασις, Λονδῖνον 1909).

- 30. Πρέλ. Francotte ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 157.
- 31. Πρόλ. Ξενοφῶντα (Πόροι 6) καί Brants, Χέπορhon σελ. 18.
- 32. Πρόλ. τούς λόγους τοῦ Θεμιστοκλέους παρά Θουκυδίδη (Α´ 93).
- 33. Τοιαῦτα κωλύματα πρό τῆς χρησιμοποιήσεως τοῦ ἀτμοῦ εἶχον μεγίστην σημασίαν δλ. ὅσα λέγει ὁ Πολύδιος (Δ΄ 43-44) περί τῆς εἰσόδου εἰς τόν Πόντον καί τῆς ἀπό τῆς ἀπόψεως εὐχεροῦς προσπελάσεως ὑπεροχῆς τοῦ Βυζαντίου ἐν συγκρίσει πρός τήν «πόλιν τῶν τυφλῶν» Χαλκηδόνα. (Πρόλ. Στράβωνα Ζ΄ ς΄ 2 ἤ 320).
- 34. Βλ. ιδία Kalinka, Σχόλια είς Ψευδοξενοφῶντα ΙΙ, 11, Gernet, 356q ὁ Zimmern ἐπίσης πραγματεύεται τό ζήτημα, σελ. 375 χ.έξ. 6΄ ἔχδ., ἀλλά βασίζεται ὑπέρ τό δέον εἰς τήν συνθήχην τοῦ 423, ἄσχετον χαθ' ἡμᾶς. Ἐχ τῶν παλαιοτέρων βλ. Robiou, Les questions sociales dans la démocratie athénienne ἐν περιοδιχῷ Contemporain, 1 Μαρτίου 1877.
  - 35. Ίδού δλόκληρον τό χωρίον:

«Τόν δέ πλοῦτον μόνοι οἶοι τ' εἰσίν ἔχειν τῶν Ἑλλήνων καί τῶν βαρβάρων. Εἰ γάρ τις πόλις πλουτεῖ ξύλοις ναυπηγισίμοις, ποῖ διαθήσεται, ἐάν μή πείση τόν ἄρχοντα τῆς θαλάττης; τί δ'; εἴ τις σιδήρω ἤ χαλκῷ ἤ λίνῳ πλουτεῖ πόλις,

ποῖ διαθήσεται, ἐάν μή πείση τόν ἄρχοντα τῆς θαλάσσης; ἐξ αὐτῶν μέντοι τούτων καί δή νῆές μοί εἰσι παρά μέν τοῦ ξύλα, παρά δέ τοῦ σίδηρος, παρά δέ τοῦ χαλκός, παρά δέ τοῦ λίνον, παρά δέ τοῦ κηρός; πρός δέ τοῦ χαλκός δάγειν οὐκ ἐάσουσιν οἴτινες ἀντίπαλοι ἡμῖν εἰσιν ἤ οὖ χρήσονται τῆ θαλάττη, καί ἐγώ μέν οὐδέν πονῶν ἐχ τῆς γῆς πάντα ταῦτα ἔχω διά τήν θάλατταν ἄλλη δ' οὐδεμία πόλις δύο τοιούτων ἔχει, οὐδ' ἔστι τῆ αὐτῆ ξύλα καί λίνον, ὰλλ' ὅπου λίνον ἐστί πλεῖστον, λεία χώρα καί ἄξυλος οὐδέ χαλκός καί σίδηρος ἐκ τῆς αὐτῆς πόλεως, οὐδέ τἄλλα δύο ἤ τρία μιῷ πόλει, ἀλλά τό μέν τῆ τό δέ τῆ» (Ψευδ. ΙΙ, 11).

Τό παράδειγμα τοῦ πλοίου ἄριστα ἐξέλεξεν ὁ Ψευδοξενοφῶν, οὐ μόνον διά τήν σπουδαιότητα τοῦ ἀντιχειμένου, ἀλλά καί διότι οὐδεμία ἑλληνική χώρα παρῆγε πάντα τά πρός ναυπηγίαν ἀναγκαῖα, ἐκτός τῆς Κύπρου, ῆτις καί ἐθαυμάζετο ἐπί τούτῳ (πρόλ. Büchsenschütz, ἔνθ' ἀνωτ. σελ. 53).

- 36. Πρ6λ. IG. I, 40.
- 37. Ταῦτα κατά τήν νεωτέραν έρμηνείαν τοῦ Gernet. Παλαιότερον εἰκάζετο ὅτι ἡ ἐπιγραφή ἀνεφέρετο εἰς προσωρινήν παρακώλυσιν ἐξαγωγῆς σίτου (πρόλ. Kírchhoff ἐν Sitzungsberichte τῆς Βερ. ᾿Ακαδημίας, 1888, σελ. 1179).
- 38. Πρόλ. Dittenberger, Sylloge inscr. Gr. 2ας ἐκδ. ἀρ. 73.
- 39. Ἡ ἐμποροκρατία ἀπέβλεπεν οὐ μόνον εἰς τήν συγκέντρωσιν τῆς ἐμπορίας ἀλλά καί εἰς τήν συγκέντρωσιν πολυτίμων μετάλλων οἱ ἀρχαῖοι δ' ὅμως δέν ὑπῆρξαν μεταλλειοκρατικοί (βλ. ἀνωτ. σελ. 124).
- 40. Πρόλ. ἀνωτ. 123· όλ. περί τῆς ᾿Αρχῆς τῆς Κυριάρχου (dominante) ᾿Α. ᾿Ανδρεάδην, Ἡ οἰχονομιχή διοί-κησις τῶν Βενετῶν κτλ., τόμ. Α΄, σελ. 76-87.
- 41. Παρατηρεῖται ὅτι τά ἀναφερόμενα εἰς αὐτήν μνημεῖα προηγήθησαν τῆς Νικείου εἰρήνης.
  - 42. Βλ. άνωτ. σελ. 253.
- 43. «'Αργύριον δέ μή ἐξεῖναι ἐκδοῦναι 'Αθηναίων καί τῶν μετοίκων τῶν 'Αθήνησι μετοικούντων μηδενί, μηδέ ὧν οὖτοι κύριοί εἰσιν, εἰς ναῦν ἥτις ἄν μή μέλλη ἄξειν σῖτον 'Αθήναζε, καί τἆλλα τά γεγραμμένα περί ἐκάστου αὐτῶν» (Δημ. ΧΧΧΥ, 51).
- 44. «Τῶν δέ νόμων τά ἔσχατα ἐπιτίμια προτεθεικότων, εἴ τις οἰχῶν ᾿Αθήνησιν ἄλλοσέ ποι σιτηγήσειεν ἢ εἰς τό ᾿Αττικόν ἐμπόριον» (Δημ. ΧΧΧΙV, 37, πρέλ. ΧΧΧV, 50) καί Λυκοῦργον (Κατά Λεωκράτους 27). «Οἱ ὑμέτεροι νόμοι τάς ἐσχάτας τιμωρίας ὁρίζουσιν ἐάν τις ᾿Αθηναίων ἄλλοσέ ποι σιτηγήση ἢ εἰς ὑμᾶς».
- 45. Οὕτω (6λ. πρός Λεπτίνην τοῦ Δημοσθένους, 30 κ.έξ.) ὁ ἄρχων τῶν Βοσπορανῶν Λεύκων (393-354) πρῶτον ἐθέσπισε ὅτι οὐδείς ἐδικαιοῦτο νά φορτώση εἰς πλοῖον σιτηρά εἰ μή μετά τήν περάτωσιν τῶν διά τόν Πειραιᾶ φορτώσεων· δεύτερον δ' ἀπήλλαξε τούς εἰς ᾿Αθήνας ἄγοντας σῖτον τοῦ φόρου τῆς ἐξαγωγῆς, καλουμένου τριακοστῆς, διότι ἀνήρχετο εἰς 3 1/3%.
- 46. Πολύ ἐνδιαφέρουσα ἀπό τῆς ἀπόψεως ταύτης εἶναι ἡ περίεργος συνθήκη μεταξύ πόλεων τῆς Χαλκιδικῆς καί τοῦ δασιλέως τῶν Μακεδόνων (Dittenberger 77), δι' ἦς αἱ πρῶται ἐπεφύλασσον ἐαυταῖς τό δικαίωμα ν' ἀπαγορεύσωσι διά διατάγματος τήν ἐξαγωγήν ναυπηγησίμου ξυλείας ἐκ τοῦ κράτους τοῦ δευτέρου.
  - 47. Πρβλ. άνωτ. σελ. 206-7.

Ενδιαφέρουσα προσπάθεια τοῦ ἀνδρεάδη ἦταν νά διερευνήσει κατά πόσον τό ἔργο Οἰκονομικά ἦταν αὐθεντικό τοῦ ἀριστοτέλους. Στήν Ἱστορίαν τῆς Ἑλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας παρουσιάζει μία συνοπτική θεώρηση τοῦ ὅλου θέματος, ὅπου παραπέμπει στό δημοσίευμά του: Περί τῶν δημοσιονομικῶν θεωριῶν τοῦ ἀριστοτέλους καί τῆς σχολῆς αὐτοῦ, ἰδία δέ περί τοῦ β Βιβλίου τῶν Οἰκονομικῶν. ἀθῆναι 1915.

Έτονίσαμεν ἐν τῷ κειμένῳ τήν σημασίαν τῶν Οἰκονομικῶν.

Τό ἔργον τοῦτο ἐγένετο ἀντιχείμενον πολλῶν ἐμβριθῶν μελετῶν. Διότι ἄν ὁ Boeckh¹ περιορίζεται εἰς βραχείας παρατηρήσεις, ἄν ὁ Lorenzo Stein² ὀλίγα λέγει, καί ἄν ὁ Frout de Fontpertuis³ παρεξήγησε τελείως τό κείμενον, οἱ ἐκδόται τοῦ ἔργου G. Schneider⁴, Goettling⁵ καί Susemihl⁶ προέταξαν τῶν ἐκδόσεων αὐτῶν ἀξιόλογα προλεγόμενα προσφατώτερον δ' ἐδημοσιεύθησαν εἰδικαί πραγματεῖαι ὑπό τοῦ Ulrich Willcken², Kurt Riezler² καί P. Schneider².

Παρ' ὅλα ταῦτα τόσα σημεῖα ἔμενον σκοτεινά, ὥστε δέν ἐκρίναμεν περιττόν ν' ἀφιερώσωμεν εἰς τά Οἰκονομικά διατριδήν ἐξ ἑκατόν καί πλέον σελίδων<sup>10</sup>, θεωροῦμεν δ' ἐπάναγκες νά δώσωμεν καί ὧδε συνοπτική ἰδέαν αὐτῶν.

## Α. Χαρακτήρ τοῦ ἔργου

Τά Οἰκονομικά διαιροῦνται εἰς δύο διδλία τό πρῶτον δέν ἐνδιαφέρει τήν δημοσίαν οἰκονομίαν<sup>11</sup>. τό δεύτερον, ἀποκλειστικῶς εἰς ταύτην ἀφιερωμένον, διαιρεῖται πάλιν εἰς δύο κεφάλαια τελείως διάφορα, ἄτινα φαίνονται συγκολληθέντα ἀπλῶς καί μόνον διότι ἀνήγοντο εἰς τό αὐτό ἀντικείμενον.

Τό α΄ κεφάλαιον καθαρῶς δογματικόν πειρᾶται νά διακρίνη τάς διαφόρους οἰκονομίας καί τά κυριώτερα χαρακτηριστικά έκάστης αὐτῶν τό δ΄ ἀπαριθμεῖ ποιχίλα τεχνάσματα, εἰς ἄ κατέφυγον κατά καιρούς σατράπαι, τύραννοι καί πολιτεῖαι πρός χρηματισμόν, πολλά δ' ἔχον τά κοινά πρός τό περίφημον ἔργον τοῦ Πολυαίνου θά ἠδύνατο νά φέρη τίτλον: δημοσιονομικά στρατηγήματα. Οὐδεμία ἀλληλουχία παρατηρεῖται μεταξύ τῶν δύο κεφαλαίων. Έξαιρέσει ἀορίστου φράσεως 12 έν άρχῆ, τό δεύτερον οὐδέποτε παραπέμπει εἰς τό πρῶτον καί οὐδαμῶς ἀκολουθεῖ αὐτό<sup>13</sup>. Ἐξ ἄλλου τό α΄ κεφάλαιον, ἐν τέλει, προαναγγέλλει δεύτερον κεφάλαιον, ὅπερ, ἄν εἶχε γραφῆ (ἤ περισωθῆ), θ' ἀπετέλει ἀνεκτίμητον συμπλήρωμα τοῦ πρώτου, διότι ἐν αὐτῷ θά ἐξητάζετο πρῶτον κατά πόσον ή σατραπεία ἤ ή πόλις δύναται νά δαστάση ὅλας τάς προσόδους, περί ὧν ἐγένετο ήδη λόγος, δεύτερον ποῖαι νέαι πρόσοδοι δύνανται

νά εἰσαχθῶσι καί ποῖαι ἤδη λειτουργοῦσαι ν' αὐξηθῶσι, πρός τούτοις δέ καί ποῖαι δαπάναι δύνανται νά περισταλῶσι.

Πάντα τά θέματα ταῦτα εἶναι ἐξόχως ἐνδια-φέροντα, εἶχε δέ θίξη ἤδη αὐτά ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐν τῆ Ἡρτορικῆ¹⁴. ᾿Αξιοσημείωτον ἰδίως εἶναι ὅτι τά Οἰκονομικά ἀποφαίνονται ἐπί ζητήματος χωρίζοντος νῦν τήν ὀρθόδοξον τῶν ἄλλων δημοσιονομικῶν σχολῶν, δηλαδή ἄν αὶ δημόσιαι δαπάναι πρέπει ἤ οὔ νά περιληφθῶσιν εἰς τόν κύκλον τῆς δημοσίας οἰκονομίας, ἀποφαίνεται δέ, ὀρθῶς καθ' ἡμᾶς¹⁵, ὅτι εἶναι περιληπτέαι.

'Ατυχῶς περί πάντων τούτων οὐδέ γρῦ λέγει τό δ΄ κεφάλαιον<sup>16</sup>, ὅπερ ἄλλως δέν ἔχει ὑπ' ὄψει οὔτε τούς ὁμαλούς καιρούς οὔτε τούς χρόνους τῆς ἀκμῆς τοῦ 'Ελληνισμοῦ<sup>17</sup> οὔτε τάς καλῶς ὡργανωμένας πολιτείας οὔτε κἄν διαπρεπῆ τινα τῆς ἀρχαιότητος οἰκονομολόγον, οἶν τόν ῥήτορα Λυκοῦργον<sup>18</sup>.

Σχεδόν ὅλαι αἱ μνημονευόμεναι ἐπίνοιαι ἀνάγονται εἰς δυσχερείας, ἄς συνήντησαν τύραννοι, στρατηγοί ἤ δευτερεύουσαί τινες πόλεις εἰς τήν καταβολήν τοῦ μισθοῦ τῶν στρατιωτῶν. Περί τῶν μέσων δ' ὅμως, εἰς ἄ κατέφυγον αἱ σπουδαιότεραι τῶν πολιτειῶν (ὡς λ.χ. αἱ ᾿Αθῆναι) πρός ἀντιμετώπισιν μεγάλων στρατιωτικῶν δαπανῶν, δηλαδή περί τῶν θησαυρῶν, τῆς εἰσφορᾶς κτλ. οὐδείς λόγος.

Τά δύο κεφάλαια δέν εἶναι μόνον ξένα πρός ἄλληλα, ἀλλ', ὅπως ἴσως σπουδαιότερον, ἀπορρέουσιν ἐκ τελείως διαφόρου ἐμπνεύσεως, διότι, ἐν ῷ ἐν τῷ πρώτῳ ὀξύ ἐπιστημονικόν πνεῦμα καθυπηγόρευσε τήν διάκρισιν τῶν τεσσάρων οἰκονομιῶν καί εὐθυκρισία μεγάλη διαφαίνεται ἐν ταῖς παρεχομέναις ὀλίγαις λεπτομερείαις, ὀρθότατα δέ καθορίζονται τά ὑπολειπόμενα πρός ἐξέτασιν θέματα, ἐν τῷ ϐ΄ οὐ μόνον πᾶν σύστημα καί πᾶσα γενική ἰδέα ἐλλείπει, ἀλλ' ὁ γράφων ἐκθέτει τά ὑπ' αὐτοῦ κρινόμενα ἄξια ἀναγραφῆς ἀνέκδοτα κατά τρόπον ἐμφαίνοντα ὅτι ἐσκόπει πολύ μᾶλλον εἴτε νά κεντήση τήν περιέργειαν εἴτε νά προκαλέση τό μειδίαμα τοῦ ἀναγνώστου παρά νά διδάξη αὐτόν<sup>19</sup>.

Έν ἄλλαις λέξεσιν, ἐν ῷ τό α΄ κεφάλαιον (τό δυστυχῶς βραχύτατον) ἀποτελεῖ σοδαράν ἀπό-

τικῆς, καίπερ γενικωτάτης, ἐπι-

πειραν συστηματικής, καίπερ γενικωτάτης, ἐπιστημονικής ἐρεύνης, τό δ΄ εἶναι ἁπλῆ συλλογή ἀνεκδότων<sup>20</sup>.

## Β. Χρονολογία καί Συγγραφεύς

'Από τῆς ἀρχαιότητος τό ἔργον κατηγγέλλετο ὡς μή 'Αριστοτέλειον, ἀπεδίδετο δέ μάλιστα ὑπό τοῦ Φιλοδήμου εἰς τόν Θεόφραστον<sup>21</sup>.

Έκτοτε έξηκολούθησε μακρά συζήτησις περί τοῦ προσώπου τοῦ συγγραφέως, τοῦ χρόνου τῆς συγγραφῆς καί τοῦ ἄν ἀμφότερα τά κεφάλαια ἐγράφησαν ὑπό τοῦ αὐτοῦ προσώπου.

Καί κατ' ἄλλους μέν<sup>22</sup> ἐγράφη τόν γ΄ αἰῶνα. Κατ' ἄλλους δέ χρονολογεῖται ἤδη ἀπό τοῦ τετάρτου, καί εἶναι ἔργον μαθητοῦ τινος τοῦ 'Αριστοτέλους, ἀκολουθήσαντος συμβουλήν τοῦ μεγάλου αῦτοῦ διδασκάλου περί συλλογῆς δημοσιονομικῶν τινων ἐπινοημάτων<sup>23</sup>, ἴσως δέ καί τό α΄ κεφάλαιον εἶναι σύνοψις ἀκροαματικῶν τινων παραδόσεων τοῦ Σταγιρίτου<sup>24</sup>.

Μελετήσαντες ἀλλαχοῦ τό ζήτημα<sup>25</sup> καί ἀποδείξαντες ὅτι σχεδόν ἀδύνατον εἶναι ν' ἀποφανθη τις μετ' ἀσφαλείας περί αὐτοῦ, ιδία λόγω τῶν περιπετειῶν ἄς ὑπέστησαν τά χειρόγραφα τοῦ 'Αριστοτέλους<sup>26</sup>, προσθέτομεν καί αὖθις ὅτι ἡ ἀδεδαιότης περί τό πρόσωπον τοῦ συγγραφέως οὐδαμῶς ἐλαττοῖ τήν μεγάλην θεωρητικήν καί πρακτική σημασίαν τοῦ ἔργου, διότι τό μέν α΄ αὐτοῦ κεφάλαιον τυγχάνει, ὡς ἤδη ἐρρήθη, τό πρῶτον περί τῶν δημοσιονομικῶν θεωριῶν δοκίμιον, τό δέ δ΄ ἄν καί ἐθεωρήθη<sup>27</sup> ὡς νέον τεκμήριον τῆς κατά Zeller μικρολόγου πολυμαθείας<sup>28</sup> τῶν Περιπατητικῶν, φωτίζει ἱκανῶς τήν δημοσίαν οἰχονομίαν τῶν τυράννων καί τάς ἀδιαχόπτους οἰκονομικάς δυσχερείας ἐν τῷ μέσῳ τῶν όποίων ἔζων αἱ μικρότεραι ἰδία τῶν έλληνίδων πολιτειῶν».

## ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Βιβλίον Γ΄ κεφ. α΄.
- 2. Die Staatswissenschaftliche Theorie der Griechen vor Aristoteles und Plato (Tubingen-Zeitung 1853, σελ. 127).
- 3. Βλ. Les idées politiques et sociales de l' antiquité et leur filiation dans les temps modernes (ἐν Journal des Économístes, φύλλα Σεπτ. καί Δεκεμβρ. 1871, τόμ. 23 καί 24) ὑποθέτω ὅτι ὁ Φρού δέν ἐγνώριζε καλῶς τά ἑλληνικά, ἴσως δ' εἶχεν ὑπ' ὄψιν τήν μετρίαν μετάφρασιν τοῦ Hoeffer (Παρίσιοι 1843, ἐκδόται Charpentier).
  - 4. Άνωνύμου Οἰχονομικά (Λειψία, 1815).
- 5. 'Αριστοτέλους Οἰκονομικός. 'Ανωνύμου Οἰκονομικά (Ἰένα, 1830).

- 6. Aristotelis quae feruntur Oeconomica (Λειψία, Teubner, 1887), ἀφιερωμένον εἰς τόν Φιλολογικόν Σύλλογον Κωνσταντινουπόλεως.
- 7. Zur den Pseudoaristotelischen Oeconomica (περιοδικόν Hermes τόμος XXXVI, 1901, σελ. 187-200).
- 8. Ueber Finanzen und Monopol in alten Griechenland (διατριβή, Βερολίνον, 1907) πρέλ. ἀνωτ. σελ. 86.
- 9. Das zweite Buch der Pseudo-Aristotelischen Ökonomika (διατριβή, Würzburg, 1907)· πρβλ. ἀνωτ. σελ. 87

Σημειωτέον ὅτι τῷ 1903 ἡ Φιλοσοφική Σχολή τοῦ Μονάχου εἶχε προκηρύξη διαγωνισμόν ἐπί τοῦ θέματος ἀξιοῦσα παρά τῶν ὑποψηφίων τήν ἔξέτασιν τοῦ ἔργου οὐ μόνον ἀπό φιλολογικῆς ἀλλά καί ἀπό ἀπόψεως οἰκονομικῆς θεωρίας καί οἰκονομικῆς πολιτικῆς (Wirtschaftstheorie und Wirtschaftspolitik).

- 10. Περί τῶν δημοσιονομικῶν θεωριῶν τοῦ ᾿Αριστοτέλους καί τῆς σχολῆς αὐτοῦ, ἰδία δέ περί τοῦ ε΄ Βιελίου τῶν Οἰκονομικῶν (᾿Ανατύπωσις ἐκ τῆς Ἐπετηρίδος τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ 1915).
- 11. Έν αὐτῷ, ὅπως καί ἐν τῷ Περί Οἰκονομικῶν τοῦ Εενοφῶντος, ἡ λέξις οἰκονομία λαμβάνεται ἐν τῇ στενωτάτῃ αὐτῆς ἐννοίᾳ, ὡς ἀφορῶσα ἀποκλειστικῶς εἰς τήν διοίκησιν τοῦ οἴκου (domus) δι' ὅ ὁ συγγραφεύς ἐρευνῷ μόνον τά ἀπαρτίζοντα τόν οἶκον ἄτομα καί ἀγαθά (ἄνδρα, γυναῖκα, τέκνα, δούλους, ἐπιστάτας, διαφόρων εἰδῶν κτήματα κτλ.).
- 12. Αὕτη, προστεθεῖσα προφανῶς βραδύτερον, ἔχει ὡς ἔξῆς: «Τά μέν οὖν περί τάς οἰκονομίας καί τά μέρη τά τούτων εἰρήκαμεν».
- 13. Οὕτω κατατάσσει τἀνέκδοτα οὐχί κατά τήν τριμερῆ διάκρισιν βασιλικῆς, σατραπικῆς καί πολιτικῆς οἰκονομίας, ἀλλά τό πλεῖστον χρονολογικῶς (βλ. Wilchen σελ. 196).
- 14. « Πστε περί μέν πόρων τόν μέλλοντα συμδουλεύσειν δέοι ἄν τάς προσόδους τῆς πόλεως εἰδέναι τίνες καί πόσαι, ὅπως εἴτε τίς παραλείπεται προστεθῆ καί εἴ τίς ἐλάττων αὐξηθῆ, ἔτι δέ τάς δαπάνας τῆς πόλεως ἀπάσας, ὅπως εἴ τις περίεργος ἀφαιρεθῆ καί εἴ τίς μείζων ἐλάττων γένηται οὐ γάρ μόνον πρός τά ὑπάρχοντα προστιθέντες πλουσιώτεροι γίνονται, ἀλλά καί ἀφαιροῦντες τῶν δαπανημάτων». (Α΄, δ΄, 8).
- 15. Πρόλ. τάς ήμετέρας παραδόσεις (ἔκδοσις 6΄ Χ. Δαμίρη, 1914) μέρος γενικόν σελ. 192-193.
- 16. ὅ πως παρατηρεῖ ὀρθῶς ὁ Ed. Meyer «aber auf das einzelne wird nicht eingegangen, wo die Untersuchung beginnen sollte, ist er bereits zu Ende».

Τοιαύτας δαθείας παρατηρήσεις πολλάς ἀναμφιβόλως θά ἔχαμνεν ὁ μέγας τῆς ἀρχαιότητος ἱστοριχός, ἐάν εἶχεν εἰδιχῶς καταγίνη ἐπί τοῦ προκειμένου συγγράμματος· δυστυχῶς ἐν παρόδφ μόνον λέγει τινά περί αὐτοῦ· βλ. Die Wirtschaftliche Entwickelung des Altertums· τό ἔργον τοῦτο ἀποτελεῖ ἀνακοίνωσιν γενομένην εἰς τό συνέδριον τῶν Γερμανῶν ἱστορικῶν (Φραγκρούρτη ᾿Απριλ. 1895), δημοσιευθέν δέ τό πρῶτον ἐν τοῖς Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik τοῦ Hildebrand (τόμ. LXIV) καί ἐν φυλλαδίφ (ἔκδ. Fischer 1895) ἀνεδημοσιεύθη ἐν ταῖς σελ. 79-168 τῶν Kleine Schriften zur Geschichtstheorie und zur Wirtschaftlichen und Politischen Geschichte des Altertums (Χάλλε, 1910)· τά ἀφορῶντα εἰς τό ἡμέτερον ἔργον εὐρίσκονται ἐν σημειώσει τῆς σελίδος 124.

17. Δηλαδή τόν ε΄ αἰῶνα. Ὁ Meyer ἐν τῇ ἀναδημο-

ADTEPOMA

σιεύσει τῆς μελέτης του ἀναφέρει μετ' ἐπαίνων τόν Riezler, προσάπτει ὅμως αὐτῷ ὅτι δέν ἐπρόσεξεν, ὅτι τά πλεῖστα τῶν ἀνεκδότων τοῦ Ϭ΄ κεφαλαίου ἀναφέρονται εἰς ἐποχάς καταπτώσεως, ἰδία δέ ὅτι οὐδέν αὐτῶν σχετίζεται πρός τόν ε΄ αἰῶνα.

18. Θι 'Αθηναῖοι στρατηγοί Καλλίστρατος καί Τιμόθεος (κεφ. Β΄, 22 καί 23) εἶναι ἀληθῶς καί ἄλλοθεν γνωστοί διά τήν δημοσιονομικήν των ἐπιτηδειότητα, δι' ὅ καί τά μέτρα, εἰς ἄ κατέφυγον, δέν προσκρούουσιν εἰς τήν ἠθικήν. 'Αλλά μόνον τοῦ Καλλιστράτου τό ἐπινόημα εἶναι γενικωτέρου ἐνδιαφέροντος, δασιζόμενον ἐπί τῆς ὀρθῆς παρατηρήσεως ὅτι, διά ν' αὐξήσωσιν αἱ εἰσπράξεις ἐκμισθουμένου φόρου, πρέπει νά αἴρωνται τά εἰς τήν προσέλευσιν νέων πλειοδοτῶν ἐπιπροσθοῦντα κωλύματα (πρδλ. ἀνωτ. σελ. 136).

19. Ὁς παρατηρεῖ ὁ Riezler, ὅστις ῥίπτει τήν εὐθύνην εἰς μεταγενέστερον ἐκδότην τοῦ ἔργου: «Er (der Epitomator) die praktischen Massregeln bis zur Unverständlichkeit kürzt, die witzigen aber breit erzählt»,

20. Τοιαῦται συλλογαί δέν ἦσαν τότε σπάνιαι. Φαίνεται μάλιστα ὅτι εἰς προϋπαρχούσας τοιαύτας προσέτρεξαν ὅ τε Ψευδαριστοτέλης καί ὁ Πολύαινος. πρόλ. Melbe, Über die Quellen Polyaens (Jahrbücher für Philologie, Supplement XIV, σελ. 421-628).

21. Τήν γνώμην ταύτην ἀπηχεῖ ὁ Boeckh.

22. Τήν γνώμην ταύτην ύπεστήριξε πρῶτος ὁ πολύς Niebuhr.

23. Πολιτ. Α. κεφ. IV, 4: « Έτι δέ καί τά λεγόμενα σποράδην, δι' ὧν ἐπιτετυχήκασιν ἔνιοι χρηματιζόμενοι, δεῖ συλλέγειν· πάντα γάρ ἀφέλιμα ταῦτ' ἐστί τοῖς τιμῶσι τήν χρηματιστικήν» καί παρακατιών (IV, 8) ἐξηγεῖ ὅτι ἔχει ὑπ' ὄψει πλειότερον τήν δημοσίαν ἤ τήν ἰδιωτικήν οἰκονομίαν πράγματι: «χρήσιμον δέ γνωρίζειν ταῦτα καί τοῖς πολιτικοῖς· πολλαῖς γάρ πόλεσι δεῖ χρηματισμοῦ καί τοιούτων πόρων, ὥσπερ οἰκία, μᾶλλον δέ».

24. Περί τῆς διαιρέσεως τῶν μαθημάτων τοῦ ᾿Αριστοτέλους εἰς ἐξωτερικούς λόγους, καί εἰς ἀκροαματικούς λόγους, δλ. Ἡ. Ροίδου, ᾿Αριστοτέλης ἡ μελέτη αὕτη δημοσιευθεῖσα τό πρῶτον ἐν τῷ ὙΕγκυκλοπαιδικῷ Λεξικῷ περιελήφθη ὑφ᾽ ἡμῶν εἰς τά Ἅπαντα τοῦ συγγραφέως (ὅλ. τόμ. Ε΄: Μελέται Φιλολογικαί, Καλλιτεχνικαί, Φιλοσοφικαί).

25. Είδική μελέτη σελ. 6-9.

26. Τάς περιπετείας ταύτας οἱ ἀδελφοί Croiset ἐν τῆ κλασσικῆ αὐτῶν Τστορία τῆς Έλληνικῆς Λογοτεχνίας (α΄ ἔκδ. τόμ. δ΄ σελ. 688) συνοψίζουσιν ὡς έξῆς ἐπί τῆ βάσει τοῦ Στράβωνος (ΧΙΙΙ, 54) καί τοῦ Πλουτάρχου (Σύλλας, 26).

«Τά παραμείναντα ἀνέκδοτα συγγράμματα περιήλθον εἰς τόν Θεόφραστον, ὅστις τά ἐκληροδότησεν εἰς τόν μαθητήν του Νηλέα· οἱ κληρονόμοι ὅμως τοῦ τελευταίου ἐγκατέλειψαν αὐτά εἰς ὑπόγεια, ὅπου ἐβλάβησαν πολύ καί θά κατεστρέφοντο ἴσως τελείως, ἄν κατά τόν β΄ αἰῶνα δέν ἠγοράζοντο ὑπό τοῦ ᾿Απελλικῶνος τοῦ Τηΐου. Τήν βιβλιοθήκην τούτου περιέχουσαν τά χειρόγραφα τοῦ ᾿Αριστοτέλους καί τοῦ Θεοφράστου, πιθανῶς φύρδην μίγδην, καθώς καί ἄλλα ἔργα, ἔστειλεν ὁ Σύλλας εἰς Ρώμην, ὅπου Τυραννίων ὁ γραμματικός ἀντέγραψεν αὐτά διασκευάσας δυστυχῶς ταῦτα κατά βούλησιν».

27. Υπό τοῦ Πέτρου Σνέιδερ σελ. 12.

28. Kleinliche Polymathie.

Αναφερθήκαμε ἀνωτέρω στό ἔργο τοῦ ᾿Αριστοτέλους Οἰκονομικά καί θεωρήσαμε ἀπαραίτητο νά προσθέσουμε κατωτέρω κείμενο ἀπό τήν ἤδη μνημονευθείσα Ἐπετηρίδα τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν διερεύνησης τοῦ ᾿Α. ᾿Ανδρεάδη περί τοῦ ποιός ἦταν ὁ συγγραφέας τῶν Οἰκονομικῶν (Ἔργα, τόμ. Ι, σσ. 23-28).

Ένῷ ἡ δημοσία οἰκονομία ὡς τέχνη ἐπέσυρε μεγάλως τήν προσοχήν τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων, οἴτινες, καθ' ἄ ἐκ τῶν ἐπιγραφῶν φαίνεται, ἔδωκαν καί εἰς τούς δημοσίους προϋπολογισμούς καί ἀπολογισμούς¹ προσοχήν μεγαλυτέραν ἤ τά εὐρωπαϊκά κράτη μέχρι τοῦ 18ου αἰῶνος, ἡ δημοσία οἰκονομία ὡς ἐπιστήμη, ἡ δημοσία οἰκονομική, ὀλίγον ἐν τῆ ἀρχαιότητι ἐκαλλιεργήθη. Αὐτό τό Περί προσόδων ἔργον τοῦ Ξενοφῶντος περιορίζεται εἰς τήν ἐξεύρεσιν πρακτικῶν τινων μέτρων πρός ἐπαύξησιν τῶν πόρων τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Πολιτείας. Καίπερ, δ' ἐπ' ἐσχάτων τά προτεινόμενα ὑπό τοῦ μαθητοῦ τοῦ Σωκράτους μέτρα κρίνονται ἐπιεικέστερον ἤ ἄλλοτε², οὐδείς ἐπιχειρεῖ ν' ἀνεύρη ἐν τῷ δραχεῖ αὐτοῦ πονήματι οὔτε

γενικώτερα ἐπιστημονικά διδάγματα οὔτε κἄν γενικωτέρας πληροφορίας περί τῆς δημοσιονομικῆς διοικήσεως τῶν χρόνων ἐκείνων.

'Αμφότερα ταῦτα δύναταί τις τοὐναντίον ν' ἀντλήση ἐκ τοῦ δ΄ διδλίου τῶν ἀποδιδομένων εἰς τόν 'Αριστοτέλη Οἰκονομικῶν. Δυστυχῶς τό ἔργον τοῦτο, δι' οὕς λόγους θά ἐκθέσωμεν κατωτέρω, εἶναι ἐν ταὐτῷ τόσον ἐλλιπές καί τόσον ἀσαφές, ὥστε ὁ στερούμενος ὁδηγοῦ ἀναγνώστης ὀλίγα διδάσκεται. 'Εντεῦθεν ἐφάνη ἐπιδαλλομένη εἰς τόν μόνον ελληνα καθηγητήν τῆς δημοσίας οἰκονομίας ἡ συγγραφή εἰδικῆς ἐπί τούτου πραγματείας.

 $\Delta$ ιά τοιαύτην δ' ἐργασίαν δέν στερούμεθα δοηθημάτων, διότι ἄν δ Boeckh (Βιδλίον Γ΄ κεφ. ADTEPOMA

α΄) περιορίζεται εἰς βραχείας παρατηρήσεις, οἱ δύο διαδοχικῶς ἐκδώσαντες τά Οἰκονομικά Goettling (1830) καί Susemihl (Λειψία, Teubner, 1887)³ προέταξαν τῆς ἐκδόσεως αὐτῶν ἀξιόλογα προλεγόμενα⁴, ἔκτοτε δέ τό ἔργον ἐμελετήθη ἐπιμελέστατα ἀπό μέν φιλολογικῆς ἀπόψεως ὑπό τοῦ Ulrich Wilcken, «Zu den Pseudoaristotelischen Oeconomica» (περιοδικόν «Hermes» t. XXXVI 1901, σελ. 187-200), ἀπό δέ οἰκονομικῆς ὑπό τοῦ Kurt Riezler, Über Finanzen und Monopole im alten Griechenland (Βερολῖνον 1907).

Αἱ ἐργασίαι αὖται, εἰ καί προλειαίνουσαι τό ἔδαφος εἰς δημοσιονομική μελέτην, δέν καθιστῶσι ταύτην περιττήν, δι' ὅ καί δέν ἀποτρέπουσιν ἡμᾶς ἀπό τῆς δημοσιεύσεως τῶν παρατηρήσεων καί τῶν συμπερασμάτων, ἄτινα ἀπεκομίσαμεν ἐκ τῆς ἐπισταμένης ἐρεύνης τοῦ μόνου δημοσιονομικοῦ ἔργου, ὅπερ ἐκληροδότησεν ἡμῖν ἡ ἀρχαιότης.

Όπως δέ αἱ παρατηρήσεις καἱ τά συμπεράσματα ταῦτα ὧσιν ἀσφαλέστερα, θά συνδυάζωμεν πρός τά Οἰκονομικά ὅσας θεωρίας ἤ πληροφορίας περί δημοσίων οἰκονομικῶν δυνάμεθα νά εὕρωμεν ἐν τῆ Πολιτικῆ, τῆ Ρητορικῆ καὶ τῆ Ρητορικῆ πρός ἀλλέξανδρον. Οὕτω θά ἔχωμεν ἀρτιωτέραν ἰδέαν τῶν ἀντιλήψεων τῆς Περιπατητικῆς Σχολῆς.

Έπειδή ὅμως βάσις ἡμῶν θά μείνωσι τά Οἰ-κονομικά, ἀνάγκη νά ἐξετάσωμεν κάπως ἐγγύτερον τό περίεργον τοῦτο ἔργον.

## Α΄. Χαρακτήρ τοῦ ἔργου

Τά Οἰκονομικά διαιροῦνται εἰς δύο διδλία: τό πρῶτον δέν ἐνδιαφέρει τήν δημοσίαν οἰκονομίαν<sup>5</sup>, τό δεύτερον, ἀποκλειστικῶς εἰς ταύτην ἀφιερωμένον, διαιρεῖται πάλιν εἰς δύο κεφάλαια τελείως διάφορα, ἄτινα φαίνονται συγκολληθέντα ἁπλῶς, διότι ἀνήγοντο εἰς τό αὐτό ἀντικείμενον.

Τό α΄ κεφάλαιον, καθαρῶς δογματικόν, πειρᾶται νά διακρίνη τάς διαφόρους οἰκονομίας καί τά κυριώτερα χαρακτηριστικά ἐκάστης αὐτῶν, τό δ΄ ἀπαριθμεῖ ποικίλα τεχνάσματα, εἰς ἄ κατέφυγον κατά καιρούς σατράπαι, τύραννοι καί πολιτεῖαι πρός χρηματισμόν, πολλά δ' ἔχον τά κοινά πρός τό περίφημον ἔργον τοῦ Πολυαίνου θά ἢδύνατο νά φέρῃ τίτλον: δημοσιονομικά στρατηγήματα. Οὐδεμία ἀλληλουχία παρατηρεῖται μεταξύ τῶν δύο κεφαλαίων. Ἐξαιρέσει ἀορίστου φράσεως ἐν ἀρχῆ, τό δεύτερον οὐδέποτε παραπέμπει εἰς τό πρῶτον καί οὐδαμῶς ἀκολου-

θεῖ αὐτό<sup>7</sup>. Ἐξ ἄλλου τό α΄ κεφάλαιον, ἐν τέλει, προαναγγέλλει δεύτερον κεφάλαιον, ὅπερ, ἄν εἶ-χε γραφῆ (ἢ περισωθῆ), θ' ἀποτέλει ἀνεκτίμητον συμπλήρωμα τοῦ α΄ διότι ἐν αὐτῷ θά ἐξητάζοντο πρῶτον κατά πόσον ἡ σατραπεία ἤ ἡ πόλις δύναται νά φέρη (δαστάση) ὅλας τάς προσόδους, περί ὧν ἐγένετο ἤδη λόγος, δεύτερον ποῖαι νέαι πρόσοδοι δύνανται νά εἰσαχθῶσι καί ποῖαι ἤδη λειτουργοῦσαι ν' αὐξηθῶσι, πρός τούτοις δέ καί ποῖαι δαπάναι δύνανται νά περισταλῶσι.

Πάντα τά θέματα ταῦτα εἶναι ἐξόχως ἐνδια-φέροντα, εἶχε δέ θίξει ἤδη αὐτά ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐν τῆ Ρητορικῆ<sup>8</sup>. ᾿Αξιοσημείωτον ἰδίως εἶναι ὅτι ὁ Σταγειρίτης δίδει τήν γνώμην του ἐπί ζητήματος χωρίζοντος νῦν τήν ὀρθόδοξον τῶν ἄλλων δημοσιονομικῶν σχολῶν, δηλαδή ἄν αἱ δημόσιαι δαπάναι δέον ἤ οὐ νά περιληφθῶσιν εἰς κύκλον τῆς δημοσίας οἰκονομίας, ἀποφαίνεται δέ, ὀρθῶς καθ' ἡμᾶς<sup>9</sup>, ὅτι ναί.

'Ατυχῶς περί πάντων τούτων οὐδέ γρῦ λέγει τό δ΄ κεφάλαιον<sup>10</sup> ὅπερ ἄλλως δέν ἔχει ὑπ' ὅψιν οὔτε τούς ὁμαλούς καιρούς οὔτε τούς χρόνους τῆς ἀκμῆς τοῦ 'Ελληνισμοῦ<sup>11</sup> οὔτε τάς καλῶς ὡργανωμένας πολιτείας οὔτε κἄν διαπρεπῆ τινα τῆς ἀρχαιότητος οἰκονομολόγον ὡς τόν ρήτορα Λυκοῦργον<sup>12</sup>.

Σχεδόν ὅλαι αἱ μνημονευόμεναι ἐπίνοιαι ἀνάγονται εἰς δυσχερείας, ᾶς ἀπήντησαν τύραννοι, στρατηγοί ἤ δευτερεύουσαι πόλεις εἰς τήν καταβολήν τοῦ μισθοῦ τῶν στρατιωτῶν. Περί τῶν μέσων ὅμως, εἰς ἄ κατέφευγον αἱ σπουδαιότεραι τῶν πολιτειῶν (ὡς λ.χ. αἱ ᾿Αθῆναι), πρός ἀντιμετώπισιν μεγάλων στρατιωτικῶν δαπανῶν, δηλαδή τούς θησαυρούς, τήν εἰσφοράν κτλ. κτλ. οὐδείς λόγος.

Τά δύο κεφάλαια δέν εἶναι μόνον ξένα πρός ἄλληλα, ἀλλ', ὅπερ ἴσως σπουδαιότερον, ἀπορρέουσιν ἐκ τελείως διαφόρου ἐμπνεύσεως, διότι, ἐνῷ ἐν τῷ πρώτῳ ὀξύ ἐπιστημονικόν πνεῦμα καθυπηγόρευσε τήν διάκρισιν τῶν τεσσάρων οἰκονομιῶν καί εὐθυκρισία μεγάλη διαφαίνεται ἐν ταῖς παρεχομέναις ὀλίγαις λεπτομερείαις, ὀρθότατα δέ καθορίζονται τά ὑπολειπόμενα πρός ἐξέτασιν θέματα, ἐν τῷ ϐ΄ οὐ μόνον πᾶν σύστημα καί πᾶσα γενική ἰδέα ἐλλείπουσιν, ἀλλ' ὁ γράφων ἐκθέτει τά ὑπ' αὐτοῦ κρινόμενα ἄξια ἀναγραφῆς ἀνέκδοτα κατά τρόπον ἐμφαίνοντα ὅτι ἐσκόπει πολύ μᾶλλον νά κεντήση τήν περιέργειαν ἤ νά προκαλέση τό μειδίαμα τοῦ ἀναγνώστου παρά νά διδάξη αὐτόν<sup>13</sup>.

Έν ἄλλαις λέξεσιν, ἐνῷ τό α΄ κεφάλαιον (τό δυστυχῶς βραχύτατον) ἀποτελεῖ σοβαράν ἀπό-

πειραν συστηματικής, καίπερ γενικωτάτης, ἐπιστημονικής ἐρεύνης, τό δ΄ εἶναι ἁπλή συλλογή ἀνεκδότων $^{14}$  καί οὐχί μάλιστα ἐκ τῶν ἀρίστων, διότι εἶναι κατωτέρα τῆς, ὡς ἐλέχθη, πολλά τά κοινά πρός ταύτην ἐχούσης συλλογῆς τοῦ Πολυαίνου $^{15}$ .

## Β΄. Χρονολογία καί συγγραφεύς

Μεγάλη ἀδεδαιότης κρατεῖ ὡς πρός τήν ἐ-ποχήν τῆς συγγραφῆς καί ὡς πρός τό πρόσωπον τοῦ συγγραφέως.

Κατά τήν ἐπικρατήσασαν ἀπό τῶν ἡμερῶν τοῦ Niebuhr<sup>16</sup> γνώμην, ἡ συγγραφή ἐχρονολογεῖτο ἀπό τοῦ γ΄ αἰῶνος π.Χ. Ὁ Wilcken ὅμως ἀφιέρωσε τό μεγαλύτερον μέρος τῆς ἐν τῷ «Hermes» μελέτης του εἰς ὑποστήριξιν τῆς ἰδέας ὅτι τό ἔργον ἦτο προγενέστερον<sup>17</sup>.

Συζητεῖται ἐπίσης, ἄν ἀμφότερα τά κεφάλαια προέρχωνται ἐκ τοῦ αὐτοῦ καλάμου. Ἄν δεχθῶμεν ὅτι ναί 18, δέον νά δεχθῶμεν ἐπίσης ὅτι τό ἔργον σχετίζεται μέν μετά τῆς περιπατητικῆς σχολῆς, οὐχί ὅμως ἀπ' εὐθείας μετά τοῦ ᾿Αριστοτέλους 19. Ἄν ὑποθέσωμεν τοὐναντίον ὅτι ὄχι, τότε δυνάμεθα νά παραδεχθῶμεν ὅτι τό α΄ κεφάλαιον εἶναι ἐπιτομή 20 ἀκροαματικῶν τινων παραδόσεων ²1 τοῦ Σταγειρίτου, τό δέ ϐ΄ κεφάλαιον ἔργον φιλοπόνου, ἀλλά μετρίου μαθητοῦ αὐτοῦ.

Ή τοιαύτη ὑπόθεσις ἐνισχύεται ἐχ δύο παρατηρήσεων: 1) "Ότι ὁ 'Αριστοτέλης ἔδειξεν ἐνδιαφέρον διά τά δημόσια οἰκονομικά ἔν τε τοῖς Πολιτιχοῖς (Βιβλίον Α΄ κεφ. ΙV, 6-8) καί ἐν τῆ Ρητορικῆ (Α΄ δ 10), ὅθεν πιθανόν ὅτι ἀφιέρου καί εἰδικήν τινα παράδοσιν εἰς τήν δημοσίαν οἰκονομίαν. 2) "Ότι αὐτός ὁ 'Αριστοτέλης συνιστὰ τήν συλλογήν δημοσιονομιχῶν στρατηγημάτων<sup>22</sup> καί συνεπῶς δέν εἶναι ἀπίθανον ἐχ τῶν μαθητῶν τού τις νά ἐξετέλεσε τήν συμβουλήν.

Κατά τήν τοιαύτην ὑπόθεσις ή συλλογή τοῦ φιλοπόνου ἤ, ὅπως λέγει ὁ Wilchen, θεματομανοῦς τούτου ἀνδρός ἐκυκλοφόρει ἐπί πολλάς δεκαετηρίδας ὡς ἔργον ἀνεξάρτητον, μέχρι οὖ, περιελθοῦσα εἰς χεῖρας περιπατητικοῦ τινος, καταγινομένου εἰς τήν θεωρίαν τῶν οἰκονομικῶν καί ποθοῦντος ἴσως νά ἐξασφαλίση εἰς τούς ξηρούς ὁρισμούς τοῦ α΄ κεφαλαίου εὐρύτερον κύκλον ἀναγνωστῶν, συνεδέθη πρός τοῦτο διά τοῦ χαλαροῦ δεσμοῦ μιᾶς φράσεως.

Καί ταῦτα μέν οὕτω. Τό καθ' ἡμᾶς δμολογοῦμεν ὅτι αἱ περιπέτειαι, ἄς ὑπέστησαν τά ἔργα τοῦ ᾿Αριστοτέλους²³, καὶ τό γεγονός ὅτι τό Β΄ διδλίον τῶν Οἰκονομικῶν, καὶ ἄν ἐγράφη κα-

τά τόν δ΄ αἰῶνα, περιῆλθεν εἰς ἡμᾶς ὡς κατέλιπε τοῦτο ὁ κατά τόν γ΄ αἰῶνα ἐπεξεργασθείς αὐτό<sup>24</sup>, καθιστῶσι δυσχερές ν' ἀποφανθῆ τις μετ' ἀσφαλείας ἐπί τοῦ ζητήματος.

Σπεύδω ἄλλως τε νά προσθέσω ὅτι, καί ἄν δεχθῶμεν ὅτι ὁλόκληρον τό ἔργον ἀπορρέει ἐκ μεταγενεστέρου τινός περιπατητικοῦ, πάλιν τοῦτο δέν εἶναι λόγος, ὅπως παραμελήσωμεν αὐτό. Καθ' ὅτι τό μέν πρῶτον κεφάλαιον παραμένει ἡ μόνη ἀπόπειρα συστηματικοῦ χειρισμοῦ τῶν δημοσιονομικών προδλημάτων, ήν κατέλιπεν ήμιν ή ἀρχαιότης τό δέ δεύτερον, παρ' ὅλας αὐτοῦ τάς μεγάλας έλλείψεις, δέν εἶναι ἄχρηστον, καθ' δτι ἀφ' ένός μέν, καίπερ μή συνδεόμενον μετά τοῦ πρώτου, σαφηνίζει πως τάς ἐν αὐτῷ μετά περιληπτικότητος έξικνουμένης μέχρι στρυφνότητος διατυπουμένας άρχάς, άφ' έτέρου δέ χρησιμεύει είς τήν κατάδειξιν δύο γεγονότων πολλῆς προσοχής άξίων: 1ον Τοῦ ἀνετοίμου τῶν ἀρχαίων πολιτειῶν εἰς ἀντιμετώπισιν ἐκτάκτων δαπανῶν. 2ον Τῆς ἐλλείψεως παρ' αὐταῖς παντός σεδασμοῦ πρός τά δικαιώματα τοῦ ἀτόμου, ὡς άντιλαμβανόμεθα ταῦτα ίδία ἀπό τοῦ ιη΄ αἰῶνος.

### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Βλ. τό 6΄ μέρος τοῦ ἔργου τοῦ Βέλγου έλληνιστοῦ Η. Francotte Les finances des cités grecques (Παρίσιοι 1909), ἀφιερωμένον ἐξ όλοκλήρου εἰς τήν δημοσιονομικήν διοίχησιν τῶν έλληνίδων πόλεων.
- 2. Αὐστηρός εἶχε δειχθῆ ὁ Α. Boeckh ἐν τῷ μνημειώδει αὐτοῦ ἔργῳ Die Staatshaushaltung der Athener (α΄ ἔχδ. 1817, γ΄ ἔχδ. ὑπό Μ. Fränkel 1886· νέα ἰταλική μετάφρασις ἐν τῷ Α΄ τόμῳ τῆς Biblioteca di Storia Economica), ἐπιεικέστεροι δ΄ ἐφάνησαν οἱ Ε. Ardaillon, Le
  mines du Laurion dans l' antiquité (Παρίσιοι 1897,) καί
  Μ. Clerc, Les Météques Athéniens (Παρίσιοι 1893). Οἱ
  δύο Γάλλοι ἐλληνισταί ἔλαβον ἀφορμήν να ἐνασχοληθῶσι
  μέ τά δημοσιονομικά σχέδια τοῦ Ξενοφῶντος, διότι οὖτος
  προσεδόκα τήν ἀποκατάστασιν τῶν ᾿Αθηναϊκῶν οἰκονομικῶν ἐκ τῆς αὐξήσεως τοῦ μετοικίου καί τῶν λαυρεωτικῶν προσόδων.
- 3. Ἡ ἔκδοσις εἶναι ἀφιερωμένη εἰς τόν Φιλολογικόν Σύλλογον Κωνσταντινουπόλεως.
- 4. Των Οἰχονομιχων ὑπάρχει καί μετάφρασις γαλλική ὑπό Hoeffer (Παρίσιοι 1843, ἐκδότης Charpentier) πλήν αὕτη δέν εἶναι ἐκ τῶν ἀρίστων. Τήν μετάφρασιν ταύτην εἶγε προφανῶς ὑπ' ὄψει ὁ ᾿Αδαλβέρτος Frout De Fontrertuis. Οὖτος ἐδημοσίευσε δύο ἄρθρα ἐν τῷ «Journal des Economistes» (φύλλα Σεπτ. καί Δεκ. 1871, τόμοι 23 καί 24) ὑπό τόν τίτλον: Les idées politiques et sociales de l' antiquité et leur filiation dans les temps modernes Ἐν τῷ β΄ τῶν ἄρθρων τούτων ὁ Φονπερτούι ἔχει περί τοῦ ἡμετέρου βιβλίου δύο σελίδας καταδεικνυούσας πλήρη τοῦ κειμένου παρανόησιν.
- Έν αὐτῷ, ὅπως καί ἐν τῷ Περί Οἰκονομικῶν τοῦ Ξενοφώντος, ἡ λέξις οἰκονομία λαμβάνεται ἐν τῷ στενω-

AQIEPQMA τάτη αύτης ἐννοία, ὡς ἀφορῶσα ἀποκλειστικῶς εἰς τήν διοίχησιν τοῦ οἴχου (domus). δι' ὅ ὁ συγγραφεύς ἐρευνᾳ μόνον τ' ἀπαρτίζοντα τόν οἶκον ἄτομα καί ἀγαθά (ἄνδρα, γυ-

- ναῖκα, τέκνα, δούλους, ἐπιστάτας, διαφόρων εἰδῶν κτήματα κτλ.). 6. Αυτή, προστεθείσα προφανώς βραδύτερον, έχει ώς έξῆς: «Τά μέν οὖν περί τάς οἰκονομίας καί τά μέρη τά τού-
- των εἰρήκαμεν». 7. Οὕτω κατατάσσει τ' ἀνέκδοτα οὐχί κατά τήν τριμελῆ διάχρισιν δασιλικής, σατραπικής καί πολιτικής οἰκονομίας, άλλά τό πλεῖστον χρονολογιχῶς (6λ. Wilchen σελ. 196).
- 8. « Ωστε περί μέν πόρων τόν μέλλοντα συμβουλεύσειν δέοι ἄν τάς προσόδους τῆς πόλεως εἰδέναι τίνες καί πόσαι, ὅπως εἴτε τις παραλείπεται προστε $\theta$ η καί εἴ τις έλάττων αὐξηθῆ ἔτι δέ τάς δαπάνας τῆς πόλεως ἁπάσας, όπως εἴ τις περίεργος ἀφαιρεθῆ καί εἴ τις μείζων ἐλάττων γέννηται οὐ γάρ μόνον πρός τά ὑπάρχοντα προστιθέντες πλουσιώτεροι γίνονται, άλλά καί ἀφαιροῦντες τῶν δαπανημάτων» (Α΄, δ΄, 8).
- 9. Πρβλ. τάς ήμετέρας παραδόσεις (ἔκδοσις β΄ Χ. Δαμίρη, 1914) μέρος γενικόν σελ. 192-193.
- 10. Θπως παρατηρεῖ ὀρθῶς ὁ Ed. Meyer «aber auf das einzelne wird nicht eingegangen, wo die Untersuchung beginnen soltte, ist er bereits zu Ende».

Τοιαύτας δαθείας παρατηρήσεις πολλάς ἀμφιδόλως θά ἔκαμνεν ὁ μέγας τῆς ἀρχαιότητος ἱστορικός, ἐάν εἶγεν εἰδιχῶς χαταγίνει ἐπί τοῦ ἡμετέρου συγγράμματος. δυστυχῶς ἐν παρόδω μόνον λέγει τινά περί αὐτοῦ· βλ. Die Wirtschaftliche Entwickelung des Altertumsέ τό ἔργον τοῦτο ἀποτελεῖ ἀνακοίνωσιν γενομένην εἰς τό γ΄ συνέδριον τῶν Γερμανῶν ἱστορικῶν (Φρανκφούρτη ᾿Απρίλ. 1895), δημοσιευθέν δέ τό πρῶτον ἐν τοῖς «Jahrbücher für Nat. und Statistik» τοῦ Hildebrand (τόμ. LXIV) καί ἐν φυλλαδίω (ἔχδ. Fisher 1895) ἀνεδημοσιεύθη ἐν ταῖς σελ. 79-168 τῶν Kleine Schriften zur Geschichtstheorie und zur Wirtschaftlichen und Politischen Geschichte des Altertums (Χάλλε 1910)· τά ἀφορῶντα εἰς τό ἡμέτερον ἔργον εύρίσκονται έν σημειώσει τῆς σελίδος 124.

- 11. Δηλαδή τόν ε΄ αἰῶνα. Ὁ Meyer ἐν τῆ ἀναδημοσιεύσει τῆς μελέτης του ἀναφέρει μετ' ἐπαίνων τόν Riezler, προσάπτει δμως αὐτῷ ὅτι δέν ἐπρόσεξεν ὅτι τά πλεῖστα τῶν ἀνεκδότων τοῦ ၆΄ κεφαλαίου ἀναφέρονται εἰς ἐποχάς καταπτώσεως, ιδία δέ δτι οὐδέν αὐτῶν σχετίζεται πρός τόν ε΄ αἰῶνα.
- 12. Οἱ ᾿Αθηναῖοι στρατηγοί Καλλίστρατος καί Τιμόθεος (χεφ. Β΄ 22 καί 23) εἶναι ἀληθῶς καί ἄλλοθεν γνωστοί διά τήν δημοσιονομικήν των ἐπιτηδειότητα, δι' ὅ καί τά μέτρα, εἰς ἄ κατέφυγον, δέν προσκρούουσιν εἰς τήν ήθικήν. 'Αλλά μόνον τοῦ Καλλιστράτου τό ἐπινόημα εἶναι γενικωτέρου ἐνδιαφέροντος, βασιζόμενον ἐπί τῆς ὀρθῆς παρατηρήσεως, ὅτι διά ν' αὐξήσωσιν αί εἰσπράξεις ἐκμισθουμένου φόρου πρέπει νά αἴρωνται τά εἰς τήν προσέλευσιν νέων πλειοδοτῶν κωλύματα.
- 13. Ώς παρατηρεῖ ὁ Riezler, ὅστις ρίπτει τήν εὐθύνην εἰς μεταγενέστερον ἐκδότην τοῦ ἔργου: «Er (der Epitomator) die praktischen Massregeln bis zur Unverständlichkeit Kürzt, die witzigen aber breit erzählt».
- 14. Τοιαῦται συλλογαί δέ ἦσαν τότε σπάνιαι. Φαίνεται μάλιστα ὅτι εἰς προϋπαρχούσας τοιαύτας προσέτρεξαν ὅ τε Ψευδοαριστοτέλης καί δ Πολύαινος πρβλ. Melber, Über die Quellen Polyaens («Jahrbücher für Philologie», Supplement XIV, σελ. 421-628).

- 15. "Οντως ό Ψευδοαριστοτέλης ύστερεῖ τοῦ Πολυαίνου ώς πρός τήν χάριν καί τήν σαφήνειαν, δσάκις δέ διηγεῖται τό αὐτό ἀνέκδοτον, δεικνύεται καί ἀπό ἀπόψεως πληροφοριῶν ὀλιγώτερον πλήρης ἐκείνου ΄ βλ. λ. χ. τά κατά Τιμόθεον (Ψευδ. ΙΙ, 23. Πολ. ΙΙΙ, 10, 14), Χαβρίαν (Ψευδ. Ι, 25, 3. Πολ. ΙΙΙ, 11, 5) κτλ.
- 16. Οδτος ἔγραψε τῷ 1812 μικράν πραγματείαν, Über das zweite Buch des Oeconomica unter den aristotelischen Schriften, ἀναδημοσιευθεῖσαν ἐν ταῖς σελ. 412-417 τῶν Kleine historische und philologische Schriften (Βόννη 1828).
- Ο Niebuhr υποστηρίζει ὅτι ἀδύνατον τό ἔργον νά ἐγράφη ύπό τοῦ 'Αριστοτέλους: «πᾶς φιλόλογος ἀναγνωρίζει ἀμέσως ἀμόρφωτον συγγραφέα» (σελ. 414). Έξ ἄλλου οδτος δέν γράφει, ὅπως ὁ ᾿Αριστοτέλης, χάριν ἐλευθέρων, δμιλεῖ δέ περί στρατηγῶν γνωστοτάτων τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου ώς σχεδόν περί άγνώστων. Λέγει λ.χ.: Φιλόξενός τις Μαχεδών (σελ. 416). "Όθεν έζη μετά τόν γ΄ αἰῶνα, πιθανῶς δ' ἐν Συρία, ὅπου εἶχον διατηρηθῆ αί σατραπεῖαι.

Τά συμπεράσματα τοῦ Niebuhr φαίνεται ἔγων ὑπ' ὄψιν δ 'Εδουάρδος Meyer (ἔνθ' ἀνωτ.).

- 17. Ὁ συγγραφεύς τῶν Ὀστράκων ἀναγωρεῖ ἐκ τῆς παρατηρήσεως, ὅτι οὐδέν τῶν ἀναφερομένων στρατηγημάτων εἶναι μεταγενέστερον τοῦ ᾿Αλεξάνδρου, ἄν καί οἱ πόλεμοι τῶν διαδόχων ὑπῆρξαν πλούσιοι εἰς τοιαῦτα τεχνάσματα.
- Οὐχ ἦττον καί ὁ Wilcken παραδέχεται ὅτι περί τό 250π.Χ. ἐγένετο ἀναδημοσίευσις τοῦ ἔργου, προστεθέντων τῶν έξ τελευταίων παραγράφων τοῦ 6΄ κεφαλαίου. Ἡ προσθήκη αυτη ἀποδεικνύεται ἐκ τοῦ ὅτι, ἐνῷ μέχρι τῆς παραγράφου 35 τ' ἀνέκδοτα διαδέχονται ἄλληλα κατά χρονολογικήν σειράν, αί παράγραφοι 36-41 ανάγονται εἰς περίοδον άρχαιοτέραν. Ὁ ποιήσας τήν προσθήκην φαίνεται ἄλλως περιορισθείς είς τόν ἔρανον ἀνεκδότων τινῶν ἐξ ἄλλης ἐπίσης παλαιᾶς συλλογῆς, διότι καί τά ὑπ' αὐτοῦ προστεθέντα Ιστορικά γεγονότα εἶναι προγενέστερα τοῦ θανάτου τοῦ ᾿Αλεξάνδρου.
  - 18. Τοῦτο ὑποστηρίζει ὁ Riezler ἐν σελ. 42-43.
- 19. Ὁ Boeckh θεωρεῖ ὅτι τό ἔργον δύναται ν' ἀποδοθῆ εἰς τόν μέγαν τοῦ ᾿Αριστοτέλους μαθητήν Θεόφραστον, ἀλλ' οὐδέ τοῦτο παραδέχεται ὁ Susemihl (σελ. VI-VIII).
- 20. "Οτι πάντως πρόκειται περί ἐπιτομῆς δεικνύει τό δραχύ τῆς φράσεως καί τό ἀσαφές τῶν ἐννοιῶν.
- 21. Ως γνωστόν, τά μαθήματα τοῦ ᾿Αριστοτέλους διηροῦντο εἰς ἐξωτερικούς λόγους, προωρισμένους, οὕτως εἰπεῖν, διά τό μέγα κοινόν καί εἰς ἀκροαματικούς λόγους, ους ηκολούθουν μόνοι οί προκεχωρημένοι μαθηταί. ή διάκρισις αυτη ύπενθυμίζει πως τήν σημερινήν μεταξύ δημοσίων παραδόσεων καί φροντιστηρίων 6λ. Έ. Ροΐδου, Άριστοτέλης: ή μελέτη αυτη, δημοσιευθεῖσα τό πρῶτον ἐν τῷ Ἐγκυκλοπαιδικῷ Λεξικῷ, περιελήφθη ὑφ' ὑμῶν εἰς τά  $\Hat{A}$ παντα τοῦ συγγραφέως ( $ar{\epsilon}$ λ. τομ.  $ext{E}'$ , Mελέται  $\Phi$ ιλολογικαί, Καλλιτεχνικαί, Φιλοσοφικαί).
- 22. Πολιτ. Α. κεφ. IV. 4: «"Ετι δέ καί τά λεγόμενα σποράδην, δι' ὧν ἐπιτετυχήκασιν ἔνιοι χρηματιζόμενοι, δεῖ συλλέγειν πάντα γάρ ὦφέλιμα ταῦτ' ἐστι τοῖς τιμῶσι τήν χρηματιστικήν» καί παρακατιών (IV, 8) έξηγεῖ ὅτι ἔχει ύπ' ὄψιν πλειότερον τήν δημοσίαν ή τήν ἰδιωτικήν οἰκονομίαν πράγματι: «χρήσιμον δέ γνωρίζειν ταῦτα καί τοῖς πολιτιχοῖς: πολλαῖς γάρ πόλεσι δεῖ χρηματισμοῦ καί τοιούτων πόρων, ὥσπερ οἰχία, μᾶλλον δέ».

23. Τάς περιπετείας ταύτας οἱ ἀδελφοί Croiset ἐν τῷ κλασσικῷ αὐτῶν Τστορίᾳ τῷς Έλληνικῆς Λογοτεχνίας (α΄ ἔκδ. τόμ. δ΄ σελ. 688) συνοψίζουσιν ὡς έξῆς ἐπί τῷ βάσει τοῦ Στράβωνος (ΧΙΙΙ, 54) καί τοῦ Πλουτάρχου (Σύλλας 5.4).

Τά παραμείναντα ἀνέχδοτα συγγράμματα περιῆλθον εἰς τόν Θεόφραστον,ὅστις τά ἐχληροδότησεν εἰς τόν μαθητήν του Νηλέα: οἱ χληρονόμοι ὅμως τοῦ τελευταίου ἐγχατέλειψαν αὐτά εἰς ὑπόγεια, ὅπου ἐδλάδησαν πολύ χαί θά κατεστρέφοντο ἴσως τελείως, ἄν χατά τόν δ΄ αἰῶνα δέν ἠγοράζοντο ὑπό τοῦ ᾿Απελίχου ἐχ Τέω. Δυστυχῶς οὖτος,

μή άρχεσθείς νά τά περισώση, ἡθέλησε καί νά τά δελτιώση, δι' δ εἰς τήν ἔκδοσίν του προσέθηκε πολλά ἐξ ἰδίων. Άντίγραφα δέ τῶν ἐκδόσεων τούτων ἔστειλεν ὁ Σύλλας εἰς Ρώμην, ὅπου ἐγένοντο νέαι ἐκδόσεις, οὐχί πᾶσαι ἐμπνεόμεναι ὑπό τῆς προσηκούσης εὐλαδείας καί τῆς ἀναγκαίας κριτικῆς μεθόδου.

24. Οὖτος προσέθηκεν ἀσφαλῶς ἀνέκδοτά τινα εἰς τό α΄ κεφάλαιον (6λ. σελ. 31 σημ. 1). Ἰσως δέ καί συνέγραψεν ἐκ νέου τό ἔργον. Ἐν τοιαύτη περιπτώσει φέρει τήν εὐθύνην πολλῶν ἀσαφειῶν (6λ. ἀνωτ. σελ. 30 σημ. 1 τί λέγει ὁ Riezler).

Ενδιαφέρουσα εἶναι ἐπίσης καί ἡ συμβολή τοῦ ἀνδρεάδη καί ὅσον ἀφορᾶ στήν δημοσιονομική πολιτική τῶν Ἑλληνιστικῶν Χρόνων. Ὁ ἀνδρεάδης, ἀφοῦ ἐκθέτει τήν ἐπί τῶν δημοσιοοικονομικῶν, κατ' αὐτήν τήν περίοδο, διαχείριση ὑπό τοῦ Μαχαίτα, υἱοῦ τοῦ 'Αρπάλου, τοῦ 'Αντιμένη τοῦ Ροδίου καί τοῦ Ναυκρατίτη Κλεομένη, ἐξετάζει καί τή δημοσιονομική πολιτική τοῦ βασιλέως Λυσιμάχου [Εργα, τόμ. Ι, σσ. 317-324], δημοσιεύοντας τήν ἔρευνά του στό περιοδικό «Ἑλληνικά», τόμ. 2ος, 1929, σσ. 257 κ.έξ.

Αί πρόσοδοι τοῦ Λυσιμάχου πλήν τῆς σημασίας, ἥν ἔχουσι κρινόμεναι καθ' ἑαυτάς, εἶναι καί κατά τοῦτο ἀξιόλογοι, ὅτι παρέγουσιν ἔνδειξιν καί περί τοῦ μεγέθους τῶν ἐσόδων τοῦ ᾿Αλεξάνδρου. Καίτοι στερούμεθα στατιστικών πληροφοριών περί τοῦ ποσοῦ τούτων, ὅπως δέν ἔχομεν καί ἀσφαλεῖς εἰδήσεις περί τῆς διοιχητιχῆς ὀργανώσεως τοῦ δασιλείου τοῦ υίοῦ του ᾿Αγαθοκλέους, δέν θεωροῦμεν ἄσκοπον νά ἐπιληφθῶμεν τῆς ἐξετάσεως τοῦ θέματος, τό μέν διότι δέν πρέπει νά παραμελήσωμεν οὐδέν τῶν σημείων τῶν δυναμένων νά φωτίσωσι τήν 'Αλεξάνδρειον δημοσίαν οἰκονομίαν, τό δέ καί κυρίως διότι ἐν τῆ ἡμετέρα ἐκτενεῖ συγγραφῆ, πραγματευόμενοι περί τῆς δημοσιονομικής ὀργανώσεως τῶν ἑλληνομακεδονικῶν δασιλείων, οἶα διεπλάσθησαν κατά τούς γ΄ καί δ΄ αίωνας, θά λάδωμεν μέν ἀφορμήν νά δμιλήσωμεν περί Σελεύκου καί Πτολεμαίου, οὐχί δ' ὅμως περί Δημητρίου τοῦ Πολιορχητοῦ καί Λυσιμάχου, δν δέν ἐπέζησαν τά δραχύδια δασίλεια.

## Α΄. Οἱ θησαυροί τοῦ Λυσιμάχου

Τούτων γνωστότατος παρέμεινεν δ ἐν Περγάμφ φυλασσόμενος, διότι ἔσχεν ὡς ἀπωτέραν συνέπειαν τήν δημιουργίαν τοῦ κράτους τῶν ᾿Ατταλιδῶν· ἀλλ᾽ ἐκτός αὐτοῦ αἱ πηγαί μνημονεύουσιν ἑτέρων δύο, τοῦ τῶν Σάρδεων καί τοῦ ἐν Τιριζίδι ἄκρα, ὀρεινῷ φρουρίφ οὐ μακράν τῆς ᾿Αγχιάλου¹, δέν ἀποκλείεται δέ νά ὑπῆρχον καί ἄλλοι². Περί τοῦ Θησαυροῦ τῆς Περγάμου μαρ-

τυρεῖται ὅτι ἀνήρχετο εἰς 9.000 τάλαντα (Παυσανίας Ι, 10, 4, Στράδων ΧVΙ, σελ. 623), ή δέ ζωηρά ἐπιθυμία τοῦ Σελεύκου νά γίνη κύριος τοῦ θησαυροῦ τῶν Σάρδεων, καί ὁ ἀπαθανατισμός τοῦ στρατηγήματος, δι' οδ ἐπέτυχε τοῦτο, δεικνύει ὅτι καί τό ἐν τῆ πρωτευούση τῆς Λυδίας αποταμίευμα ἦτο αξιόλογον<sup>3</sup>. Λαμβάνων δέ τις ύπ' ὄψει ὅτι τό Εὐρωπαϊκόν κράτος τοῦ Λυσιμάχου, καίτοι ήττον πλούσιον τοῦ ᾿Ασιατικοῦ, εἶχεν ἔχτασιν μεγίστην $^4$ , ὅτι ἐπί τῆς δυτιχῆς άκτῆς τοῦ Ἑλλησπόντου ἔκειτο ἡ πρωτεύουσα Λυσιμάχεια καί ὅτι ἐσχάτως ὁ δασιλεύς εἶχε γίνει κύριος τοῦ θησαυροῦ τοῦ δασιλέως τῶν Παιόνων, δύναται νά συμπεράνη ὅτι οἱ ἐν Εὐρώπη θησαυροί δέν ήσαν μικρότεροι τῶν ἐν ᾿Ασία καί ότι τό σύνολον τῶν ἀποταμιευθέντων δέν θά ἦτο κατώτερον τῶν 20.000 ταλάντων. Τοῦτο ἄλλως τε έξηγεῖ πῶς ὅτε ὁ ἐπί τῶν οἰκονομικῶν ὑπουργός του Μιθρῆς κατέφυγεν εἰς Ἑλλάδα εὐρέθησαν ἄνδρες ὑπολαδόντες ὅτι νέος ဪπαλος εἶγε πέσει έξ οὐρανοῦ<sup>7</sup>.

#### Β΄. Αἱ δαπάναι τοῦ Λυσιμάχου

Τήν ἐντύπωσιν, ἥν ἐμποιοῦσι τοσοῦτοι θησαυροί, δέν μειοῖ τό γεγονός ὅτι ὁ Κλεομένης ἐκ μόνης τῆς Αἰγύπτου καί ἐντός δέκα μόνον ἐτῶν ἐθησαύρισεν 8.000 τάλαντα· διότι ναί μέν ὁ Λυσίμαχος ὀλίγους μῆνας πρό τοῦ θανάτου του ἦτο κύριος κράτους ἀχανοῦς καί ἐδασίλευσε κατ' οὐσίαν τεσσαράκοντα καί πλέον ἔτη, ἀλλά κατά

AQIEPQMA τό ήμισυ τοῦ χρόνου τούτου ἦτο περιωρισμένος εἰς μόνην τήν Θράκην<sup>8</sup>, ἐπί πᾶσι δ' ἡ μακρά του δασιλεία ύπῆρξεν ἀέναος πόλεμος, διότι όσάχις κατά τύχην δέν ἔπρεπε ν' ἀντιμετωπίση ἕνα ἤ

πλείονας τῶν Διαδόχων, εἶχε νά παλαίση πρός τούς ἐντεῦθεν ἤ ἐκεῖθεν τοῦ Ἰστρου δαρδάρους<sup>9</sup> ή νά ύποτάξη τάς Έλληνίδας πόλεις τοῦ Εὐξείνου, ἐφ' ῷ καί ἐπιγραμματικῶς δ 'Αππιανός λέγει ὅτι ἐπιπόνως ἐβασίλευσε (Συρ. 64).

"Οταν ἀναλογίζεταί τις τί ἐκόστιζον ἐν τοῖς γρόνοις ἐχείνοις οἱ πόλεμοι, καί ὅτι, ἐχτός ἐξαιρέσεων, ἔδει νά κινητοποιῆ στρατούς μεγάλους 10, εὐκόλως συνάγει ὁποῖα ποσά θ' ἀπερρόφων αί στρατιωτικαί αὐτοῦ δαπάναι, ποσά ἀληθῶς τοσούτω μεγαλύτερα, ὄσω καί ἐν ὥρα εἰρήνης ἔπρεπε νά φρουρη τάς κατακτηθείσας πόλεις, νά ἔρχεται εἰς δοήθειαν τῶν πρός αὐτόν φιλικῶς διακειμένων<sup>11</sup> καί νά καταδιώκη τούς πειρατάς<sup>12</sup>.

'Αλλά καί χάριν τῶν συμμάχων ἤ ἐκείνων, δν ἐπεδίωκε τήν σύμπραξιν, οὐκ ὀλίγα ἠναγκάζετο νά δαπανᾶ. Οὕτω φέρεται στέλλων εἰς δύο δόσεις 80.500 μεδίμνους δημητριακών είς τήν πολιορχουμένην Ρόδον<sup>13</sup>. μετά τήν ἐν Ἰψῷ μάχην πέμπει 10.000 μεδίμνους σίτου καί ἄλλα δῶρα εἰς τό "Αστυ τῆς Παλλάδος, ὀλίγα δ' ἔτη δραδύτερον παρέχει εἰς τούς ᾿Αθηναίους 130 τάλαντα, ἐνῷ ὁ Πτολεμαῖος τοῖς ἔδιδε μόνον 50. Πάντοτε δέ, παρά τήν φιλαργυρίαν του, ἕτοιμος νά μή φεισθη χρημάτων πρός ἐξόντωσιν τῶν ἐχθρῶν, προσήνεγκεν εἰς τόν Σέλευκον δισχίλια τάλαντα, ΐνα δολοφονήση τόν εἰς αὐτόν παραδοθέντα Δημήτριον τόν Πολιορχητήν.

'Εξ ἄλλου, καίτοι ή πρωτεύουσά του δέν εἶχε τήν λαμπρότητα τῆς 'Αντιοχείας ἤ τῆς Περγάμου, οὔτε ἦτο πνευματικόν κέντρον τῆς σημασίας τῆς ᾿Αλεξανδρείας, οὐχ ἦττον ἡ Αὐλή του φαίνεται δπωσδήποτε πολυάριθμος, περιλαμβάνουσα, ἐκτός κολάκων καί παρασίτων, πολλούς γνωστούς ἀνθρώπους τῶν γραμμάτων14, ὁ δέ συνοικισμός τῶν ὑπ' αὐτοῦ κτισθεισῶν ὀλίγων ἀλλά σπουδαίων πόλεων 15 θά συνεπήγετο έξοδα τοσούτω άξιολογώτερα, ὅσω πρῶτος ἐφήρμοσε τάς νέας περί σχεδίων πόλεων αντιλήψεις 16

# Γ΄. Τά ἔσοδα καί εἰδικοί λόγοι τοῦ μεγέθους αὐτῶν

Έκ τῶν ἀνωτέρω ἀριδήλως προκύπτει ὅτι διά νά καταρτισθῶσι παρά τοιαύτας δαπάνας θησαυροί, οίους, ἐκτός ἴσως τοῦ Πτολεμαίου, οἱ ἄλλοι Διάδοχοι δέν ἐγνώρισαν, ἀνάγκη τά ἔσοδα τοῦ  $\Lambda$ υσιμάχου εὐθύς ἐξ ἀρχῆς νά ἦσαν σπουδαιότα-

τα. Έν τούτοις δ' ὅμως ἐκ τοῦ γεγονότος τούτου οὐδέν ἄμεσον δίδαγμα δύναταί τις ἀσφαλῶς ν' ἀντλήση ώς πρός τό σύνολον τῶν ἐσόδων τοῦ 'Αλεξάνδρου. Τοῦτο δέ διά σειράν λόγων, ὧν οί χυριώτεροι εἶναι οἱ έξῆς:

α΄) Ὁ Λυσίμαχος εἰσέπραττε πιθανώτατα πλείονας φόρους ἤ ὁ ᾿Αλέξανδρος.

Έν πρώτοις ἦρχε κατ' ἐξοχήν σιτοφόρων ἐπαρχιῶν καί εὔλογος εἶναι ἡ ὑπόθεσις ὅτι εἰσέπραττε τούς έγγείους φόρους καί τούς δαρεῖς φόρους έξαγωγής, ους είγον καθιερώσει οι έγγώριοι Θρᾶχες βασιλεῖς 17. Πρός τούτοις δ Τάρν δποθέτει «ὅτι θά εἰσήγαγε φόρους ἐπί τῆς διομηχανίας, διότι λέγεται ὅτι οὐδέν ἀντιχείμενον ἐθεώρει ανάξιον φορολογίας». Πάντως εἶχεν ἐπιδάλει, ἐν μιᾶ τοὐλάγιστον τῶν ἐπαργιῶν του, τῆ Τρωάδι, φόρον δν, ως έξηγήσαμεν (ἔνθ' ἀνωτ. τόμ. Α΄ σελ. 166-167), ἀπέστεργον αί Έλληνίδες πολιτεῖαι, τόν τοῦ ἅλατος $^{18}$ .

6΄) Καί οἱ προσιδιάζοντες εἰς τούς ελληνας ἔμμεσοι φόροι θά ἀπέδιδον ἐπί τῶν ἡμερῶν του πλείονα, διότι καί τῶν λεπτομερειῶν τῆς δημοσιονομικής διοικήσεως ἐπεμελεῖτο<sup>19</sup> καί τό ἐμπόριον τῶν ἐπί τοῦ Εὐξείνου πόλεων φαίνεται ἔλαδεν ἐπί τῶν ἡμερῶν του μεγάλην ἀχμήν<sup>20</sup>.

γ΄) Εἴδομεν ὅτι τάς Ἑλληνίδας πόλεις εἶχεν άφήσει δ 'Αλέξανδρος άσυδότους καί ὅτι τήν πολιτείαν τούτου εἶχε συνεχίσει ὁ ᾿Αντίγονος. Οὖτος ἐπέδαλε μάλιστα αὐτήν τῷ 311 εἰς τούς λοιπούς Διαδόχους. 'Αλλ' ήδη ζῶντος τούτου δ υίός του ἐγκατέλιπε τήν τοιαύτην πολιτικήν, ἀφοῦ μνημονεύεται ὅτι ἐπέβαλε φόρους εἰς τήν Ἐρέτρειαν 200 καί εἰς τάς ᾿Αθήνας 250 ταλάντων²¹. "Οτι δέ ὁ Λυσίμαχος ἄν δέν ἔδωκε τό κακόν παράδειγμα εἰς τόν Πολιορκητήν, πάντως ἐμιμήθη αὐτόν, ἐμφαίνεται καί ἀμέσως $^{22}$  καί ἐμμέσως $^{23}$ διά πλείονας πόλεις, ἐφ' ὧ καί ἡ ἀρχαιολογική ἐπιστήμη συνάγει ὅτι τό μέτρον ὑπῆρξε γενικόν<sup>24</sup>. Καθ' ήμᾶς δ' ἐπιδεδαιοῦνται τά πορίσματα ταῦτα καί ύπό τῆς γενικῆς δυσφορίας τῶν Μικρασιατῶν Ἑλλήνων, περί ἦς πλείονα ἀμέσως κατωτέρω, καί ὑπό τῆς στάσεως τῆς βασιλίσσης 'Αρσινόης, ήτις ύπερακοντίζουσα τόν σύζυγον καί λαδοῦσα παρ' αὐτοῦ ὡς δῶρον τήν Ἡράκλειαν καί τήν Τίον<sup>25</sup>, ἐκυδέρνα ταύτας διά τοῦ Κυμαίου Ἡρακλείδου, ὅστις καταπίεζε τούς πολίτας καί πολλούς αὐτῶν ἐφόνευσεν ὅπως δημεύση τά ύπάρχοντα<sup>26</sup>.

Οὐδέ φαίνεται ὁ Λυσίμαχος νά ἠρχεῖτο εἰς ὀλίγα. Προκειμένου περί Μιλήτου, προμνησθεῖσα ἐπιγραφή ὁμιλεῖ περί «φόρων καί παραγωγίων<sup>27</sup> δαρέων καί χαλεπῶν». Έτέρωθεν δ στέφανος,

δηλαδή τό κατά τό μᾶλλον ἤ ἦττον έκούσιον δῶ-ρον<sup>28</sup>, ὅπερ ἡ Πριήνη προσέφερεν ὡς δεῖγμα εὐ-γνωμοσύνης τῷ Ϭασιλεῖ, ἀνήρχετο εἰς 1.000 χρυσᾶ νομίσματα<sup>29</sup>.

Ό Τάρν, ὅστις ἔχει τάσιν νά κρίνη ἐπιεικῶς τήν οἰκονομικήν διαχείρισιν τοῦ Λυσιμάχου, παρατηρεῖ ὅτι «ἡ φορολογία τῶν Ἑλληνίδων πόλεων δέν ἀπετέλει καινοτομίαν, ἐφ' ὅσον εἶχον ἡδη ἐφαρμοσθῆ καί ὑπό τῶν ᾿Αθηναίων καί ὑπό τοῦ Δημητρίου». Ἡρμόζει δ' ὅμως νά προστεθῆ ὅτι ἐκ ταύτης ὁ Λυσίμαχος ἔδρεψε τούς αὐτούς καρπούς ὡς καί ἐκεῖνοι, μετατρέψας συμμάχους εἰς ἐχθρούς³0. Θθεν, ἤδη ἐν ὥρα εἰρήνης εὑρίσκοντο πολλοί Σελευκίζοντες³1 μεταξύ τῶν Μικρασιατῶν, καί ὅτε ὁ Σέλευκος διέδη τόν Ταῦρον οὐδαμοῦ μέν εὖρεν ἀντίστασιν, πολλαχοῦ δ' ἐγκάρδιον ὑποδοχήν αὐτός δ' ὁ γαζοφύλαξ τοῦ Λυσιμάχου Φιλέταιρος ἔθηκεν εἰς τήν διάθεσίν του τόν ἐν Περγάμω μέγαν θησαυρόν.

δ) Ὁ Λυσίμαχος, ἀντιθέτως πρός τόν ᾿Αλέ-ξανδρον, ἐδείκνυεν ἔναντι καί τῶν βαρβάρων βασιλέων οὐ σμικράν άρπακτικότητα. Μή περιοριζόμενος νά φορολογῆ τούς κατακτηθέντας, τοῦθ᾽ ὅπερ ἦτο τότε νόμιμον³², ἔθετε χεῖρα καί ἐπί τῶν θησαυρῶν τῶν φίλων. Τοῦτο τοὐλάχιστον προκύπτει ἐκ δύο ἀνεκδότων, ἄτινα παραδίδει ὁ Πολύαινος καί ὧν τό δεύτερον ἐπιβεβαιοῦται καί ὑπό τοῦ Διοδώρου³³.

ε) Όσον δ 'Αλέξανδρος ἦτο ἐλευθέριος, τόσον φαίνεται δ Λυσίμαχος φιλάργυρος. Οἱ ἀρχαῖοι τοὐλάχιστον ἐκάλουν τόν μέν γενναιοδωρότατον³4, τόν δέ μικρολογώτατον³5. Ό δέ Πολιορκητής, ἤ οἱ περί αὐτόν, ἐν τῇ φιλοχρηματία ἀνεύρισκον τό κύριον τοῦ Λυσιμάχου χαρακτηριστικόν δι' ὅ αὐτόν μέν ἐκάλουν γαζοφύλακα, τούς δέ Πτολεμαῖον καί Σέλευκον ναύαρχον καί ἐλεφάνταρχον.

Καί άληθῶς ταῦτα δέν πρέπει ἴσως νά πιστευθῶσιν ἐπί λέξει, διότι μῖσος προσωπικόν ἐχώριζε τόν υίόν τοῦ ᾿Αντιγόνου ἀπό τοῦ βασιλέως τῆς Θράκης, καί δυνατόν ἡ παράδοσις νά ἐπηρεάσθη ὑπό τῆς φιλίας Ἱερωνύμου τοῦ Καρδιανοῦ³6 πρός τούς ᾿Αντιγονίδας. ᾿Αλλ' ὁπωσδήποτε ἀξιοπαρατήρητον μένει ὅτι τόν χαρακτηρισμόν τοῦ Πολιορκητοῦ διεφύλαξαν καί ὁ ᾿Αθήναιος³7 καί ὁ Πλούταρχος³8, οὐχ ἦττον δέ ὅτι ὅσα τά τε Στρατηγήματα καί οἱ Δειπνοσοφισταί ἀναγράφουσι περί Λυσιμάχου ἀφορῶσιν εἶτε εἰς τήν ἀρπακτικότητα εἴτε εἰς τήν φιλοχρηματίαν του³9. Οὕτε δ' ἀμφιδολία ὑπάρχει ὅτι ὁσάκις ὁ Λυσίμαχος προέδαινεν εἰς δωρεάς (λ.χ. πρός τάς ᾿Αθήνας ἤ τήν Ρόδον) ἔπραττε τοῦτο λόγῳ ἀμέ-

σου πολιτιχοῦ συμφέροντος. Ἐφ' ὧ ἡ παλιά παράδοσις ἐπέζησε καί ὁ Καβαινιάχ ( $\Gamma$ ′ 41) φθάνει μέχρι τοῦ νά τόν εἶπη «ἀπληστότερον χρημάτων ἢ ἐδαφῶν»<sup>40</sup>.

'Αλλά τό τρανότερον δεῖγμα τῆς ἄκρας φειδοῦς, ἵνα μή τι ἄλλο εἴπωμεν, ἥτις διεῖπε τήν διαχείρισιν τοῦ Λυσιμάχου εἶναι οἱ θησαυροί, οὕς κατέλιπε τοσαύτας καί τηλικαύτας ἔχων ν' ἀντιμετωπίση δαπάνας.

#### Δ΄. Συμπέρασμα

Ο Λυσίμαχος ύπῆρξε μία τῶν μᾶλλον ἐνδιαφερουσῶν τῶν κατά τά ἔτη 323-281 διαλαμψασῶν προσωπικοτήτων, ὧν δ σχετικός μέγας άριθμός ἐξηγεῖ πῶς τό ἔργον τοῦ ᾿Αλεξάνδρου τόσον ταχέως συνετελέσθη καί πῶς ἐπέζησεν αὐτοῦ. Τά στρατηγικά καί διοικητικά αὐτοῦ προσόντα ἦσαν ἀσυνήθη: ἄν δέ γηράσας δέν εἶχε πέσει εἰς τάς χεῖρας ἀπαισίας συζύγου<sup>41</sup>. ἄν ζήσας δλιγώτερα ἔτη ἀντί νά φονεύση τόν υίόν του 'Αγαθοκλέα εἶχε προαποθάνει αὐτοῦ, θά εἶχε πιθανῶς καταλίπει μεγάλην δυναστείαν καί κράτος, ὅπερ, συμπῖπτον περίπου ὡς πρός τά ὅρια αὐτοῦ πρός τό τῶν Κομνηνῶν, θά εἶχεν εὐκολώτερον τελείως έξελληνισθῆ ἤ τά τῶν Πτολεμαίων καί Σελευκιδών. Άλλ' ὅτι ἦτο ἐξ ἄλλου εἰσπρακτικός καί φιλάργυρος δύσκολον φαίνεται ν' ἀμφισδητηθῆ δι' ὅ καί - διά νά ἐπανέλθωμεν εἰς τό χύριον ήμῶν θέμα — αἱ πρόσοδοί του μόνον έμμέσως δύνανται νά χρησιμεύσωσιν είς τόν καθαρισμόν τῶν ἐσόδων τοῦ ᾿Αλεξάνδρου.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1: « Ἐν δέ ταύτη τῆ παραλία ἔστι καί ἡ Τίριζις ἄκρα, χωρίον ἐρυμνόν, ὧ ποτε καί Λυσίμαχος ἐχρήσατο γαζοφυλακίφ» (Στράδων, VII, 319).

2. Ότι ὑπῆρχεν εν θησαυροφυλάκιον ἐν ἑκάστη στρατηγία συνάγεται ἐκ χωρίου τοῦ Πλούταρχου (Δημήτριος 46), λέγοντος «καί τινες τῶν Λυσιμάχου στρατηγῶν ἀνεχώρησαν πρός αὐτόν χρήματα καί στρατιάν κομίζοντες». Ἐπειδή δέ ή στρατηγία εἶγεν ἐπί Λυσιμάγου ἔκτασιν γωρικήν μικροτέραν τῆς σατραπείας, θά ἔπρεπέ τις νά συμπεράνη ὅτι ὑπῆρχον ἐν ὅλῳ τῷ κράτει πολύ πλείονα τῶν δέκα θησαυροφυλακίων. 'Αλλ' αί μέν πηγαί λέγουσι ρητῶς δτι τῶν θησαυρῶν προΐσταντο οὐχί στρατηγοί, ἀλλά εἰδικοί ὑπάλληλοι, οὕς καλοῦσι θησαυροφύλακας ἢ γαζοφύλακας τό δέ χωρίον τοῦ Πλουτάρχου έρμηνευτέον καί ἄλλως, διότι οί στρατηγοί δυνατόν νά ἐκόμιζον τάς προσόδους τοῦ τρέχοντος ἔτους ἤ καί ἐκτάκτων τινῶν εἰσφορῶν λόγω τοῦ πολέμου ἐπιδληθεισῶν. Αἱ περί Περγάμου, Σάρδεων καί Τιριζίδος πληροφορίαι φαίνονται ύποδεικνύουσαι δτι εἰς ἕκαστον θησαυροφυλάκιον ἀντεπεκρίνετο μεγάλη ἐπαρχία. Ἐπίσης ἡ πληθύς τῶν ἐν Περγάμω χρημάτων εἰς

ADTEPOMA

τό αὐτό συμπέρασμα ἄγει, ἐκτός ἄν δεχθῶμεν ὅτι ὁ κύριος θησαυρός εύρίσκετο ἐν Περγάμφ καί τά λοιπά γαζοφυλάκια εἶχον τοπικόν χαρακτῆρα (δλ. ἐν τούτοις τήν περί Σάρδων ἑπομένην σημείωσιν).

- 3. Ὁ Πολύαινος (IV, 9, 4) γράφει: «Σέλευκος τήν Σάρδεων ἄκραν ἐπολιόρκει τούς ἐν αὐτἢ θησαυρούς Θεοδότου φυλάσσοντος. Τοῦτον θησαυροφύλακα Λυσίμαχος ἔταξε. Μή δυνάμενος τήν ἄκραν ἰσχυράν οὖσαν έλεῖν, ἐκήρυξε τάλαντα έκατόν δώσειν τῷ κτείναντι Θεόδοτον. Ἡ οὖν καί τῶν στρατιωτῶν πολλαῖς ἐπιθυμία τῶν έκατόν ταλάντων καί τῷ Θεοδότῳ πρός τούς στρατιώτας ὑποψία καί φόδος. Ὁ μέν οὖν οὐδέ προήει οἱ πολλοί δέ ἢγανάκτουν ἀπιστούμενοι. Τοιαύτης ταραχῆς οὖσης φθάσας Θεόδοτος πυλίδα νύκτωρ ἀνοίξας, εἰσαγαγών Σέλευκον, ἐξέδωκεν αὐτῷ τούς θησαυρούς».
- 4. Τῷ 284 ἐξιχνεῖτο ἀπό τοῦ Αἰγαίου καί τοῦ Βοσπόρου μέχρι πέραν τοῦ Ἰστρου καί πρός δυσμάς μέχρι τῶν Θερμοπυλῶν. Ἐν ἸΑσία περιελάμδανε τάς μέχρι τοῦ Ταύρου σατραπείας μετά καί τῶν ἀκτῶν τοῦ Πόντου μέχρι Σινώπης.
  - 5. Διοικητής.
- 6. Τοῦτο ἔπραξεν εἴτε διότι εἶχε καταχρασθη τόν κύριόν του, εἴτε, ὅπερ πιθανώτερον, διότι μετά τόν θάνατον τούτου ἐφοδεῖτο τόν Σέλευκον πρόλ. G. De Sanctis, Il dominio macedonico nel Pireo (Rívista di Filologia τόμ. LV, 1927 σελ. 494).
- 7. Sanctis ἔ. ἀ. Ὁ Κρατερός, διοιχητής τῆς Κορίνθου, έλαδε λύτρα 20 τάλαντα ὅπως τόν ἐλευθερώση. Ὁ Βελώχ (Mithris R. F., τόμ. LIV, 1926 σελ. 331-335, εἰδικώτερον σημ. 3 σελ. 332, δλ. καί Έλλ. Ίστ. τ.  $\Delta_{_{\rm II}}$ , 607-8) ὑποθέτει ὅτι «ὁ Μιθρῆς ἦτο πλουσιώτατος, δυνατόν δέ νά εἶγε γρήματα κατατεθειμένα εἰς τάς Τραπέζας τῆς Λυσιμαχείας». Ὁ Μίθρης ἢ Μιθρῆς (ὁ Γρ. Βερναρδάχης εἰς τήν ἔχδοσίν του τῶν Ἡθιχῶν τοῦ Πλουτάρχου προτιμᾶ τήν δ΄ γραφήν, ἥτις καί ἔκτοτε ἐπεκράτησε) ώρματο ἐχ Συρίας. Ὀφείλει δέ τό πλεῖστον τῆς ὑστεροφημίας του εἰς τήν φιλίαν τοῦ Ἐπιχούρου, ὅστις ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς του ἀσχολεῖται περί αὐτοῦ (6λ. Usener, Epicurea σελ. 144 fr. 139) καί δστις μάλιστα προεκάλεσε τήν εἰρωνείαν τοῦ Πλουτάρχου διά τό ὑπέρ αὐτοῦ ἐνδιαφέρον ("Οτι οὐδ' ἡδέως ζῆν ἔστι κατ' Ἐπίκουρον, 15). Μάλιστα ἡ πρόσφατος ἔκδοσις ἐκ παπύρου ἐπιστολῆς τινος τοῦ μεγάλου φιλοσόφου (ύπό Vogliano έν R. F. 54, 1926, σελ. 320) ἐπανέφερε τὄνομά του εἰς τήν ἡμερησίαν διάταξιν, προκαλέσασα τά προμνησθέντα ἄρθρα τοῦ Βελώχ (σχόλια εἰς τήν περί ής δ λόγος ἐπιστολήν) καί τοῦ G. De Sanctis.
- 8. Ό Hünerwadel ὀρθῶς διαιρεῖ τήν σταδιοδρομίαν του εἰς τρεῖς περιόδους: τά ἔτη 323-301, καθ' ἄ ἦρξεν ὡς σατράπης ἤ βασιλεύς τῆς Θράκης, τά ἔτη 301-286, καθ' ἄ θανόντος τοῦ ᾿Αντιγόνου ἐπηύξησε τό βασίλειόν του διά τῶν ᾿Ασιατικῶν κτήσεων καί τά ἔτη 286-281, καθ' ἄ προσετέθη εἰς αὐτό καί ἡ Μακεδονία.
- 9. Κατά τήν εἰς τήν σημερινήν Βεσσαραβίαν ἐκστρατείαν εἶχε πέσει αἰχμάλωτος τοῦ βασιλέως τῶν Γετῶν.
- 10. Έν ἀρχῆ δέν φαίνεται διαθέτων πολλούς ἄνδρας, διότι τῷ 322 ἀντιπαρέταξεν εἰς τούς 20.000 πεζούς καί 8.000 ἱππεῖς τοῦ Σεύθου μόνον 4.000 πεζούς καί 2.000 ἱππεῖς, δι' ὅ καί ὁ ἀγών ὑπῆρξεν ἀμφίρροπος. Ἔκτοτε δ' ὅμως, καταρτίσας στρατόν μεγαλύτερον, ὑπέταξε τούς Θρᾶκας. Κατά δέ τάς ἐκστρατείας του ἐναντίον τῶν Γετῶν, τοῦ ᾿Αντιγόνου καί ἄλλων Διαδόχων, ἡγεῖτο στρατιῶν περί ὧν δέν ἔχομεν λεπτομερεῖς πληροφορίας, ἀλλ' αἵ-

τινες ήσαν ἀνάλογοι πρός τάς περιστάσεις. Αί κατά θάλασσαν δυνάμεις φαίνονται πολύ μικρότεραι.

- 11. Λ.χ. τήν Πριήνην.
- 12. Έπιγραφή τις (6λ. συλλογήν τοῦ Michel ἀριθ. 350) δειχνύει ὅτι μετέδη αὐτοπροσώπως πρός τόν σχοπόν τοῦτον εἰς Σαμοθράχην.
- 13. Έφ' ὧ οί Ρόδιοι ἀνήγειραν αὐτῷ καί ἀνδριάντα, δλ. Διόδωρον ΧΧ, 96, 3 καί 100, 2. πρδλ. Hünerwadel σελ. 40.
- 14. Ώς τόν ἱστορικόν ἢ μᾶλλον μυθιστοριογράφον Ὁνησίκριτον, τόν φιλόσοφον Μενέδημον, τόν κωμικόν Φιλιππίδην. Περί τούτου πρόλ. τό παλαιότερον ἔργον τοῦ Wilamowitz, Antigonos von Karystos (Βερολ. 1881) σελ. 198 κ.έξ. 246, 256.
- 15. Κατά χρονολογική σειράν ἀποδίδονται εἰς αὐτόν ἡ Λυσιμάχεια ἐν Θράκη, ἡ Νίκαια, ἡ ᾿Αλεξάνδρεια Τρφάς, τό Ὑλιον, ἡ Σμύρνη, ἡ ὙΕφεσος, αἱ ἐν Μυσία καὶ Αἰτωλία Λυσιμάχειαι, καὶ ἡ ἐν Αἰτωλία ᾿Αρσινόη. Τινές τῶν πόλεων τούτων προϋπήρχον, ἀλλὶ οὖτος τάς ἐπηύξησε, μετερρύθμισε καὶ μετεβάπτισε (ἡ Νίκαια ἐκράτησε τό ὄνομα, ὅπερ αὐτός τῆ ἔδωκε). Ἡ ὙΕφεσος τῷ ὀφείλει πολλά, διότι τήν μετετόπισεν εἰς θέσιν ἀναντιρρήτως πολύ εὐνοϊκωτέραν τῆς προγενεστέρας. Εἰς τόν ᾿Αντίγονον ἀποδίδονται δέκα πόλεις, ἐξ ὧν τρεῖς τοὐλάχιστον συνώκισεν ἐκ νέου ὁ Λυσίμαχος. Περί τῶν κτισμάτων τοῦ Λυσιμάχου δλέπε εἰδικῶς τό κεφάλαιον Gründungen des Lysimachos, σελ. 335-362 ἐν τῷ ἔργω τοῦ Εmil Kuhn, Über die Entstehung der Städte der Alten (Λειψία 1878).
- 16. Τοῦτο εἶναι ἰδία ἀληθές περί τῆς Νιχαίας, ῆν οἱ εἰδιχοί, λ.χ. ὁ Α.V. Gerkan, Griech. Städteanlagen (Βερολ. 1924), θεωροῦσιν ὡς τόν τύπον τῆς ἐλληνιστικῆς ῆ μακεδονικῆς πόλεως. Περί τῆς διαφορᾶς τῶν περί ρυμοτομίας ἀντιλήψεων μεταξύ τῶν κλασσικῶν καί τῶν ἐλληνομακεδονικῶν χρόνων ἐπραγματεύθημεν ἐν τόμω Α΄ σελ. 287-288 τῆς ἀνωτέρω μνημονευθείσης ἡμετέρας συγγραφῆς· θά ἐπανέλθωμεν δ' ἀλλαχοῦ ἐπί τοῦ θέματος. Ἰοδύ νῦν πῶς ὁ Στράδων (ΧΗ, 516) περιγράφει τὴν Νίκαιαν: « ἔστι δέ τῆς πόλεως ἐκκαιδεκαστάδιος ὁ περίδολος ἐν τετραγώνω σχήματι, ἔστι δέ καί τετράπυλος ἐν πεδίω κείμενος ἐρρυμοτομημένος πρός ὀρθάς γωνίας, ὥστ' ἀφ' ενός λίθου κατά μέσον ἱδρυμένου τό γυμνάσιον τάς τέτταρας ὁρᾶσθαι πύλας».
- 19. Τοῦτο συνάγεται πρός τοῖς ἄλλοις ἐκ τῆς πληθύσος καί τοῦ κάλλους τῶν νομισμάτων, ἄτινα ἔκοπτε. Περί τούτων ἐγράφη ἀπό τοῦ 1858 μονογραφία ὑπό L. Müller, Die Münzen des Trhakischen Königs Lysimachos (Κοπεγχάγη)· 6λ. καί F. Imhoof Blumer, Lysimachos ἐν Corolla Numismatica (Ὅξφορδ 1906). Ἄλλη ἔνδειξις εἶναι ὅτι ἐζήτησαν ὑπουργόν τῶν Οἰκονομικῶν ἀπό χώραν πολλούς γεννήσασαν χρηματοχειριστάς, τήν Συρίαν.
- 20. Καί τοῦτο συμπεραίνεται ἐχ τῆς νομισματιχῆς. Ἐπί τῶν ἡμερῶν του αί περί τήν Μαύρην Θάλασσαν πόλεις ἔχοψαν ἄφθονα νέα νομίσματα: δλ. Τάρν σελ. 90, ὅστις παραπέμπει εἰς Ε.Τ. Newell, The alexandrine coinage of Sinope (Amer. Journ. Numismatic I, II, 1918).
- 21. Βλ. Διογένη Λαέρτιον ΙΙ, 17, 16 καί Πλούταρχον ἐν Βίφ Δημητρίου 27. Ὁ Βελώχ, μόλις ἀπτόμενος τοῦ θέματος, θεωρεῖ τόν πρῶτον ἀριθμόν ὑπερμέτρως ἐξωγκωμένον καί χαρακτηρίζει τό τοῦ Χαιρωνέως ὡς ἀνούσιον (abgeschmackte) ἀνέκδοτον (IV, II, 374). Ὁ Ferguson δ' ὅμως, Hellenistic Athens (Λονδίνον 1911) σελ. 118 σημ. 3, μόνον τό ἔτος εἰς ὅ ἀναφέρεται διορθοῖ. Τό δ' ἐφ'

ήμιν δέν θεωρούμεν ἄσχοπον νά ἀναδημοσιεύσωμεν τό ἐν λόγῳ χωρίον.

«Πολλῶν δέ γενομένων ἐν τῆ πόλει τότε πλημμελημάτων καί παρανομημάτων, ἐκεῖνο μάλιστα λέγεται λυπῆσαι τούς ᾿Αθηναίους, ὅτι διακόσια καί πεντήκοντα τάλαντα πορίσας ταχύ καί δοῦναι προσταχθέν αὐτοῖς καί τῆς εἰσπράξεως συντόνου καί ἀπαραιτήτου γενομένης, ἰδών ἡθροισμένον τό ἀργύριον ἐκέλευσε Λαμία καί ταῖς περί αὐτήν ἑταίρας εἰς σμῆγμα δοθῆναι. Ἡ γάρ αἰσχύνη τῆς ζημίας καί τό ρῆμα τοῦ πράγματος μᾶλλον ἡνώχλησε τούς ἀνθρώπους. Ἔνιοι δέ τοῦτο Θετταλοῖς, οὐκ ᾿Αθηναίοις, ὑπ' αὐτοῦ συμδῆναι λέγουσι. Χωρίς δέ τοῦτων αῦτή καθ' ἑαυτήν ἡ Λαμία τῷ δασιλεῖ παρασκευάζουσα δεῖπνον ἡργυρολόγησε πολλούς. Καί τό δεῖπνον οὕτως ἤνθησε τῆ δόξη διά τήν πολυτέλειαν, ὥστε ὑπό Λυγκέως τοῦ Σαμίου συγγεγράφθαι. Δι' ὅ τῶν κωμικῶν τις οὐ φαύλως τήν Λαμίαν Ἑλέπολιν ἀληθῶς προσεῖπε» (Πλούτ. Δημ. 27).

22. Ώς πρός τήν Μίλητον: Ὁ Rehm δέν ἀμφιβάλλει ὅτι περί τοῦ Λυσιμάχου πρόκειται ἐν τἢ ἐπιστολἢ Πτολεμαίου τοῦ Β΄, ὅστις λέγει τόν πατέρα του «αἴτιον πολλῶν ἀγαθῶν ὑμῖν γενόμενον καί φόρων τε πολλῶν καί χαλεπῶν ἀπολύσαντα καί παραγωγίων παρ' ὑμῖν ἅ τινες τῶν βασιλέων κατέστησαν».

23. Ό Haussoullier παρατηρεῖ «ὅτι οἱ κάτοικοι τῶν Ἐρυθρῶν ἀποτεινόμενοι πρός τόν βασιλέα ἀντίοχον καυχῶνται μέν ὅτι ἐπί τε ἀλεξάνδρου καί ἀντιγόνου ἦν ἀφορολόγητος ἡ πόλις, ἀποφεύγουσι δ' ὅμως ἐπιμελῶς νά ὁμιλήσωσι περί Λυσιμάχου». Τήν σχετικήν ἐπιγραφήν ζήτει παρά Michel ἀρ. 37· πρῶλ. GÄbler, Erythrä (Βερολῖνον 1892) σελ. 26, Ὁ Corradi (σελ. 23 σημ. 1 ἐν τέλει) σημειοῖ ἐξ ἄλλου ὅτι ἐν τῆ πρός τιμήν τοῦ Λυσιμάχου ἐπιγραφῆ τῆς Πριήνης (Inschrift. von Prience ἀριθ. 14 καί 15) δέν γίνεται μνεία περί ἐλευθερίας καί αὐτονομίας, ἀλλά ἀπλῶς τῆς ὑπερασπίσεως τῆς πόλεως κατά τῆς Μαγνησίας. Ἐπίσης περί τῶν Λημνίων παραδίδεται ὅτι «πικρῶς ἐπεστρατεύοντο», Φύλαρχος παρ' ΑΘΗΝΑΙιΩ VI, 255.

24. Βλ. ἐκτός τῶν προμνησθέντων καί Ch. Picard, Ephèse et Claros (Παρίσιοι 1922) σελ. 78 σημ. 8, καί 640

25. Τάς δύο πόλεις κατεΐχε πρό αὐτῆς ή πρώτη σύζυγος τοῦ Λυσιμάχου, ή Περσίς ᾿Αμαστρίς, ἥτις καί πολλαχῶς εὐηργέτει αὐτάς.

26. Βλ. Μέμνονα VII 3· πρ<br/>6λ. Δρόυσεν-Πανταζίδην, τόμ. Β΄ σελ. 694.

27. Τήν λέξιν ταύτην ὁ Rehm μεταφράζει Durchangzolle, ήτοι διαγώγια ή, ὅπως λέγομεν σήμερον, διόδια. Ἰσως, ἄν καί ή λέξις ἀποδοῦναι ἐμφαίνει μᾶλλον δάνειον, ἔκτακτόν τι φορολόγημα νά αἰνίσσεται ἑτέρα Μιλησιακή ἐπιγραφή, ἐξ ής φαίνεται ὅτι ἡ πόλις «ὤφειλεν ἀποδοῦναι βασιλεῖ Λυσιμάχω» ἐντός δύο ἐτῶν ποσόν, ὅπερ ὁ σοφός τῆς ἐπιγραφῆς σχολιαστής Rehm (ἔ. ἀ. σελ. 297) ἀναδιβάζει εἰς 25-30 τάλαντα τουλάχιστον. Πράγματι τό δάνειον, ὅπερ ἡ Μίλητος ζητεῖ παρά τῶν Κνιδίων, ἀνήρχετο εἰς 12 τάλαντα καί 12 μνᾶς, ἀπέβλεπε δ' εἰς τήν δευτέραν δόσιν ἡ δέ πρώτη ἀδύνατον εἶναι νά ἦτο μικροτέρα. Πρός τούτοις δυνατόν νά συνήφθησαν καί ἄλλα δάνεια. Περί τῶν δανείων τῆς Μιλήτου βλ. ᾿Ανδρεάδην, ἔ. ὰ. Εἰδικόν παράρτημα τόμ. Α΄ σ. 220-222.

28. Ἡ λέξις εἰς τούς τά κατ' ᾿Αλέξανδρον ἱστορήσαντας ἔχει τήν ἔννοιαν δώρου παρεχομένου εἰς τούς στρατηγούς, μόνον δ' ἄπαξ («Λιβύων στεφανούντων», ᾿Αρριανός

VII, 15. 4) λαμβανομένου ὑπό τοῦ βασιλέως. Κατά τούς ελληνομαχεδονιχούς δ' ὅμως χρόνους ὁ στέφανος εἶναι θεσμός λίαν διαδεδομένος καί συνιστάμενος εἰς τήν προσφοράν ἐπ' ἀφορμῆ ὡρισμένων γεγονότων πρός τόν δυνάστην εἴτε αὐτουσίου χρυσοῦ στεφάνου εἴτε χρημάτων καί ἄλλων ἀγαθῶν· δλ. Wilcken, Ostraka I, 295 καί Grundzüge d. Papyruskunde (Λειψία 1912) σελ. 283. Ἡ λέξις ἴσως εἶτε καί τρίτην ἐκδοχήν, δλ. Rostowzew, Studien z. Gesch. d. röm. Kolonates (Leipzig 1910) σελ. 7. Θά ἐπανέλθωμεν ἀλλαχοῦ ἐπί τοῦ θέματος.

29. Ὁ στέφανος δέν ἀπέκλειε καί τακτικήν φορολογίαν. 30. Περί τῶν οἰκτρῶν συνεπειῶν τοῦ φόρου ἐπί τῆς ᾿Αθηναϊκῆς ἡγεμονίας ὅλέπε ἡμέτερον ἔργον ἔ. ἀ. τόμ. Α΄ σελ. 386 κ.έξ.

31. Κατά τήν φρασεολογίαν τοῦ Πολύαινου, VIII, 57, καί οἱ Λήμνιοι ἐπίσης προσῆλθον πρός τόν Σέλευκον, Α-ΘΗΝ. VI, 225 πρέλ. Δρόυσεν-Πανταζίδην, σελ. 699.

32. Διότι δ κατακτηθείς ἐγένετο καί ὑποτελής. Ἐπί τοῦ προκειμένου παρατηρητέον ὅτι ὁ Διόδωρος, (ΧΙΧ, 73) πραγματευόμενος περί τῆς μεγάλης ἐπαναστάσεως, ἥτις ἐκλόνισε τήν ὅλην Θράκην τῷ 313, ὁμιλεῖ περί τοῦ μέν Λυσιμάχου ὡς δυνάστου, τοῦ δέ Σεύθου ὡς ἀφεστηκότος· τουθ' ὅπερ ὑποδεικνύει ὅτι οὖτος εἶχεν ἀναγνωρίσει τήν κυριαρχίαν τοῦ πρώτου καί ὅτι κατ' ἀκολουθίαν ἐτέλει εἰς αὐτόν φόρον. Τό αὐτό ἀσφαλῶς συνέβαινε μέ τούς Καλλατιανούς, οἴτινες φρουράν ἔχοντες παρά Λυσιμάχου ταύτην ἐξέβαλον καί τῆς αὐτονομίας ἀντείχοντο· πιθανῶς δέ καί μέ τούς δμοροῦντας Θρᾶκας καί Σκύθας, οἴτινες ὁμαδόν συνετάχθησαν πρός αὐτούς.

33. Ἰδού ταῦτα: «Λυσίμαχος ἸΑμφιπόλεως κρατήσας ἸΑνδραγάθου προδόντος πολλά καί μεγάλα χαρισάμενος αὐτῷ, μείζονα δέ ὑποσχόμενος ἐάν εἰς τήν ἸΑσίαν αὐτῷ συναποδημήση, ἐπειδή πρός ταῖς Θρακίαις πύλαις ἐγένετο, οὐ μόνον πάντα ὅσα ἐτύγχανεν ἔχων ἀφείλετο, ἀλλά καί αὐτόν δασανίσας ἀπέκτεινε» (IV, 12, 2). «Λυσίμαχος ἸΑρίστωνα τοῦ Αὐτολέοντος πρός Παίονας ἐπί τήν πατρώταν δασιλείαν κατῆγεν, ἴνα γνωρίσαντες τό δασιλικόν μειράκιον προσοῖντο φιλοφρόνως αὐτόν. Ἐπί δὲ τόν ἸΑρίστωνα ἔλουον τό δασιλικόν λουτρόν ἐπί τοῦ ἸΑστίδου ποταμοῦ καί τήν τράπεζαν τήν δασιλικήν παρέθηκαν κατά τό πάτριον ἔθος, Λυσίμαχος ἐσήμηνεν ἐξοπλίσασθαι. ἸΑρίστων μέν φυγών ἀφιππάσατο εἰς τήν Δαρδανίην, Λυσίμαχος δέ Παιονίαν κατέσχεν» (IV, 12,3).

Τό δ' ἀπολεσθέν χωρίον τοῦ Διόδωρου (ΧΧΙ, 23) παρέφρασεν ὁ Τζετζής (Χιλ. 6,53) ὡς έξῆς:

Οὖτος ὁ Ξερμοδίγεστος, Διόδωρος ὡς γράφει, οἶμαι τοῦ Αὐτολέοντος Παιόνων βασιλέως φίλος τελῶν πιστότατος τούς θησαυρούς μηνύει τοῦ Σαργεντίου ποταμοῦ κάτωθεν κεκρυμμένους τούς οὕς αὐτός κατέκρυπτε σύν αἰχμαλώτοις μόνοις, τρέπων τήν κοίτην ποταμοῦ καί κατορύττων κάτω, εἶτα τόν ροῦν ἐπαφιείς, τούς δ' αἰχμαλώτους σφάττων. 34. Πρόλ. Πλούτ., 'Αλέξ. 23.

35. « Αριστόδημος ίστορεῖ (F. H. G. III 310) Βίθυν τόν Λυσιμάχου τοῦ δασιλέως παράσιτον, ἐπεί αὐτοῦ εἰς τό ἱμάτιον ὁ Λυσίμαχος ἐνέδαλε ξύλινον σκορπίον, ἐκταραχθέντα ἀναπηδῆσαι εἶτα γνόντα τό γεγενημένον, κὰγώ σε, φησίν, ἐκφοδήσω βασιλεῦ· δός μοι τάλαντον. Ἦν δ' ὁ Λυσίμαχος μικρολογώτατος». ( Ἀθήναιος, VI, 246).

36. Οὖτος ἀποτελεῖ μίαν τῶν κυρίων πηγῶν, ἐξ ἦς ἤντλησαν οἱ μεταγενέστεροι.

37. VI, 61.

ADIEPQMA

38. Δημήτριος ΧΧV.

39. Εἰς τά ἀνωτέρω ἀναφερόμενα πρόσθες καί τά έξῆς: «Λυσίμαχος ᾿Ανταριατῶν τάς ἀποσκευάς ἀπολεσάντων ἐν τῆ πρός Δημήτριον μάχη παρά Λάμψακον, φοβηθείς μή τι νεωτερίσωσιν οἱ βάρβαροι πάντα ὅσα εἶχον ἀπολέσαντες, προαγαγών αὐτούς ἔξω τοῦ χάρακος ὡς ἐπί σιτομετρίαν, σύνθημα δούς ἀπέκτεινεν ἄπαντας. Ἦσαν ἄνδρες πεντακισχίλιοι» (Πολ. IV, 12, 1).

40. Ό Τάρν φαίνεται ἔχων ἄλλην γνώμην, παρατηρῶν ὅτι μετά τήν ἐν Ἰψῷ μάχην ἀπέλυσε τούς ᾿Αθηναίους αἰχμαλώτους χωρίς νά ζητήση λύτρα. ᾿Αλλ' αί μέν ἀρχαῖαι πηγαί (Πλούτ., Δημ. 12) ἀποδίδουσι τοῦτο εἰς τήν ἐπέμσαιν τοῦ Φιλιππίδου, ὅστις τόν εἶχε συνοδεύσει εἰς ᾿Ασίαν (πρδλ.) C.I.A. II 314), ὁ δὲ Possenti εἰς τήν ἐπιθυμίαν νά κατακτήση ἐν κρισίμῳ ὥρα τήν εὔνοιαν τοῦ Ἄστεως, ἤτις τόν ὤθησε νά στείλη σχεδόν συγχρόνως εἰς ᾿Αθήνας σῖτον καί ἄλλα δῶρα. Ὅτι δ' ὁ Λυσίμαχος ἔδιδε χρήματα μόνον ἐν ἀπολύτῳ ἀνάγκη ἀναγνωρίζει οὐχ ἦττον καί αὐτός ὁ Τάρν λέγων: «Ἅμα ἀνεχώρησεν ὁ Δημήτριος διά

Μιχράν 'Ασίαν (287 π.Χ.), οἱ 'Αθηναῖοι ἡτοιμάσθησαν νά προσβάλωσι τόν στερούμενον ἐπαρχοῦς στρατοῦ υίόν του Αντίγονον. Έχρειάζοντο πρό παντός σιτηρά καί χρήματα (πρός στρατολογίαν μισθοφόρων). Ὁ Αὐτολέων δασιλεύς τῶν Παιόνων, καί ὁ Σπάρτακος, τύραννος τῆς Κριμαίας, παρέσχον αὐτοῖς σῖτον, ἀλλ' ὁ Φιλιππίδης, ὅστις ἐστάλη πρός τόν Λυσίμαχον, έλαβε μόνον φιλοφρονήσεις (got nothing but compliments). Τῷ 286 δ' ὅμως ὁ Λυσίμαχος, πιεζόμενος ύπό τοῦ Δημητρίου ἐν Ἰωνία, ἦτο πρόθυμος νά φανή χορηγός εἰς πάντα ἐχθρόν αὐτοῦ· ὁ δέ  $\Delta$ ημοχάρης ἐπισκεφθείς αὐτόν αὐτοπροσώπως ἔλαβεν 130 τάλ., ἐνῷ δ υίός τοῦ Κασσάνδρου ἀΑντίγονος τῷ ἔστελλε 20 καί δ Πτολεμαῖος 50». Περί τῶν εἰς τούς ᾿Αθηναίους δοθέντων σιτηρῶν καί χρημάτων κατά τά ἔτη 287-286 δλ. Ferguson έ. ά. 146-147 έν τῷ αὐτῷ ἔργῳ 6λ. σελ. 131 διά τάς δωρεάς τοῦ 301. Αὐτόθι μνεία τῶν γραμματειαχῶν καί ἐπιγραφικῶν πηγῶν.

41. Τό γῆρας ἦδη Λυσίμαχον παρεῖχεν εὐεπιχείρητον», Μέμνων ἔ.ἀ.

Ο ἀφορῶντα στήν ἔρευνά του ἐπί τῶν δημοσιονομικῶν τοῦ Βυζαντίου διερεύνησε τά ἀφορῶντα στόν πληθυσμό καί τόν πλοῦτο τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Παραθέτουμε κατωτέρω τήν ἀνακοίνωση τοῦ ἀνδρεάδη, στή «Σχολήν τῶν Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ Πανεπιστημίου ἀθηνῶν», ὅπως αὐτή δημοσιεύθηκε στήν «Ἐπετηρίδα τοῦ Φ.Σ. Παρνασσός» (1917) καί ἐπανατυπώθηκε στά Ἔργα (τόμ. Ι, σσ. 387-408).

«Ἡ ἐξαιρετική θέσις τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐν τῆ ἀνατολικῆ αὐτοκρατορία, πολλάκις κατεδείχθη, συνοπτικώτατα δέ καί ἐναργέστατα ἐξήρθη ὑπό τοῦ Ραμδώ εἰπόντος: «Byzance faisait l' Empire, à l' occasion elle le refaisait, parfois elle ètait tout l' empire»¹.

"Οντως ἐπί τοσοῦτον εἶχε συγκεντρωθῆ ἐν τῆ ὅασιλίδι ἡ ὅλη ζωτική ὁρμή τοῦ κράτους, ὥστε, ἐφ' ὅσον ἡ πρωτεύουσα ἐσώζετο, τό κράτος περισφιγγόμενον τήν προτεραίαν ἐντός τῶν τειχῶν αὐτῆς κατώρθωνε τήν ἐπαύριον ν' ἀνακτήση τά παλαιά σύνορα τοῦ Δουνάβεως καί τοῦ Εὐφράτου². τἀνάπαλιν στερούμενον τῆς πρωτευούσης τό αὐτό κράτος, καίπερ ἀκμαῖον, συνησθάνετο ὅτι ἐστερεῖτο σχεδόν τοῦ παντός³.

Ο ἐξαιρετικός οὖτος χαρακτήρ τῆς πρωτευούσης — ὅστις καί τοῖς συγχρόνοις πολλήν ἐνεποίησεν ἐντύπωσιν⁴ — ἀφείλετο βεβαίως ἀρχικῶς εἰς ἄλλους λόγους, καί δή εἰς τήν πρός συγκέντρωσιν τάσιν, ἥτις παρετηρεῖτο ἔν τε τῷ διοικητικῷ καί τῷ θρησκευτικῷ καί τῷ πνευματικῷ βίῳ· οὐχ ἦττον ὅμως συνετέλεσεν εἰς τοῦτο μεγάλως τό γεγονός ὅτι ἡ Κωνσταντινούπολις, οὖσα κατά κοινήν ὁμολογίαν ἡ πολυπληθεστέρα καί πλουσιωτέρα πόλις τοῦ μεσαιωνικοῦ ριστιανισμοῦ, περιέκλειεν ἐν ἑαυτῆ τόσον μεγά-

λους πόρους, ὥστε ἠδύνατο νά ἐνσωματοῖ ἤ καί ἐν ἀνάγκη ν' ἀναπληροῖ τό ὅλον κράτος.

Τούτων οὕτως ἐχόντων, προφανής εἶναι ἡ ἀφέλεια, ἥτις θά προέκυπτε διά τήν καθ' ὅλου ἰστορίαν τοῦ Βυζαντίου ἐκ τῆς ἐξακριδώσεως τοῦ πληθυσμοῦ καί τοῦ πλούτου τῆς πρωτευούσης. Εἰδικώτερον δέ ἀφέλιμος, ἵνα μή εἴπω ἀπαραίτητος, ἡ τοιαύτη ἔρευνα εἶναι διά τήν πλουτολογικήν καί δημοσιονομικήν ἱστορίαν τῆς ἀνατολικῆς αὐτοκρατορίας.

Δυστυχῶς, ἐνῷ πολλά ἐγράφησαν περί Κωνσταντινουπόλεως ὡς πρωτευούσης τοῦ δυζαντινοῦ κράτους<sup>6</sup>, τό ἐνδιαφέρον ἡμᾶς ζήτημα οὐδεμιᾶς εἰδικῆς μονογραφίας ἤ λεπτομεροῦς μελέτης ἐγένετο ἀντικείμενον.

Τοῦτο ἀποδοτέον τό μέν εἰς τήν παραμέλησιν, ἦς, ὡς μή ὤφελεν, ἔτυχεν ἐν γένει ἡ οἰκονομική καί δημοσιονομική ἱστορία τῆς δυζαντινῆς αὐτοκρατορίας<sup>7</sup>, τό δέ εἰς εἰδικάς δυσχερείας, τάς ἑξῆς:

Έν τῷ περί Βυζαντίου τμήματι τῆς Ίστορίας τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας πλειστάκις ἠναγκάσθημεν νά ἐκφράσωμεν τήν ἡμετέραν δυσφορίαν διά τήν σπάνιν τῶν στατιστικῶν πληροφοριῶν: ἐν τούτοις τινές τοὐλάχιστον τούτων, ἰδία αἱ διδόμεναι ὑπό τοῦ Πορφυρογεννήτου, ήσαν ἐπίσημοι καί συνεπῶς ἀσφαλεῖς. Τοὐναντίον ἄν περί τοῦ πληθυσμοῦ καί τοῦ πλούτου τῆς Κωνσταντινουπόλεως δύναταί τις νά σταχυολογήση ἀριθμόν τινα εἰδήσεων, σπανιώτατα αδται άπορρέουσιν έξ ἐπισήμου πηγῆς. Ἡ δ' ἐκ τούτου ζημία εἶναι μεγάλη, διότι καθ' ὅλον τόν μεσαίωνα ἐπεκράτει παρά τοῖς χρονογράφοις, ἐν μείζονι ἔτι ἤ ἐν τῆ ἀρχαιότητι δαθμῷ, ἀδιαφορία περί τήν ἀχρίβειαν τῶν ἀριθμῶν. ἀναφέρων εἴδησίν τινα περί τοῦ ἀριθμοῦ τῶν ἐν Κωνσταντινουπόλει κατοικούντων ξένων, ην ηρανίσθη προφανῶς παρ' ένός τῶν διαπρεπεστέρων καί σοφοτέρων ἀνδρῶν τοῦ ια΄ αἰῶνος, τοῦ μητροπολίτου Θεσσαλονίκης Εὐσταθίου, ὁ Πασπάτης ἐπιλέγει: «Καταγράφω τούς ἀριθμούς κατά τήν μαρτυρίαν τῶν ἱστορικῶν. Ἐν ἀνατολῆ τότε, καθώς καί τώρα, οἱ τῶν ἐγκατοίκων ἀριθμοί εἶναι ἀσαφεῖς η μαλλον ἐσφαλμένοι»<sup>9</sup>. "Αν δέ δέν δύναταί τις νά δώση πίστιν εἰς τάς δημογραφικάς πληροφορίας, πῶς νά πιστεύση εἰς τάς ἀφορώσας εἰς τόν πλοῦτον; Ἡ ἐξακρίδωσις τοῦ ἐθνικοῦ πλούτου εἶναι ἀσυγκρίτως δυσχερεστέρα τῆς τοῦ πληθυσμοῦ<sup>10.</sup> ἀκόμη δέ καί σήμερον, ὡς ἀπέδειξε καί ό παρών μέγας πόλεμος, ὀλίγων κρατῶν τόν πλοῦτον δυνάμεθα νά ἐξακριδώσωμεν, ἔστω καί κατά προσέγγισιν<sup>11</sup>. ἀλλά εἰς τάς στατιστικάς δυσχερείας προστίθεται κατά τόν μεσαίωνα καί άλλη, ὅτι δηλαδή ἐν τοῖς χρόνοις ἐκείνοις ἡ ἔμφυτος παρ' ἀνθρώποις τάσις νά έξογκώνωσι τά πράγματα, δσάχις δμιλοῦσι περί πλούτου12, ἐξικνεῖται εἰς δαθμόν ἀπίστευτον· τοῦτο δέ τόσον παρά τοῖς ἡμετέροις ὅσον καί παρά τοῖς ξένοις χρονογράφοις.

Ένεκα τῶν λόγων τά συμπεράσματα, εἰς ἄ θά καταλήξωμεν, εἶναι ἀβέβαια καί εἰκαστικά τόσον τῆ ἀληθεία εἰκαστικά καί ἀβέβαια, ὥστε ἐδιστάσαμεν νά δημοσιεύσωμεν τήν ἀνά χεῖρας μελέτην ἄν δέ ἤδη ἐκτυποῦμεν αὐτήν, πράττομεν τοῦτο καθ' ὅσον, καί ἄν αὕτη μικράν χρησιμότητα ἔχη καθ' ἑαυτήν, δύναται ἴσως νά διευκολύνη ἄλλας εὐτυχεστέρας ἐρεύνας.

» Έλλείψει ἀπογραφῆς — καί ἀπογραφή τοῦ πληθυσμοῦ οὐδέποτε ἐγένετο ἐν τῆ Βασιλίδι¹³ — πολλά μέσα ὑπεδείχθησαν πρός ἐξακρίδωσιν τοῦ πληθυσμοῦ πόλεώς τινος. Δυστυχῶς οὐδέν τούτων εἶναι ἀσφαλές. Πράγματι οὔτε ὁ ἀριθμός τῶν οἰχιῶν, οὔτε ὁ τοῦ καταναλισκομένου σίτου¹⁴, ἔτι δ' ὀλιγώτερον ἡ ἔκτασις τοῦ περιδόλου¹⁵, εἶναι τεκμήρια ἀμάχητα. Διά τοῦτο καί ὡς πρός αὐτήν ἔτι τήν Ρώμην, ἔνθα τά δεδομένα περί τῶν ὡς ἄνω στοιχείων δέν ἐλλείπουσιν, ἡ ἐπιστήμη

δέν κατώρθωσεν ἔτι νά συμφωνήση ἐπί τοῦ προκειμένου<sup>16</sup>. ὑπάρχει μάλιστα διαπρεπής ἱστορικός καί οἰκονομολόγος<sup>17</sup> ἰσχυρισθείς ὅτι τό πρόδλημα εἶναι ἄλυτον.

Τούτων οὕτως ἐχόντων πᾶν, ὅ,τι εἴπη τις διά τήν Κωνσταντινούπολιν, πρωτεύουσαν δι' ἤν ἔχομεν πολύ ὀλιγωτέρας ἤ διά τήν Ρώμην πληροφορίας, ἀποτελεῖ ἐργασίαν καθαρῶς εἰκαστικήν. Τοῦτο δ' ὅμως, καίπερ σαφῶς διοραθέν¹8, δέν ἡμπόδισε ξένους τινάς συγγραφεῖς νά ἐπιχειρήσωσιν αὐτήν, τοὐλάχιστον ἐν παρόδω, οὐδείς δ' ὑπάρχει λόγος ὅπως Ἔλληνες μή ἀκολουθήσωμεν τό παράδειγμα αὐτῶν, πραγματευόμενοι μάλιστα πλατύτερον καί ἐπί νέων πηγῶν τό θέμα.

Δύο, ἐφ' ὅσον γιγνώσκω, συγγραφεῖς ἔθιξαν, ἄν μή ἐπραγματεύθησαν, τό ζήτημα κατά τήν τελευταίαν δεκαετίαν. Ἐκ τούτων ὁ πρῶτος Edward A. Foord<sup>19</sup> ἐκφράζεται ὡς ἑξῆς:

«'Αδύνατον εἶναι νά ὑπολογίση τις τόν πληθυσμόν τῆς Κωνσταντινουπόλεως μετά τινος δεβαιότητος. Οδτος αναβιβάζεται κοινῶς σήμερον είς εν περίπου έκατομμύριον άλλά μικρά πίστις δύναται νά δοθη εἰς τουρκικάς στατιστικάς. Ἡ ἔκτασις τῆς χερσονήσου, ἐφ' ἧς κεῖται ἡ νῦν Σταμπούλ, είναι κατά τούς προχείρους ύπολογισμούς τοῦ συγγραφέως 4.000 acres περίπου. "Αν ύπολογίσωμεν 100 κατοίκους κατά acre — τοῦθ' όπερ ἀποτελεῖ ἀναλογίαν πολύ ὑψηλήν ἐν παραδολή πρός τό Λονδίνον — ἔχομεν σύνολον κατοίκων 400.000. Πολλοί συγγραφεῖς ὑπολογίζουσιν έν τούτοις πληθυσμόν τῆς δυζαντινῆς πρωτευούσης είς 1.000.000. Κατ' ἐμέ κριτήν ἀδύνατον νά υπερέδη ποτέ ἐπαισθητῶς τάς 500.000. 'Αληθῶς μέν τά πάρκα καί οἱ κῆποι διασκεδάσεως (pleasure-grounds) ἦσαν τότε ὡς καί σήμερον ἔξω τῶν τειχῶν, ἀλλ' ὑπῆρχον πολλαί πλατεῖαι καί ἀνοικοδόμητοι ἐκτάσεις ἐντός αὐτῶν. Ἐνδεχόμενον ἐν τούτοις, λόγω τῆς συμπυχνώσεως, ἥτις ἐπεκράτει κατά τήν ἀρχαιότητα, ὁ ὅλος πληθυσμός, συμπεριλαμβανομένων τῶν ἀσιατικῶν καί εὐρωπαϊκῶν προαστείων, νά ἀνῆλθε κατά καιρούς είς 700.000 ψυχῶν».

Ἐπί τῶν ἀνωτέρω ἔχω πρός τό παρόν νά παρατηρήσω μόνον ὅτι ὁ Foord, καθ' ὅλα τά λοιπά ὀρθῶς σκεπτόμενος, σφάλλεται θεωρῶν ὅτι ἡ ἀναλογία 100 κατοίκων κατά acre (4.000 τετρ. μ. περίπου) δύναται νά χρησιμεύση ὡς βάσις ὑπολογισμοῦ· διότι ἀληθῶς μέν, ὡς ἤδη εἴδομεν²0, τό Λονδῖνον μόλις τό ἥμισυ τῆς ἀναλογίας ταύτης παρουσιάζει, ἀλλ' οἱ Παρίσιοι ὑπερβάλλουσιν αὐτήν²¹. Πρός τούτοις ἄν ἀντί τῆς ἁπλῆς περι-

AQTEPQMA φερείας τῆς πόλεως λάβη τις τήν ῷκοδομημένην ἔκτασιν, δλέπει ὅτι ἡ ἀναλογία 100 κατοίκων κατά 4.000 τετρ. μέτρα φαίνεται μικρά, ἄτε τοῦ Βερολίνου, τοῦ Μιλάνου καί τῆς Βιέννης παρουσιαζουσῶν ἤδη ἀπό τοῦ 1881 ἀναλογίας ἄνω τῶν 25022. "Όσον λοιπόν πολυάριθμοι καί ἄν ἦσαν αί ἐν Βυζαντίφ πλατεῖαι<sup>23</sup> καί ὅσον καί ἄν ὑπῆρχον άχτιστα ἐδάφη ἰδία ἐν τοῖς περιδόλοις τῶν παλατίων, ἐκκλησιῶν καί μονῶν, πάντως ἡ Βασιλεύουσα, μέ τάς μαχράς, στενάς καί σχοτεινάς δδούς καί μέ τάς δριθούσας γυναικῶν καί παιδίων πτωχάς συνοικίας της $^{24}$  εἶχε διατηρήσει τύπον ἀνατολικῆς πόλεως, ἄρα τά μή φέροντα οἰκοδομάς ἐδάφη ἦσαν ἀναλόγως σπανιώτερα ἤ ἐν

ταῖς συγγρόνοις εὐρωπαϊκαῖς μεγαλοπόλεσι καί

κατ' ἀκολουθίαν, παρά τήν ἔλλειψιν τῶν σημε-

ρινῶν πολυορόφων οἰκιῶν, ἡ συνολική ὑπερπύ-

κνωσις τοῦ πληθυσμοῦ μεγαλυτέρα.

Ταῦτα πάντα, ἄλλως, κατά συμπερασμόν τόσον μεγάλαι ὄντως εἶναι αί μεταξύ τῆς δυζαντινής πρωτευούσης καί τῶν σημερινῶν πρωτευουσῶν διαφοραί, ὥστε οἱαδήποτε παραδολή ἐπί τῆ δάσει τῆς ἐχτάσεως δέν παρέχει ἔδαφος πρός ἐπιστημονικήν ἐργασίαν. Κάπως ἀσφαλεστέρα, ἄν καί οὐχί τελείως ἀσφαλής, θά ἦτο ἡ παραδολή πρός μεσαιωνικάς μεγαλοπόλεις. Δυστυχῶς τά πρός τοιαύτην ἐργασίαν στοιχεῖα ἐλλείπουσι παντελῶς ἐν ᾿Αθήναις.

'Επεμείναμεν ἐπί τῶν ὑπολογισμῶν τοῦ Foord ιδία, διότι οδτοι μᾶς ἐπέτρεψαν νά καταδείξωμεν ἔτι σαφέστερον πόσον ἐπισφαλές εἶναι τό τεχμήριον τῆς ἐκτάσεως. Έλθωμεν νῦν εἰς τόν δεύτερον τῶν προσφάτως γραψάντων, τόν Victor Schultze<sup>25</sup>.

Ὁ ἐπίτιμος οὖτος διδάκτωρ τοῦ ἡμετέρου Πανεπιστημίου, εἰς ὅ καί ἀφιέρωσε τό περισπούδαστον περί  ${
m K}$ ωνσταντινουπόλεως ἔργον του $^{26},$ άναγνωρίζων ἐν ἀρχῆ ὅτι οὔτε κατά προσέγγισιν δύναταί τις νά καθορίση τά τοῦ πληθυσμοῦ, συμπεραίνει οὐχ ἧττον ὅτι οὖτος ὑπολογιστέος περί τό έκατομμύριον, καί τοῦτο οὐ μόνον λόγω τῆς μεγίστης ἐκτάσεως τοῦ περιδόλου μετά τήν ἐπί Θεοδοσίου τοῦ μικροῦ ἐπέκτασιν τῶν τειχῶν<sup>27</sup>, άλλά καί διότι εἰς τοιοῦτον συμπέρασμα ἄγουσι: 1ον) ή μαρτυρία τοῦ Σωζομενοῦ (ΙΙ, 3), καθ' ὅν μεσοῦντος τοῦ ε΄ αἰῶνος ἡ Νέα Ρώμη ἦτο πολυπληθεστέρα τῆς Παλαιᾶς: 2ον) αί δυσχέρειαι καί οι κίνδυνοι ους διέτρεχον οι πεζοί λόγω τῆς πληθύος τῶν ζώων καί τῶν διαδατῶν: 3ον) ἡ ἔλλειψις οἰκοπέδων, ἥτις ὤθει τούς κατοίκους νά κτίζωσιν ἐπί τῆς θαλάσσης οἰκίας ἐπί πασσάλων έρειδομένας (Ζώσιμος ΙΙ, 35).

Μεταξύ τῶν ὑπολογισμῶν τοῦ Foord καί τοῦ Schultze χυμαίνονται οἱ ὑπολογισμοί πάντων τῶν λοιπῶν δυζαντινολόγων. Πράγματι τούς κατοίκους τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀναδιδάζουσιν εἰς 1.000.000 δ Lebeau<sup>28</sup>, δ Zachariae<sup>29</sup>, δ Krause<sup>30</sup>, δ Bury<sup>31</sup> καί δ Χέσσελιγκ<sup>32</sup>, εἰς 800.000 δέ δ Λάμπρος $^{33}$  καί εἰς 500.000 δ Oberhummer<sup>34</sup>, & Hertzberg<sup>35</sup>, & Hans Gehrig<sup>36</sup>. Μᾶλλον ἀόριστος δειχνύεται ὁ Βέλωχ, ὅστις ἐν γενική περί ἀρχαίων καί νέων μεγαλουπόλεων μελέτη περιορίζεται εἰς τά έξῆς: «'Από τοῦ ζ'ιδ΄ αἰῶνος ἡ Κωνσταντινούπολις εἶναι ἡ μόνη χριστιανιχή μεγαλόπολις, τό μόνον χέντρον οδ δ πληθυσμός ύπερέδη τάς 100.000 ψυχῶν, καί πιθανῶς ὑπερέδη ταύτας κατά πολύ» $^{37}$ .

Τό καθ' ἡμᾶς φρονοῦμεν ὅτι ἐκ τοῦ μακραίωνος τῆς Κωνσταντινουπόλεως δίου ἀδύνατον νά δοθη ἀπόλυτος ἀπάντησις εἰς τό ἐρώτημα καί ὅτι ἀνάγκη νά διακρίνωμεν καί ἐρευνήσωμεν διαδοχικῶς τρεῖς τοὐλάχιστον ἐποχάς: α΄) τούς πρώτους αἰῶνας, δ΄) τούς κυρίως μέσους χρόνους, γ΄) τήν περίοδον τῶν σταυροφοριῶν.

Δέν πραγματευόμεθα περί τῆς Κωνσταντινουπόλεως τῶν Παλαιολόγων, καθ' ὅσον αὕτη, ότε ἀνεκτήθη, τῷ 1261, ἦτο ἁπλῆ σκιά τῆς μεγαλοπόλεως ήν κατέστρεψαν οί σταυροφόροι<sup>38</sup>, μετά δέ παροδικήν ἀκμήν κατά τόν ιε΄ αἰῶνα κατέπεσε καί πάλιν. Δέν δυνάμεθα ἐν τούτοις νά μή εἴπωμεν δύο λέξεις περί τοῦ πληθυσμοῦ αὐτῆς κατά τάς παραμονάς τῆς δ΄ άλώσεως. Ἐπί τοῦ θέματος δ Πασπάτης λέγει τά έξῆς<sup>39</sup>:

«Ὁ Ἰάχωδος Τετάλδης, ἔμπορος Φλωρεντινός, μάρτυς τῆς ἁλώσεως, λέγει ὅτι ἡ Κωνσταντινούπολις εἶχε τριάχοντα μέχρι τριαχονταέξ χιλιάδας ἀνθρώπων<sup>40</sup>. "Οτι ὁ ἀριθμός οδτος δέν συμπεριλαμδάνει ἄπαντα τόν πληθυσμόν ἀνδρῶν καί γυναικῶν καταφαίνεται ἐκ τοῦ ἀριθμοῦ τῶν μετά τήν ἄλωσιν αἰχμαλωτισθέντων έξήκοντα χιλιάδων άνθρώπων. "Αν ύποθέσουμε ὅτι ἐννοεῖ ὁ συγγραφεύς τούς εν Κωνσταντινουπόλει μαχίμους ἄνδρας, ἀπό ήλικίας εἴκοσι μέχρι πεντήκοντα ἐτῶν, τό πέμπτον γενικῶς παντός πληθυσμοῦ, τότε ἔχομεν ἑκατόν ὀγδοήκοντα χιλιάδας έγκατοίκων έντός τῆς Κωνσταντινουπόλεως».

Ἡ πληροφορία τοῦ Τετάλδη εἶναι πολλοῦ λόγου άξία, τό μέν διότι «οὐδείς ἄλλος οὔτε ἐκ τῶν ήμετέρων οὔτε ἐκ τῶν ἀλλογενῶν ἐφρόντισε νά καταγράψη τόν ἀριθμόν τῶν πολιορκημένων»<sup>41</sup>, τό δέ διότι δ Φλωρεντινός ἔμπορος κρίνεται γενικῶς ὡς ἀξιόπιστος μάρτυς. Νομίζω δ' ὅτι ὀρθῶς ὁ Πασπάτης έρμηνεύει τό χωρίον, ὑποτοπάζων ὅτι ὁ Τετάλδης θέλει νά ὁμιλήση περί ἀνδρῶν ἱκανῶν νά φέρωσιν ὅπλα· οὕτω δὲ θά ἑρμηνεύσωμεν καί ἡμεῖς κατωτέρω πληροφορίαν τινά σταυροφόρου περί τῆς α΄ ἀλώσεως. Ἐπίσης ὀρθῶς ὑπολογίζει τούς μαχίμους ἄνδρας εἰς τό πέμπτον τοῦ πληθυσμοῦ, διότι ὄντως ταύτην τήν ἀναλογίαν εἶχον συνήθως ὑπ' ὄψιν οἱ Ἰταλοί<sup>42</sup>· ἄν καί προκειμένου περί ὑπερασπίσεως ὀχυρᾶς πόλεως, οὐχί δέ περί ἐκστρατείας, καί κάτω τῶν εἴκοσι καί ἄνω τῶν πεντήκοντα ἐτῶν ἄνδρες θά ἠδύναντο νά πληρώσωσι τό πρός τήν πατρίδα καθῆκον<sup>43</sup>.

»Διά τό τέλος τοῦ γ΄ καί τάς ἀρχάς τοῦ δ΄ αἰῶνος ὑπάρχουσι δύο στατιστικαί πληροφορίαι, λίαν ἀξιομελέτητοι, οὐχί μόνον διότι οὐδέν σπανιώτερον στατιστικῶν δυζαντινῶν πληροφοριῶν, ἀλλά καί διότι, ἐνῷ ἐκ πρώτης ὄψεως φαίνονται ἐνδεικνύουσαι πληθυσμόν μή ὑπερδαίνοντα τάς 200.000, ἐν τούτοις προσεκτικώτερον ἐρευνώμεναι δέν ἀναιροῦσι τά συμπεράσματα τοῦ Schultze. Τῶν πληροφοριῶν τούτων ἡ μία εὕρηται παρά τῷ Χρυσοστόμῳ, ἡ ἄλλη ἐν τῆ Nogitia dignitatum Orientis.

α΄. Οἱ ὑπολογισμοί τοῦ Χρυσοστόμου. Γνωστόν πόσον τά πλουτολογικά ζητήματα ἀπησχόλησαν τόν μέγαν ἱεράρχην, ὅστις διά τοῦτο ἔσεται καί μία τῶν κυριωτέρων πηγῶν περί Βυζαντίου ἀπό πλουτολογικῆς ἀπόψεως <sup>44</sup>. Μετά ἄλλων θεμάτων, ἄτινα θίγει ἐν ταῖς ὁμιλίαις του ὁ Χρυσόστομος, εἶναι καί ὁ πληθυσμός τῆς Κωνσταντινουπόλεως, περί οὖ λέγει τά ἑξῆς:

«Εἰπέ γάρ μοι, ἡ πόλις ἡμῖν εἰς πόσον μιγάδων ἀριθμόν νῦν τελεῖ; πόσους δούλεσθε εἶναι Χριστιανούς; δούλεσθε δέκα μυριάδας, τό δέ ἄλλο Ἑλλήνων καί Ἰουδαίων; πόσαι μυριάδες χρυσίου συνελέγησαν; πόσος δέ ἀριθμός ἐστι πενήτων; Οὐκ οἶμαι πλέον μυριάδων πέντε»<sup>45</sup>.

 $\Delta$ υστυχῶς, ἐνῷ ὁ ἀριθμός τῶν πενήντα ἐπιδεδαιοῦται καί ἄλλοθεν $^{46}$ , ὁ ἀριθμός τῶν Xριστιανῶν κρίνεται «ὡς μή δυνάμενος νά ληφθῆ σοδαρῶς ὑπ' ὄψιν καί ὡς προϊόν σφάλματος ἀντιγραφέως» $^{47}$ .

"Οντως, ἄν οί ἔχοντες ἀνάγκην περιθάλψεως ήσαν πεντήκοντα χιλιάδες, πῶς θά ἠδύναντο οί μόλις διπλάσιοι Χριστιανοί νά ἐπαρκέσωσιν εἰς διατήρησιν αὐτῶν, ὡς ἀξιοῖ ὁ ρήτωρ· ἄλλως καί ἐκ τῆς συνεχείας τοῦ λόγου, ἐν ῷ ἡ παραβολή πρός πατέρα δέκα τέκνων, δυνατόν νά συναγάγη τις, ὡς ἔπραξε καί Γάλλος συγγραφεύς, ὅτι οἱ ἄποροι ἦσαν τό ἕν δέκατον τοῦ πληθυσμοῦ<sup>48</sup>.

Τούτων οὕτως ἐχόντων, τό χωρίον τοῦ Χρυσοστόμου ἀποτελεῖ μᾶλλον ἐπιχείρημα ὑπέρ τῶν

ύποστηριζόντων ὅτι ὁ πληθυσμός τῆς Βασιλίδος ὑπερέβαινε τάς 500.000 ψυχῶν.

6΄. Η ἀπογραφή τῆς Notitia dignitatum Orientis. Ἡ παντελῶς ἄσχετος πρός τό ἡμέτερον θέμα notitia περιλαμβάνει ἀπογραφήν<sup>49</sup>, ῆν οἱ μέν ἀποδίδουσιν εἰς τόν ᾿Αρκάδιον<sup>50</sup>, οἱ δ᾽ εἰς ἀνώνυμον γράψαντα τῷ 413<sup>51</sup>, καί ῆτις ἀναγράφει τά ἐν ἑκάστη συνοικία τῆς πρωτευούσης κείμενα ἀνάκτορα, ὁδούς, βάθρα, ἐμβόλους, λουτρῶνας, σφαγεῖα καί domus ὄντας 4388, καί ἑκάστης αὐτῶν μή δυναμένης κατά μέσον ὅρον νά στεγάζη πλείονας τῶν εἰκοσιπέντε ἐνοίκων, τό σύνολον τοῦ πληθυσμοῦ μικρόν θά ὑπερέβαινε τάς ἑκατόν χιλιάδας.

'Αλλ' αἱ ἀκόλουθοι κρίσεις τοῦ Grosvenor ἀποκλείουσι τό τοιοῦτο συμπέρασμα. Ἡ ἀπογραφή αὕτη, λέγει ὁ συγγραφεύς τοῦ Constantinople<sup>52</sup>, εἶναι πλουσιωτάτη πηγή πληροφοριῶν περί τῆς πρωτευούσης, ἀλλ' ὡς στατιστική ἐργασία θεωρουμένη οὐδέν τι πλειότερον εἶναι ἤ ἀριστοκρατική ἀπαρίθμησις. 'Αναγράφονται πράγματι τά θεάματα τῆς Κωνσταντινουπόλεως<sup>53</sup>, αἱ εὐρεῖαι ὁδοί, τά μέγαρα τῶν πλουσίων, ἀλλά περιφρονοῦνται «αἱ ταπειναί στεναί όδοί καί αἱ κατοικίαι τῶν πτωγοτέρων».

"Ότι δ' ὀρθῶς ὁ Grosvenor ἀποδίδει τό domus διά τοῦ μέγαρα<sup>54</sup>, συμπεραίνω καί ἐκ τοῦ ὅτι ὁ ἀριθμός τῶν συγκλητικῶν εἶχεν ἀνέλθει ἐκ 300 εἰς 2000<sup>55</sup>. Διά τούτους θ' ἀπητοῦντο τοὐλάχιστον 1500 μέγαρα ἀδύνατον δέ οἱ συρρεύσαντες ἐν τῆ Βασιλίδι πανταχόθεν τῆς αὐτοκρατορίας πλούσιοι — καί σχεδόν πάντες οἱ πλούσιοι τῆς αὐτοκρατορίας συνεκεντρώθησαν εἰς τό Βυζάντιον— νά μή ἐχρειάζοντο ἄλλα τρισχίλια μέγαρα.

"Αν δ', ώς πρός μιχροῦ ἔλεγον, ὁ ἀριθμός 25 δύναται νά θεωρηθῆ μέγας ώς μέσος ὅρος ἐνοίκων πάσης οἰχίας, πιθανόν ώς μέσος ὅρος ἐνοίκων μεγάρων νά εἶναι κάτω τῆς ἀληθείας, καί τοῦτο λόγω τῆς εὐρύτητος πολλῶν τῶν οἰκοδομῶν τούτων<sup>56</sup>, τοῦ συνήθως πολυμελοῦς τῶν βυζαντινῶν οἰκογενειῶν, ἰδία δέ τοῦ ὅτι, ὅπως πρότερον ἐν Ρώμη καί εἶτα ἐν Σταμπούλ, μία τῶν προφιλεστέρων ἐκδηλώσεων κοινωνικῆς διακρίσεως ἤ πλούτου ἦτο ὁ μέγας ἀριθμός τῶν παρασίτων, οἰκετῶν, ὑπηρετῶν καί δούλων<sup>57</sup>. Μᾶλλον λοιπόν πλείονες ἤ ἐλάσσονες τῶν 100.000 ἀνδρῶν κατώκουν ἐν μόνοις τοῖς μεγάροις, καί κατ' ἀκολουθίαν ὁ ὅλος πληθυσμός θά ἦτο τοὐλάχιστον πενταπλάσιος.

Τό συμπέρασμα τοῦτο, πρός ὅ συμπίπτει καί ἐκεῖνο εἰς ὅ κατελήξαμεν βασανίζοντες τό χωρί-

ADIEPOMA

ον τοῦ Xρυσοστόμου, ἐπιρρωννύουσιν ἄλλαι πληροφορίαι.

Καί πρῶτον, ἀνεξαρτήτως τῶν ἤδη ὑπό τοῦ Schultze προσαχθεισῶν μαρτυριῶν τοῦ Σωζομενοῦ καί Ζωσίμου, ἡ μαρτυρία τοῦ 'Αμμιανοῦ Μαρκελλίνου<sup>58</sup>, καθ' ὄν οἱ Γότθοι δέν ἐτόλμησαν νά προσδάλωσι πόλιν δυναμένην νά ἐξοπλίση τόσους κατοίκους<sup>59</sup>.

 $\Delta$ εύτερον ἐπιχειρήματα ἄτινα δύναταί τις ν' άρυσθῆ ἐχ τοῦ περί τοῦ πληθυσμοῦ τοῦ έλληνορρωμαϊκοῦ κόσμου ἔργου τοῦ Beloch ὁ σοφός ίστορικός δέν πραγματεύεται άληθῶς αὐτόθι περί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως, ἀλ- $\lambda'$  ἐν παρόδ $\omega$  ἀναφέρει $^{60}$  ὅτι ὁ ποιητής  $\Lambda$ ὐσόνιος $^{61}$ , ἀπαριθμῶν τάς μεγάλας πόλεις τῆς ἐποχῆς, θέτει εἰς μέν πρώτην γραμμήν τήν Ρώμην, τήν Κωνσταντινούπολιν καί τήν Καρχηδόνα<sup>62</sup>, ἔπειτα δέ τήν 'Αλεξάνδρειαν καί 'Αντιόχειαν. 'Αλλ' ὁ πληθυσμός τῆς 'Αλεξανδρείας ἀναμφισδητήτως ύπερέδαινε τάς 600.000 ψυχῶν κατά τούς πρώτους μετά Χριστόν<sup>63</sup> αἰῶνας, ὑπάρχουσι δέ σοδαραί ἐνδείξεις 64, ὅτι δέν εἶχε ἐπαισθητῶς ἐλαττωθῆ καί κατά τήν δυζαντινήν κυριαρχίαν. "Αρα δ πληθυσμός τῆς Κωνσταντινουπόλεως ήτο ανώτερος τῶν 600.000 ψυχῶν ὅτε ἔγραφεν ὁ Αὐσόνιος, δηλαδή ὑπερμεσοῦντος τοῦ δ΄ αἰῶνος $^{65}$ .

'Αλλά καί ἄν οἱ ποιηταί ἀποκλεισθῶσιν ἐκ τῶν στατιστικῶν ἐργασιῶν, ὅπως καί ἐκ τῆς Πολιτείας τοῦ Πλάτωνος, πάλιν ἡ ὑπό τοῦ Beloch καταδεικνυομένη ἀνάπτυξις τῶν μεγάλων πόλεων 66 ἐπί Μακεδονοκρατίας καί Ρωμαιοκρατίας, τό ὀρθότατα τονιζόμενον γεγονός «ὅτι 100.000 κατοίκων ἤσαν ἐν 'Ανατολῆ πρᾶγμα σύνηθες» ἄγει εἰς τό συμπέρασμα ὅτι πολλάς ἐκατοντάδας χιλιάδων κατοίκων θά εἶχεν ἡ Κωνσταντινούπολις, ἄλλως ἐχθροί καί φίλοι τοῦ Κωνσταντίνου δέν θ' ἀπεθαύμαζον τόν συνοικισμόν πόλεως σφόδρα μεγίστης 68.

Ό πληθυσμός τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπίθανον εἶναι νά εύρίσκετο ἐν μειώσει κατά τάς πρώτας δεκαετηρίδας τῆς Ἰουστιανιανείου δασιλείας. Τοὐναντίον δ' ἡ πολιτική, ἰδία δ' ἡ οἰκονομική ἀνάρρωσις τοῦ κράτους καί ἡ ἀνάκτησις πολλῶν πρός δυσμάς χωρῶν ἐπιτρέπει νά ὑποθέσωμεν τό ἀντίθετον. Όπωσδήποτε τό πλῆθος τῶν Κωνσταντινουπολιτῶν ἀποδεικνύεται καί διά δύο στατιστικῶν πληροφοριῶν.

1ον)  $^\circ$ Οτι τά έξ Αἰγύπτου εἰσκομιζόμενα σιτηρά ἀνήρχοντο εἰς 27 έκατομμύρια ρωμαϊκῶν μοδίων $^{69}$ .

20ν) Θτι δ ἀριθμός τῶν κατά τήν στάσιν τοῦ Νίκα σφαγέντων ὑπολογίζεται ἀπό 35.000 μέχρι  $50.000^{70}$ .

Άπό τῶν μέσων τοῦ ἔχτου αἰῶνος ἀληθῶς πολλά αἴτια ἐπήνεγχαν ἀναμφήριστον ἐλάττωσιν πληθυσμοῦ: ἡ μείωσις τῆς αὐτοχρατορίας, οἱ ἐμφύλιοι σπαραγμοί, αἱ συχναί καὶ ἐνίοτε πολυετεῖς πολιορχίαι, πρός παντός δ' οἱ συχνοί σεισμοί, πυρχαϊαί καὶ λοιμοί<sup>71</sup>. Δέν εἶναι ἀπίθανον ὅτι ὑπῆρξαν δεκαετηρίδες κατά τόν ζ΄ καὶ ἰδία κατά τόν η΄ αἰῶνα, καθ' ἄς οἱ κάτοιχοι τῆς Βασιλίδος ἦσαν πολύ ὀλιγώτεροι καὶ τῶν 500.000. Τό καθ' ἡμᾶς δ' ὅμως φρονοῦμεν ὅτι ἡ μείωσις αὔτη ὑπῆρξε παροδική.

Αγόμεθα εἰς τό συμπέρασμα τοῦτο διά δύο κυρίως λόγους: 1ον) "Ότι τό άνεγερθέν εν άρχη τοῦ ε΄ αἰῶνος τεῖχος, ὅπερ, κατά τινας, ἠδύνατο νά περιλάδη πληθυσμόν ένός έκατομμυρίου<sup>72</sup>, κατέστη ἀνεπαρκές. Ὁ Ἡράκλειος ἔκτισε τό μονότειχος περιλαδών τήν μεγάλην ἀνάπτυξιν λαδοῦσαν καί πολλά παθοῦσαν κατά τήν εἰσδολήν τοῦ 619 συνοικίαν τῶν Βλαχερνῶν<sup>73</sup>. ἔκτοτε δέ, παρ' δλας τάς ἐπί δύο αἰῶνας ἐπακολουθησάσας συμφοράς, δ Λέων δ 'Αρμένιος (813-819) έθεώρησεν ἀναγκαῖον νά ἐνισχύση δι' ἐξωτερικοῦ τείχους, περιλαβόντος καί τήν ἐκκλησίαν τῶν 'Αγίου Νικολάου καί Πρίσκου, τό ἔργον τοῦ Ἡρακλείου $^{74}$ . 2ον)  $^{\circ}$ Οτι, ἐπικειμένης πολιορκίας, οί Βυζαντινοί ἐφοδοῦντο πολύ μᾶλλον τόν λιμόν ἤ τούς πολεμίους. Τοῦτο παρετηρεῖτο καί καθ' ους χρόνους δ πληθυσμός δπέστη πιθανῶς τήν μεγαλυτέραν ελάττωσιν. οὕτως ὁ βραχύς βασιλεύσας 'Αναστάσιος Β΄ (715-7), προδλεπομένης τῆς μεγάλης ἀραδικῆς ἐπιθέσεως, ἥν ἀπέκρουσε ὁ Λέων δ Ίσαυρος, ὥρισεν ὅτι πάντες οἱ κάτοικοι ὤφειλον ν' ἀποταμιεύσωσι ζωοτροφίας διά τρία ἔτη, οί δέ μή δυνάμενοι νά πράξωσι τοῦτο νά ἐγκαταλείψωσι τήν πρωτεύουσαν<sup>75</sup>.

"Αλλως καί οἱ αὐτοκράτορες δέν ἄφηνον τόν πληθυσμόν νά ἐλαττωθῆ. Πάντες οἱ ἱστορικοἱ ἀναγράφουσι τά πολλαπλὰ δελέατα, δι' ὧν ὁ Κωνσταντῖνος κατώρθωσε νά συγκεντρώση ἐν τῆ φερωνύμω πόλει τόσας ἑκατοντάδας χιλιάδων ἀνδρῶν· τῶν ἑλκήτρων τούτων τό σπουδαιότερον οἱ πολιτικοἱ ἄρτοι — διετηρήθη ἐπί τρεῖς αἰῶνας, καταργηθεισῶν δέ καί τῶν εἰς σῖτον τακτικῶν διανομῶν ἐπί Ἡρακλείου δέν ἔλειψάν ποτε ἔκτακτοι, ἀλλά συχναί διανομαί εἰς χρῆμα καί εἰς εἶδος τήν φυσικήν ἕλξιν τῆς πρωτευούσης δέν ἤρκουν, αἱ κυδερνήσεις δέν ἐδίσταζον νά προστρέχουσι καί εἰς τἡν δίαν· οὕτω Κωνσταντῖνος ὁ Ε΄

μετά τόν λοιμόν τοῦ  $746-7^{77}$ , δεινότερον τοῦ όποίου δέν ἀναφέρει ἡ μεσαιωνική ἡμῶν ἱστορία, μετέφερεν εἰς τήν ἐρημωθεῖσαν Βασιλίδα πληθυσμούς ἐκ πολλῶν μερῶν τοῦ βασιλείου, ἰδία δ' ἐκ τῆς Πελοποννήσου· μάλιστα δέ τό μέτρον τοῦτο ἔσχε βαθυτάτας συνεπείας, οὐ μόνον διότι ἔδωκε τελείως ἑλληνικόν χαρακτῆρα εἰς τήν Κωνσταντινούπολιν<sup>78</sup>, ἀλλά καί διότι διηυκόλυνε τήν εἰς Πελοπόννησον κάθοδον τῶν Σλαύων, ῆς αἱ συνέπειαι τόσον διαφοροτρόπως ἐξετιμήθησαν ὑπό τοῦ Φαλλμεράϋερ ἀφ' ἑνός καί τοῦ Παπαρρηγοπούλου καί Χώπφ ἀφ' ἑτέρου<sup>79</sup>.

Τοιαῦτα δ' ὅμως μέτρα ἦσαν ἐξαιρετικά, καθ' ὅσον συνήθως ὁ πληθυσμός ἦτο μᾶλλον πληθωρικός ή ἀνεπαρκής· οί δ' αὐτοκράτορες ήναγκάζοντο νά μεταγειρισθῶσι τήν δίαν οὐχί ὅπως έλχύωσιν, άλλ' ὅπως ἀπομαχρύνωσι τούς κατοίκους τῶν ἐρημουμένων ἐπαρχιῶν, ἰδία δέ τῶν ἀγροτῶν<sup>80</sup>. Μεταξύ τῶν πρός τόν σκοπόν τοῦτον ληφθέντων παντοίων μέτρων άξιομνημόνευτα εἶναι ιδία τά πρός ὅσον ἔνεστι ταχυτέραν ἐπιστροφήν τῶν γεωργῶν εἰς τούς ἀγρούς<sup>81</sup> καί τά πρός ἀπομάχρυνσιν τῶν ἐπαιτῶν<sup>82</sup>. οὐχ ἧττον άξία ἀναγραφῆς εἶναι ἡ σύστασις τοῦ Ἰουστινιανοῦ πρός τούς δικαστάς ὅπως περατῶσι τάς δίκας ὅσον ἔνεστι ταχύτερον, τοῦτο δέ ἵνα μή οἱ ἐπαρχιῶται διάδικοι ἐθίζωνται εἰς τόν ἐν τῇ πρωτευούση δίον $^{83}$ , ώς καί ή φροντίς τῶν τε συνόδων καί αὐτοκρατόρων $^{84}$  ὅπως οἱ ἐπίσκοποι μή διατρίδωσιν έν τῆ Βασιλίδι «χωρίς εὐλόγου αἰτί- $\alpha \varsigma \gg^{85}$ .

Ή ἕλξις αὕτη τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐπί τε τῶν ἡμετέρων καί τῶν ξένων ὡφείλετο εἰς πολλούς λόγους, ὧν κυριώτεροι εἶναι οἱ ἑξῆς:

Όσον μέν ἀφορᾶ εἰς τούς ἐπαρχιώτας, ἀπηνῶς φορολογουμένους, πιεζομένους ὑπό τῶν μεγαλοκτημόνων, συνεχῶς ἀπειλουμένους ὑπό δαρδάρων καί πειρατῶν, οὐδέν εὐνοητότερον τῆς συγκεντρώσεως αὐτῶν ἐν πόλει λογιζομένη δικαίως ὡς ἀπορθήτῳ καί ἀπολαυούση πλείστων προνομιῶν. Πρόσθες ὅτι ἡ Κωνσταντινούπολις οὐ μόνον προσέφερε τό μόνον ἀσφαλές καταφύγιον πρός ἀπόλαυσιν τοῦ πλούτου<sup>86</sup>, ὡς καί εὐκαιρίαν ἀμερίμνου καί ἀργοσχόλου δίου<sup>87</sup>, ἀλλά καί οὖσα, κατ' ἀντιδιαστολήν τῆς Ρώμης, μέγα κέντρον ἐμπορίας καί διομηχανίας, παρεῖχε πόρον ζωῆς καί εἰς τούς θέλοντας νά ἐργασθῶσι.

"Όσον δ' ἀφορᾶ εἰς τούς ξένους, ἡ συρροή ἀλλοδαπῶν ἐν Βυζαντίῳ ἀφείλετο ἀναμφισδητήτως εἰς τό ὅτι τοῦτο εἶχε καταστῆ τό κέντρον τῆς διεθνοῦς ἐμπορίας, ὁ μέγας διαμετακομιστικός σταθμός μεταξύ 'Ανατολῆς καί Δύσεως, Βορρᾶ

καί Nότου $^{88}$ , άλλ' οὐχ ήττον συνέτεινεν εἰς αὐτήν καί ή πολιτική τῶν Ἑλλήνων αὐτοκρατόρων, ὧν τό λίαν διά τήν ἐποχήν φιλελεύθερον δικαίως έξαίρει δ Pears. Πράγματι, ὅπως οὐδεμία έγίνετο έθνολογική διάκρισις μεταξύ τῶν διαφόρων τοῦ κράτους ὀρθοδόξων ὑπηκόων<sup>89</sup>, οὕτω κατ' ἀρχήν καί τά σύνορα τῆς αὐτοκρατορίας δέν ἐκλείοντο εἰς τούς ξένους 90. συνθῆκαι συνήφθησαν μέ ἔθνη ἡμιδάρδαρα, ώς οἱ Ρῶσοι<sup>91</sup>, μεγάλαι δ' εὐκολίαι ἐγκαταστάσεως παρεσχέθησαν οὐ μόνον ἐπί Κομνηνῶν εἰς τούς μετέπειτα καταστάντας χυριωτάτους ἐργάτας τῆς χαταστροφῆς τοῦ κράτους Ἰταλούς, οἵτινες, ώς λέγει δ Παπάτης 92, «κατώκουν τάς ἐμπορικωτάτας παραλίας τῆς Κωνσταντινουπόλεως καί προὐτιμῶντο τῶν ιδίων Κωνσταντινουπολιτῶν, γαίροντες πλείονα αὐτῶν προνόμια καί τινες, καθώς οἱ Βενετοί, παντελη ἀτέλειαν», ἀλλά καί εἰς παντοίους ξένους, καί δή εἰς ἐποχάς πολύ προγενεστέρας, ώς ἐπί τῶν ἀμέσων διαδόχων τοῦ Ἰουστινιανοῦ<sup>93</sup> καί τῶν Εἰκονομάχων<sup>94</sup>.

Κατ' ἐξοχήν χαρακτηριστικά τῆς φιλελευθέρας πρός τούς ξένους διαθέσεως καί τῆς πρός ἐνθάρρυνσιν τῆς διεθνοῦς ἐμπορίας καί ναυσιπλοΐας τάσεως τῶν Βυζαντινῶν εἶναι: 1ον) Ὁ σεβασμός πρός τάς ξένας θρησκείας, ἐκδηλούμενος διά τῆς πλήρους εἰς τάς λατινικάς ἱεροτελεστίας ἀφιεμένης ἐλευθερίας, καί ἐξικνούμενος μέχρι τῆς οἰκοδομῆς δαπάναις τοῦ κράτους τα τικαίου ἐν μέση Κωνσταντινουπόλει 20ν) Τά νομοθετήματα ἄτινα πρῶτοι οἱ Βυζαντινοί ἐθέσπισαν ὑπέρ τῶν ναυαγούντων πλοίων θεωρήσαντες ὡς ἀδίκημα τήν διαρπαγήν αὐτῶν 27.

Τέλος, δέν πρέπει νά λησμονηθη ὅτι ὁ δυζαντινός στρατός ἐστρατολογεῖτο ἐν σημαντικη ἀναλογία μεταξύ ξένων, οἱ δέ μισθοί καί τά παντοῖα ἀφελήματα τά προσφερόμενα εἰς τούς στρατιώτας θε εῖλκυον δαρδάρους ἐκ πάσης γωνίας τοῦ τότε κόσμου.

Έντεῦθεν οὐδέν ἄπορον ἄν καί πρό τῶν παραχωρήσεων τῶν εἰς τούς Ἰταλούς προνομίων ἡ Κωνσταντινούπολις ἔβριθε κατά μέν τούς πρώτους αἰῶνας «Γεπιδῶν, Γότθων, Λομβαρδῶν, Σλαύων, Οὕννων ὡς καί πάσης προελεύσεως ἸΑνατολικῶν συμπεριλαμβανομένων ἸΑβασγῶν εὐνούχων καί Κόλχων ἀστυφυλάκων», βραδύτερον δ' ἐπί Εἰκονομάχων «πλήθους ἡμιεξελληνισθέντων ἤ ὅλως βαρβάρων ξένων, ἰδία, ἸΑρμενίων καί Σλαύων»99.

Ή συρροή πάντων τούτων τῶν ἀλλοδαπῶν συνδυαζομένη πρός τήν συνεχῆ προσέλευσιν ἐ-παρχιωτῶν θά ἔσχεν ἀναμφιδόλως ὡς ἀποτέλε-

ADIEPQMA σμα ὅπως ἡ μείωσις τοῦ πληθυσμοῦ, ἥν πιθαν $\tilde{\omega}$ ς $^{100}$  δπέστη κατά τόν ζ΄ καί η΄ αἰ $\tilde{\omega}$ να τό  $\mathrm{Bu}$ ζάντιον, ἦ παροδική. Τοῦτο τοσούτω μᾶλλον,

οσω το κράτος ἀντλῆσαν νέαν ζωήν ἐκ τῶν μεταρρυθμιστικών άγώνων τών Είκονομάγων έμελλεν ἐπί τῆς Μακεδονικῆς δυναστείας ν' ἀνακτήση τό πλεῖστον τῶν ἀπολεσθεισῶν χωρῶν, φθάσαν ἐπί Βασιλείου τοῦ Βουλγαροκτόνου εἰς τόν κολοφῶνα τῆς δόξης του. Ἐνῷ δέ ὁ κύκλος τῶν ἐκ τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐξαρτωμένων ηὐρύνετο θαυμασίως, ή ἀπομάχρυνσις παντός ἐχθροῦ ἀπό τοῦ Θεοφυλάκτου πολίσματος δέν ήδύνατο νά μή ἔχη ὡς συνέπειαν καί τήν αὔξησιν τοῦ πληθυσμοῦ αὐτοῦ.

'Από τοῦ θανάτου Βασιλείου τοῦ Β΄ τό κράτος ύπέστη πολλούς καί δεινούς ακρωτηριασμούς απίθανον δμως εἶναι ὅτι οὖτοι ἐπέδρασαν σπουδαίως ἐπί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς πρωτευούσης, καθ' ὅσον τόν μέν δέν ἀναφέρονται γεγονότα ἀμέσως ἐπιδράσαντα ἐπί τούτου, τό δ' αί σταυροφορίαι ἐπήνεγκαν μεγάλην αὔξησιν τῆς ἐμπορίας καί τῆς κινήσεως τόσον πρός ἀνατολάς ὅσον καί πρός δυσμάς.

Ἐπί Μανουήλ Κομνηνοῦ ιδία ή δασιλεύουσα φαίνεται διερχομένη μίαν τῶν λαμπρῶν καί ζωηρῶν περιόδων, αἵτινες εἶναι ἐνίοτε προάγγελοι καταστροφῆς 101. Ἡ κατ' ἐξοχήν ξενόφιλος πολιτική τοῦ αὐτοκράτορος 102 εἶχε προσελκύσει ἐν τῆ Βασιλίδι Ἰταλούς, ους υπολογίζει ο Εὐστάθιος είς 60.000103, δ δ' ἀριθμός τῶν λοιπῶν ἀλλοδαπῶν, συμπεριλαμβανομένων τῶν ᾿Αγαρηνῶν, δέν θά ἦτο σημαντικῶς κατώτερος, ὡς καταφαίνεται ἐκ τοῦ ἑπομένου χωρίου τοῦ ἐκ Τουδέλας ραββί Βενιαμήν, ὅστις ἐπεσχέφθη τῷ 1147 τήν Κωνσταντινούπολιν<sup>104</sup>, καί ὅστις δέν φαίνεται κάν ἀποκομίσας τήν ἐντύπωσιν ὅτι μεταξύ τῶν ξένων ἐπρώτευον οἱ Ἰταλοί. Ὁ Ἱσπανός περιηγητής ἐκφράζεται ὡς έξῆς<sup>105</sup>:

«Μεγάλη ζωηρότης καί κίνησις ἐπικρατεῖ ἐν Κωνσταντινουπόλει λόγω τῆς συρροῆς πλείστων έμπόρων συνερχομένων έχ πάσης γωνίας τῆς γῆς. Ἐνταῦθα συναντᾶ τις ἐμπόρους ἐχ Bαδυλῶνος καί Μεσοποταμίας, ἐκ Μηδίας καί Περσίας, έξ Αἰγύπτου καί Παλαιστίνης, ἐπίσης δ' ἐκ Ρωσίας, Ούγγαρίας, Πατζινακίας, Βουδίας (Βουλγαρίας;), Λομβαρδίας καί Ίσπανίας. ᾿Από δέ τῆς ἀπόψεως ταύτης μόνον ἡ Βαγδάτη, ἡ μητρόπολις τῶν Μωαμεθανῶν, δύναται ν' ἀντιπαραδληθη πρός τό Βυζάντιον» 106.

'Ανεξαρτήτως τῆς ξενικῆς εἰσροῆς, τά προμνησθέντα τῆς μεγαλοπόλεως ἕλκητρα<sup>107</sup>, ἡ ἐπιτεινομένη ἔκλυσις τῶν ἠθῶν $^{108}$ , ἡ μείζων εὐκολία εἰς τήν συγκοινωνίαν, παρέσυρον εἰς τήν Κωνσταντινούπολιν πλείονας ἤ ἄλλοτε ἐπαρχιώτας, οὕτω δέ τό Βυζάντιον ἦτο ἀναμφισ6ητήτως περί τά μέσα τοῦ ιδ΄ αἰῶνος ἡ πολυανθρωποτέρα, ἀλλά καί ἡ γραφικωτέρα πόλις τοῦ χριστιανικοῦ κόσμου  $^{109}$ .

Μετά τόν θάνατον τοῦ Μανουήλ οἱ διωγμοί τῶν Λατίνων 110 καί ἡ συνοδεύσασα τήν βασιλείαν τῶν ᾿Αγγέλων κατάπτωσις δυνατόν νά ἐπήνεγκαν ἐλάττωσίν τινα τοῦ πληθυσμοῦ, αὕτη δ' δμως δέν θά ἦτο μεγάλη, τό μέν διότι δ Ἰσαάκιος ἐσπατάλα ἀφειδῶς ὑπέρ τῶν κατοίκων τῆς πρωτευούσης, ους ἔτρεμε, τό δέ διότι ή σύστασις νέου δουλγαρικοῦ δασιλείου καί οἱ κίνδυνοι οὕς διέτρεχεν δ έλληνισμός πληθυσμός εν τῆ ὑπαίθρω χώρα θά ἐπήνεγκαν συρροήν ἐπαρχιωτῶν πρός τήν πρωτεύουσαν.

Όπωσδήποτε περί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως κατά τήν ἄλωσιν εὖρον δύο γαρακτηριστικάς πληροφορίας παρά σταυροφόροις.

Ἡ πρώτη ευρηται ἐν ἐπιστολῆ τοῦ κόμητος Hugo de Saint Paul<sup>111</sup>. Οδτος ἐξαίρων τό κατόρθωμα τῆς άλώσεως γράφει ὅτι οἱ σταυροφόροι «n' avaient mie plus de XX mille hommes armés de toutes gens et si avaient prise une des plus fortes villes du monde et des mieux fermées contre plus de III cent mil hommes armés». Ὁ ἀναδημοσιεύων τό χωρίον τοῦτο Πασπάτης χαρακτηρίζει «τά περί Βυζαντινῶν ὡς μυθώδη» 112. Εἶναι δ' ὄντως τοιαῦτα, ἄν λάδη τις τό χωρίον κατά λέξιν, διότι δεδαίως 300.000 στρατιῶται οὔτε ύπῆρχον ἐν Βυζαντίω οὔτε δυνατόν νά ύπῆρχον καθ' ους αίωνας οι μέγιστοι των στρατών άπηρτίζοντο ἐκ δεκάδων τινῶν χιλιάδων ἀνδρῶν. "Οτι λοιπόν πιθανώτερον ύπονοεῖ ὁ Οὖγος εἶναι, ὅτι εἰς τριακοσίας χιλιάδας ἀνήρχοντο ἐν Κωνσταντινουπόλει οι δυνάμενοι νά φέρωσιν ὅπλα ἄνδρες 113, καί δτι ἄρα δ πληθυσμός κατά τήν ἀντίληψίν του δπερέβαινε τό έκατομμύριον 114.

Ή δευτέρα μαρτυρία, μείζονος ἔτι καθ' ἡμᾶς άξίας, ευρηται παρά Βιλλαρδουίνω<sup>115</sup>, όστις δμιλῶν περί τῆς κατά τήν τελικήν ἄλωσιν<sup>116</sup> ἐκραγείσης μεγάλης πυρκαϊᾶς λέγει: «et ce fut le troisième feu qu' il y eut à Constantinople depuis que les Francs vinrent au pays et il y eut plus de maisons brûlées qu' il n' y en a dans les trois grandes cités de France» 117. "Ηδη ληπτέον ύπ' ὄψιν ὅτι ἀπό τοῦ ια΄-ιγ΄ αἰῶνος παρατηρεῖται μεγάλη αὔξησις τοῦ πληθυσμοῦ ἐν Γαλλία, τόσον εἰς τούς ἀγρούς ὅσον καί εἰς τάς πόλεις 118. Ὁ πληθυσμός τῶν Παρισίων ἐν ἀρχῆ τοῦ ιγ΄ αἰῶνος ύπολογίζεται συνήθως εἰς 100.000 κατοίκων 119.

παρ' αὐτούς δ' ὑπῆρχον πόλεις ἄνω τῶν 25.000 ψυχῶν. "Ωστε ἀδύνατον αί κατ' 'Απρίλιον καεῖσαι οἰκίαι νά μή ἐστέγαζον κατ' ἐλάχιστον ὅριον 150.000 ἀνθρώπων. Ἐξ ἄλλου ἡ ἐν λόγω πυρκαϊά ύπῆρξεν ή τρίτη ἀπό τῆς ἀρχῆς τῆς πολιορκίας: ἄν δ' ἡ πρώτη, ἡ τεθεῖσα ὑπό τῶν Βενετῶν πρό τῆς φυγῆς 'Αλεξίου τοῦ  $\Gamma'$ , ὑπῆρξε σχετικῶς περιωρισμένη, ή δευτέρα, ἐκραγεῖσα κατ' Αὔγουστον 1203 ἐπ' ἀφορμῆ τῆς κατά τοῦ μουσουλμανιχοῦ τεμένους ἐπιθέσεως <sup>120</sup>, ἦτο τοὐλάχιστον ἐφάμιλλος τῆς τρίτης 121. πάντως ἀδύνατον νά μή δεχθῶμεν ὅτι αἱ δύο πρῶται πυρκαϊαί ὁμοῦ λαμδανόμενοι ἀφῆκαν ἀστέγους ἄλλους 150.000 Κωνσταντινοπολίτας. Άλλά παρά τάς τρεῖς ταύτας συμφοράς, δλη ή Κωνσταντινούπολις δέν έγένετο παρανάλωμα τοῦ πυρός: ὁ εἰδικῶς περί τήν α΄ ἄλωσιν ἐγκύψας καί ἐκ τοῦ σύνεγγυς 122 γνώστης τῆς τοπογραφίας Pears ὑπολογίζει ὅτι τό ἥμισυ τῆς πόλεως διεσώθη $^{123}$ . Έχ τῆς πληροφορίας ἄρα τοῦ Βιλλαρδουΐνου δρμώμενος καταλήγει τις εἰς τό συμπέρασμα ὅτι, ἄν 300.000 κατοίκων τά καταλύματα ἐπυρπολήθησαν, ἄλλων τόσων αί στέγαι ἔμειναν ἀνέπαφοι: ἄρα τό σύνολον τοῦ πληθυσμοῦ ἐστρέφετο περί τάς 600.000 ψυχῶν κατ' ἐλάχιστον ὅρον 124.

Καί δμολογουμένως μέν δέν δύναταί τις νά δώση είς τούς ἀνωτέρω ὑπολογισμούς ἀπόλυτον πίστιν, τό μέν διότι τά συμπεράσματα εἰς ἄ καταλήγομεν δασίζονται ὄχι ἐπ' αὐτῶν τῶν κειμένων, άλλ' ἐφ' ἑρμηνείας αὐτῶν, τό δέ διότι, καί θετικώτεραι ἄν ἦσαν αἱ πληροφορίαι, πάλιν θά ἠδύνατό τις νά δώση ἀπόλυτον πίστιν εἰς αὐτάς, καθ' ὅσον τήν μέν τοῦ Βιλλαρδουίνου χαρακτηρίζει ἀοριστία, τήν δέ τοῦ Σαίν Πώλ κομπορρημοσύνη. Έν τούτοις οὐ μόνον ἐκ τῶν προμνησθέντων χωρίων, άλλά καί ἐκ πάσης περί Κωνσταντινουπόλεως περιγραφῆς τῶν σταυροφόρων προκύπτει σαφῶς ὅτι ἡ Κωνσταντινούπολις ἀνεφαίνετο αὐτοῖς πόλις «ἀπιστεύτως μεγάλη»: ἀδύνατον δέ νά ἐνεποίει τήν ἐντύπωσιν ταύτην, ἄν ό πληθυσμός αὐτῆς ἦτο κατώτερος τῶν 500.000 ψυχῶν.

Έχ τῶν ἄνω λεχθέντων συνάγονται χυρίως δύο τινά: 1ον) ὅτι δι' οὐδεμίαν ἐποχήν δυνάμεθα νά δμιλήσωμεν περί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως μετ' ἀσφαλείας, 2ον) ὅτι ἐξαιρέσει ἴσως τοῦ θ΄ χαί τοῦ η΄ αἰῶνος ὁ πληθυσμός οὖτος οὐδέποτε φαίνεται χατώτερος τῶν 500.000 ψυχῶν.

«Τό συμπέρασμα τοῦτο φαίνεται ἐνισχυόμενον καί ὑπό τῆς πληροφορίας τοῦ Andreossy, καθ' ὅν ὁ πληθυσμός τῆς Κωνσταντινουπόλεως τῷ 1820, ὑπολογιζόμενος ἐπί τῆ βάσει τοῦ καταναλισκομένου σίτου καί ὕδατος, ἀνήρχετο εἰς 620.000 ψυχῶν $^{125}$ .

Τσως οἱ ἀναγνῶσται ἡμῶν ἀπορήσωσι διότι ἐκτός τῆς πληροφορίας τοῦ Andreossy δέν ἐχρησιμοποίησα ἄλλας πληροφορίας περί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἐπί τουρκοκρατίας ἀπό τοῦ 15-19ου αἰῶνος, ὁπότε ἡ τουρκική Σταμπούλ ὀλίγον διέφερεν ἀπό ἀπόψεως τῆς δυζαντινῆς πρωτευούσης 126.

'Αλλά πρῶτον λόγω κυρίως θρησκευτικῶν προλήψεων οἱ Τοῦρκοι δέν προέδαινον εἰς ἀπογραφάς 127, δι' ὅ οὐδεμίαν μέν ἐπίσημον πληροφορίαν περί τῶν ἐνδιαφερόντων ἡμᾶς χρόνων ἔχομεν, αὐταί δέ αἱ εύρισκόμεναι παρά τισι συγγραφεῦσι περί τῶν πρώτων δεκαετηρίδων τοῦ 19ου αἰῶνος ἐδόθησαν κατά συμπερασμόν 128.

 $\Delta$ εύτερον, καί ἄν οἱ  $\Sigma$ ουλτᾶνοι εἶχον προδῆ εἰς ἀπογραφάς, πάλιν τά πορίσματα τούτων θά ἔπρεπε νά χρησιμοποιη $\theta$ ῶσι μετά πολλῆς προσοχής τοῦτο δέ καθ' ὅσον ἡ Βυζαντινή καί ἡ Τουρχική πρωτεύουσα, ἄν καί περικλειόμεναι ἐν τῷ αὐτῷ περιδόλῳ, εἶχον διάφορον οἰκισμόν. Ἰδού τί γράφει δ Πασπάτης ἔχων ἀληθῶς ὑπ' ὄψει ιδία τούς τελευταίους πρό τῆς άλώσεως χρόνους. «Ἡ Κωνσταντινούπολις κατά τούς χρόνους τῶν χριστιανῶν δασιλέων δέν εἶχε τόν σημερινόν τῶν ἐγκατοίκων πληθυσμόν: Εἶχεν ἐντός τῶν τειχῶν γαίας ἀροσίμους, ἀμπέλους καί λίμνην κειμένην ἐπί τῆς ἐσωτερικῆς λαγκάδος τοῦ Λύκου (νῦν  $\Gamma$ ενί μπαχτσέ, πεδιάδα ἔρημον οἰκιῶν). Εἶχεν ἐπί τῆς Προποντίδος δύο νεώρια χωροῦντα πολυπληθέστατα πλοῖα, τῶν Σοφιῶν καί τοῦ Ἐλευθερίου, ἐπί τῶν ὁποίων, πληρωθέντων χώματος μετά τήν ἄλωσιν, ἤγειραν οἰκίας οί 'Οθωμανοί. Είχε δεξαμενάς ἀστέγους ἐκτενεστάτας, ἐντός τῶν ὁποίων σήμερον ὑπάργουσι συνοικίαι 'Οθωμανικαί. "Όλος δ έκτός τῶν παραλίων τειχῶν χῶρος, ἐπί τοῦ ὁποίου μετά τήν άλωσιν ήγέρθησαν τοσαῦτα οἰκοδομήματα, ἦτο κατά τούς χρόνους τούτους πάντη ἔρημος οἰκιῶν. Πρός τούτοις, ἄπασαι αἱ πολυάριθμαι μοναί καί έχχλησίαι εἶχον παμμεγέθεις περιδόλους, τῶν δποίων τά ἐρυμνά ἐρείπια ἀναφαίνονται μέχρι σήμερον, καί ὧν πολλοί μετά τήν ἄλωσιν μετεδλήθησαν εἰς συνοικίας» (Πολιορκία καί ἄλωσις, σελ. 114).

Έξ ἄλλου δ' ὅμως ἡ πρό τῆς α΄ ἀλώσεως Κωνσταντινούπολις, ἐκείνη δηλαδή εἰς ἥν εἶναι ἀφιερωμένη ἡ ἀνά χεῖρας μελέτη, κτισθεῖσα ἐπί ἐκ τῶν προτέρων κατηρτισμένου σχεδίου, μέ τάς

AQIEPQMA μακράς καί στενάς αὐτῆς ἀμφιστόους όδούς, ή-

δύνατο καί ἐντός ὀλιγωτέρου χώρου νά στεγάση μείζονα πληθυσμόν ή ή ἐπί τό ἀνατολικώτερον οἰκισθεῖσα ὀθωμανική πρωτεύουσα. Ὅστε, καί τοῦτο ἔσται τό συμπέρασμα τοῦ παρόντος ἐπιμέτρου, οὔτε εἰδήσεις ἀσφαλεῖς περί τοῦ πληθυσμοῦ άπό τοῦ ιε΄ - ιθ΄ αἰῶνος ἔχομεν οὔτε, ἐάν εἴχομεν, θ' ἀπετέλουν αδται διά τό θέμα ἡμῶν τι πλέον ἐπιχουριχῆς πληροφορίας.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Constantin Porphyrogénète, ou l'empire byzantin au  $X^e$  siècle (Παρ. 1870) σελ. 640.
- 2. Τήν αναδιωτικήν ταύτην δύναμιν τοῦ Βυζαντίου εξέφρασε γραφικῶς (κατά τήν ἀντίληψιν τῆς ἐποχῆς) ὁ Μανασσῆς δειχνύως τήν «γραῦν τήν βασιλείαν» μεταμορφουμένην εἰς «χόρην χρυσοσπάταλον καί μαργαροφοροῦσαν».
- 3. Πρβλ. τόν λόγον δν έξεφώνησεν έν Νικαία Μιγαήλ ό Παλαιολόγος ἐπί τῆ εἰδήσει τῆς ἀνακτήσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως (Παχυμέρης, Μιχαήλ Παλαιολόγος Β΄ 30 πρέλ. σελ. 154-5 ἐκδόσεως Βόννης, εἰς ἥν παραπέμπομεν καί διά τούς ἄλλους ίστορικούς καί χρονογράφους).
- 4. Αὐτός δ Πορφυρογέννητος ἀντί τοῦ συνήθους ὅρου «αὐτοκράτωρ τῶν Ρωμαίων» λέγει ἐνίοτε «αὐτοκράτωρ τῆς Κωνσταντινουπόλεως». Παρετηρήθη δέ ὅτι οἱ Σίναι ἐκάλουν τήν ἑλληνικήν αὐτοκρατορίαν οὐχί κράτος, ἀλλά πόλιν (Φουλίν καί ὄχι Θούν).
- 5. Οὕτω διά νά περιορισθῶμεν εἰς ἕν παράδειγμα γνωστόν εἶναι ὅτι κυρία βάσις διά τόν ὑπολογισμόν τῶν προσόδων τῆς ὅλης δυζαντινῆς αυτοκρατορίας εἰς τόν Παπαρρηγόπουλον ή πληροφορία τοῦ ἐκ Τουδέλας Βενιαμήν, καθ' δυ τά ἔσοδα τῆς βασιλίδος ἀνήρχουτο εἰς 106 έκατ. ἐσωτερικῆς ἀξίας κατ' ἔτος: ἀλλ' εἰς τήν ἀκρίβειαν τῶν λόγων τοῦ ραββίνου δέν πιστεύει ὁ Καλλίγας, καίτοι, ὡς ἐπιγραμματικῶς λέγει, ὁ μάρτυς εἶναι έβραῖος καί λαλεῖ περί χρημάτων (πρδλ. τήν Περί Δουλοπαροικίας γνωστήν μελέτην). ήδη, αν ήδύνατό τις ν' ἀποδείξη, ὅτι ὁ πλοῦτος τῆς πρωτευούσης ἦτο τοσοῦτος, ὥστε ἡ πληροφορία τοῦ Ἱσπανοῦ περιηγητοῦ νά μή φαίνηται ἀναξιόπιστος, τότε καί ή λύσις προβλήματος δημοσιονομικῶς σπουδαιοτάτου, τουτέστι τῆς ἐξευρέσεως τοῦ συνόλου τῶν δημοσίων ἐσόδων τοῦ δυζαντινοῦ κράτους, θά διηυκολύνετο μεγάλως.
- 6. Br. P. Gylii, de Constantinopoleos topographia, lib. IV (Λούγδουνον Βατάδων, 1561, νεωτέρα ἔκδοσις, αὐτόθι, 1632), πολύτιμον διά τό σχετικῶς βραχύ μετά τήν ἄλωσιν Du Cange, Constantinopolis Christiana (Παρ. 1685: χρησιμώτατον εἰσέτι). Κωνσταντίνου Α., πατριάρχου Κωνσταντινιάς (Κωνσταντινούπολις, 1844 μετάφρ. γαλλική δπό Μ. R. Κωνσταντινούπολις, 1846 πρβλ. Κωνσταντίνου α΄ πατριάρχου τοῦ Βυζαντίου διογραφία καί συγγραφαί ἐλάσσονες ὑπό Θ.Μ. ᾿Αριστοκλέους, Κωνσταντινούπολις, 1866). Σκαρλάτου Βυζαντίου, Η Κωνσταντινούπολις (3 τόμοι, 'Αθ. 1851-1869). Edwin Pears, Fall of Constantinople (πρόχειται περί τῆς α΄ άλώσεως, Λονδ. 1885) κεφ. η'. A. von Millingen, Byzantine Constantinople (Λονδίνον, 1899). E.A. Grosvenor, Constantinople (2 τόμ., Λονδ. 1896) Byzantion und Constantinopoles (ἐν Έγκυκλοπαιδεία Paulys-Wissowa). Ph. Brunn, Constan-

tinople, ses sanctuaires et ses reliques au début du XVe siècle ('Οδησσός, 1883). Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople (Lille, 1892). Cornelius Gyrlitt, Konstantinopel (Βερολίνον, 1908· λαϊκοῦ χαρακτῆρος, ἀλλ' ἀρκετά ἐνδιαφέρον, διότι πρός τοῖς ἄλλοις δεικνύει τήν ἐπίδρασιν τῆς δυζαντινῆς τέχνης ἐπί τῆς τουρκικῆς). 'Αξιανάγνωστα προσέτι εἰσί τά ἔργα τοῦ J. von Hammer, Constantinopolis und der Bosporos (Πέστη, 2 τόμοι, 1822). Andreossy, Constantinople et le Bosphore de Thrace (Παρ. 1828). P. De Tchihatchef, Le Bosphore et Constantinople (Παρίσιοι, 1864) καί Ε. Oberhummer, Konstantinopel unter Suleiman dem grossen (Μόναχον, 1903).

Διά τούς πρώτους αἰῶνας εἰδικῶς δλ. Victor Schulze, Altchristliche Städte und Landschaften, I, Konstantinopel 324-450 (Λειψία, 1913) καί L. Bréhier, Constantin et la fondation de Constantinople (Παρίσιοι 1915, ἀνατύπωσις ἐκ Revue Historique).

- 7. Ἡ παραμέλησις αὕτη, τελεία ὅσον ἀφορᾳ εἰς τήν δημοσίαν οἰχονομίαν, ἡνάγχασεν ἡμᾶς νά ἐνδιατρίψωμεν λεπτομερέστερον εἰς τά οἰκονομικά τοῦ δυζαντινοῦ κράτους έν τῆ ἡμετέρα Ιστορία τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας ('Αθῆναι, 1918). 'Οσάχις λάβωμεν ἀφορμήν νά παραπέμψωμεν εἰς τό ἔργον τοῦτο, οὖ ἡ ἀνά χεῖρας μελέτη εἶναι τρόπον τινά παραφυάς, θά μνημονεύωμεν ἁπλῶς τό ὄνομα τοῦ συγγραφέως.
- 8. Ὁ Πασπάτης δέν ἀναφέρει τήν πηγήν, πιθανῶς διότι εἰς ταύτην εἶχον ἤδη παραπέμψει πολλοί.
- 9. Βυζαντιναί Μελέται (Κωνσταντινούπολις, 1877), σελ. 147, σημ. 3.
- 10. Άπόδειξις τούτου ὅτι ὁ ἐθνικός πλοῦτος τῆς Ἑλλάδος εἶναι ἄγνωστος, ἐνῷ ὁ πληθυσμός αὐτῆς τυγχάνει ἀπό πολλῶν δεκαετηρίδων γνωστός (πρβλ. Γ. Σταυράκην, Περί ἀπογραφῆς, ἀθῆναι, 1917).
- 11. Ὁ πλοῦτος τῶν κυριοτέρων εὐρωπαϊκῶν κρατῶν ἀπεδείχθη πολύ μείζων ἤ ὅσος κοινῶς ἐμπιστεύετο πρό τοῦ 1914 (πρόλ. Α.Μ. ἀνδρεάδην, Ὁ πλοῦτος τῶν κυριοτέρων ἐμπολέμων κρατῶν, Νεοελληνική Ἐπιθεώρησις, τεῦχος 24 Φεβρ. 1918).
- Αί δυσχέρειαι πρός έξεύρεσιν τοῦ πλούτου ἔθνους τινός καταδεικνύονται έκτενῶς ἐν ταῖς ἡμετέραις παραδόσεσιν (πρβλ. ἔκδ. Δαμίρη, σελ. 149 κ. έξ.).
- 12. Πρόλ. καί τήν ιταλικήν παροιμίαν: «di bezzi e santità la metà della metà».
- 13. Πρδλ. Α. Πασπάτην, Πολιορχία καί ἄλωσις τῆς Κωνσταντινουπόλεως δπό τῶν 'Οθωμανῶν ('Αθ. 1890) σελ. 115.
- 14. Αί δύο αὖται δάσεις ἐχρησιμοποιήθησαν διά τήν Ρώμην, άλλ' ἄνευ πλήρους ἐπιτυχίας πρδλ. L. Friedlaender èv Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, διδλ. α´ (σελ. 65 κ. έξ. ὀγδόης ἐκδόσεως, σελ. 33 κ. έξ. γαλλ. μετάφρ. Ch. Vogel).
- 15. Τό τεχμήριον τοῦτο εἶναι μάλιστα ἀσθενέστερον τῶν δύο ἄλλων, ἰδία διότι ὁ τειχισμός εἶναι ἐργασία δαπανηρά, ήτις γίνεται διά μακράς περιόδους. Έτέρωθεν δυνατόν πόλεις ἀνίσου πληθυσμοῦ νά ἔχωσι τήν αὐτήν ἔκτασιν, καθ' ὅσον εἰς τήν ὀλιγοπληθεστέραν τά οἰκόπεδα εἶναι εὐθηνότερα καί παρατηρεῖται μικροτέρα συμπύκνωσις. Έπίσης ἐπίδρασιν ἐξασκοῦσι τά ἤθη, τό κλῖμα, αἱ τοπικαί συνήθειαι, ή ἀνάπτυξις τῆς οἰκοδομικῆς τέχνης κτλ. (πρβλ. J. Beloch, Die Bevölkerung der griechisch-römischen Welt, Λειψία, 1886, σελ. 474 κ. έξ.).

ADIEPQMA

Τά πράγματα παρουσιάζονται καί σήμερον ὅπως κατά τήν ἀρχαιότητα: ἡ πυκνότης τοῦ πληθυσμοῦ ποικίλλει ἀναλόγως τοπικῶν λόγων καί εἶναι ἀνεξάρτητος τοῦ μεγέθους τῆς πόλεως, τῆς συμπυκνώσεως οὖσης ἐνίοτε μεγαλυτέρας εἰς δευτερευούσας πόλεις ἡ εἰς πρωτευούσας. Ἐπίσης ἀναζητητέον μετά προσοχῆς ποία ἐν ἐκάστη πόλει ἡ ῷκοδομημένη ἔκτασις: εἰς πολλάς πόλεις πράγματι τμήματα σπουδαῖα ἐν τῷ περιβόλῳ τῆς πόλεως μένουσι δι' ἕνα ἡ ἄλλον λόγον ἀνοικοδόμητα.

Η ἀλήθεια τῶν ἀνωτέρω παρατηρήσεων καταδεικνύεται ἐναργέστατα διά τοῦ ἔξης πίνακος, ὅν ἐρανιζόμεθα ἐκ τοῦ τόμ. Β΄ σελ. 43 τοῦ γνωστοῦ ἔργου τοῦ Ν. Colajanni, Statistica e Demographia (Νεάπολις, 1904).

| Πόλεις            |                 | Κάτοικοι<br>κατά 10.000 τ.μ.<br>(ἑκτάριον) τῆς<br>ὅλης πόλεως | Κάτοικοι<br>καθ' έκτάριον<br>τῆς ὧκοδομημέ-<br>νης ἐκτάσεως |
|-------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Παρίσιοι          | 1881            | 291                                                           | 392                                                         |
| $\Lambda$ ονδῖνον | 1881            | 128                                                           | _                                                           |
| Βερολίνον         | 1882            | 189                                                           | 657                                                         |
| Βιέννη            | 1880            | 131                                                           | 637                                                         |
| Βουδαπέστη        | 1882            | 150                                                           | _                                                           |
| Μιλᾶνον           | 1881            | 148                                                           | 645                                                         |
| Τωρῖνον           | <b>&gt;&gt;</b> | 152                                                           | 294                                                         |
| Γένοδα            | <b>&gt;&gt;</b> | 56                                                            | 933                                                         |
| Φλωρεντία         | <b>&gt;&gt;</b> | 40                                                            | 356                                                         |
| Βενετία           | <b>»</b>        | 241                                                           | 530                                                         |

- 16. Οἱ ὑπολογισμοί ποιχίλλουσι μεταξύ 800.000 καί 2.000.000, δλ. Friedländler, ἐνθ' ἀνωτ. πρδλ. Eduard Meyer, «Bevölkerung der Stadt Rom», ἐν Handwörterbuch τοῦ Conrad, γ΄ ἔκδ., τόμ. Β΄, σελ. 912-3.
- 17. Πρόλ. Pöhlmann, «Die Uebervölkerung der antiken Grosstädte» (τόμ. 24 τῶν Preisschriften der jablokowskischen Gesellschaft, 1884).
- 18. Πρβλ. Δ. Χέσσελιγκ, Βυζάντιον καί Βυζαντινός πολιτισμός (σελ. 56, μετάφρ. Σ.Κ. Σακελλαροπούλου).
  - 19. The Byzantine Empire (Λονδῖνον, 1911) σελ. 11.
  - 20. Βλ. Πίνακα ἐν τέλει σημειώσεως 3 σελ. 390.
- 21. Τό Λονδίνον ἔχει μόνον 128 κατά 10.000 τ.μ., άλλ' οἱ Παρίσιοι ἔχουσι 291, ὅπερ ἀντιστοιχεῖ εἰς 120 περίπου κατοίκους κατά acre (πρόλ. προμνησθέντα πίνακα).
- 22. Βλ. πίνακα εν τούτω αι αναλογίαι είναι πρός εκτάρια (10.000 τετρ. μέτρα), αλλ' ή μετατροπή τούτων είς acres είναι εὔκολος.
- 23. Βλ. Περί τῶν φόρων καί τῶν ἐμβόλων Κωνσταντινουπόλεως ᾿Ανδρεάδην, σελ. 591 κ.έξ., ἰδία 597-9 περί τοῦ ἱπποδρόμου, αὐτόθι σελ. 610.
- 24. Πρέλ. Diehl, Manuel d' art byzantin σελ. 401 κ.έξ.
  - 25. "Ενθ' ἀνωτ. σελ. 185.
  - 26. Τοῦτο δυστυχῶς δέν προχωρεῖ πέρα τοῦ ἔτους 450.
- 27. Κατά τόν Λαόδιχον Χαλχοχονδύλην (σελ. 388) δ περίβολος τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἦτο 111 στάδια, χατά τόν Φραντζήν (σελ. 238) 18 μίλια, κατά τήν ὑπό τῆς Notitia dignitatum περισωθεῖσαν ἀπογραφήν πλάτους 6150 ποδῶν, μήχους 14.075.
  - 28. Histoire du Bas-Empire, τόμ. XX, σελ. 417.
- 29. Geschichte d. gr.-rom. Recht, σελ. 370, γ΄ ἔκδ., Βερ. 1892.
- 30. Die Bizantiner des Mittelalters (Χάλλη, 1869) σελ. 17.

- 31. Histoire of the later roman empire (2 τόμ., Λον-δ., 1899) τόμ. Β΄, σελ. 55.
- $32.\ {\rm ``Eνθ'}\$ άνωτ: δ 'Ολλανδός δυζαντινολόγος δίδει τόν άριθμόν 1.000.000 μετ' ἐπιφυλάξεων.
  - 33. Ιστορία τῆς Έλλάδος, τόμ. ς΄, σελ. 927.
  - 34. Παρά Pauly-Wissowa ἐν λέξει Constantinopolis.
- 35. Ιστορία τῆς Έλλάδος ὑπό Ρωμαϊκήν Κυριαρχίαν (τόμ. Γ΄, σελ. 325 μεταφράσεως Π. Καρολίδου, ἐν Βιδλιοθήκη Μαρασλῆ).
- 36. «Das Zünftwesen Konstantinopels in X Jahrhundert» (ἐν Jahrbücher Nat. u. Statistik, τόμ. 38, σελ. 592, σημ. 4).
- 37. Πρβλ. «Antike und moderne Grosstädte» ἐν Zeitschrift f. Sozialwissenschaft, τόμ. Ι, 1898, σελ. 418.
- 38. Ως ὀρθῶς γράφει ὁ μεγαλύτερος τῶν συγχρόνων Ἑλλήνων ποιητῶν, ἡ πρωτεύουσα, εἰς ἥν εἰσῆλθε Μιχαἡλ ὁ Παλαιολόγος ἦτο: ὄχι ἡ Πόλη, ἀλλοίμονο! μά κάποιο-φάντασμα, τό κρύο εἴδωλο τῆς Πόλης πού εἴταν πρῶτα (ὅλ. Κ. Παλαμᾶ, Ἡ Φλογέρα τοῦ Βασιληᾶ, λόγος δωδέκατος σελ. 161, α΄ ἔκδ.).
  - 39. "Ενθ' άνωτ. σελ. 115.
- 40. Πρόλ. «Informations envoyées tant par Francisco de Franco au très reverend père en Dieu, Monseigneur le Cardinal d' Avignon que par Jeahan Blanchin et Jacques Tetaldi marchant florentin, sur la prise de Constantinople par l' empereur Turc», § 9 (ἐξεδόθη τό πρῶτον ὑπό τῶν Matene καί Durant ἐν Thesaurus novus anecdotorum, τόμ. Α΄, σελ. 1819-1825, Παρ. 1717).
  - 41. Πασπάτης, αὐτόθι.
- 42. Πρόλ. τούς ὑπολογισμούς τοῦ Galvano Fiamma περί Μιλάνου ἐν τέλει τοῦ ΙΓ΄ αἰῶνος: ὅλ. Rerum Italian. τόμ. ΧΙ, σελ. 711, παρά L. Cibrario, Della Economia Politica del Medio Evo (2 τόμ., γ΄ ἔκδ., Τωρ. 1861), τόμ. Β΄, σελ. 48.
- 43. Δυστυχῶς οὐδ' ἀχμαιότεροι ἔπραξαν πάντες τοῦτο· ἡ γενομένη κατά τάς παραμονάς τῆς άλώσεως ἀπογραφή ἀπέδειξεν ὅτι μόνον 4973 Ελληνες μαχηταί ὑπῆρχον ἐν τῆ πόλει. Ὅτε ὁ Φραντζῆς ἀνεκοίνωσεν εἰς τόν Κωνσταντῖνον τά, τηρηθέντα ἄλλως μυστικά, ἀποτελέσματα τῆς γενομένης στατιστικῆς ἐργασίας, ὁ βασιλεύς ἐστέναξε πικρῶς καί οὐδέν εἶπεν.
- 44. Ἡ συστηματική ἔρευνα τῶν οἰκονομικῶν θεωριῶν τοῦ Ἰωάννου θά ἔπρεπε νά γίνη ἀντιχείμενον εἰδιχῆς μελέτης, ήτις προσήκει νά γραφη δπό Ελληνος. "Αλλως τοιαύτη ἐργασία διευκολύνεται κατά πολύ ὑπό τῶν ἀρίστων εύρετηρίων καθ' ύλην τῶν καταρτισθέντων ἀπό δύο ἤδη αἰώνων διά τήν ἔκδοσιν τοῦ Montfaucon (13 τόμοι, Παρ. 1718-1738) καί ἀναδημοσιευθέντων ἐν τῷ 64 τόμφ τῆς Πατρολογίας τοῦ Migne. Ώς βοηθήματα δέ συνιστῶνται ἐκτός τοῦ κλασσικοῦ ἔργου τοῦ Α. Neander, Der hl. Chrysostomus (2 τόμοι, γ΄ ἔκδ., Βερολ. 1858) τά συγγράμματα τοῦ A. Puech, Un réformateur de la societé chrétienne au IV siècle, Saint Jean Chrysostome et les moeurs de son temps (Παρ. 1891), τοῦ F. Ludwing, Der, hl. Johannes Chrysostomos in seinem Verhältnis zum byzantinischen Hof (Braunsberg, 1883), ιδία δέ τοῦ Ignaz Seipel, «Die Wirtschaftsethischen Lehren der Kirchenväter» (Βιέννη, 1907: ἀριθ. 18 τῶν Theologische Studien der Leo-Gesellschaft τῶν Α. Ehrhard καί F. Schindler).
- 45. Υπόμνημα εἰς Πράξεις ἸΑποστόλων, Ὁμιλία XI, 3.

- AQTEPQMA 46. Πράγματι ἐν τῆ δμιλία του Πρός τούς ἔχοντας παρθένους συνεισάκτους (τόμ. 63, σελ. 268 Πατρ. Migne) δ Χρυσόστομος λέγει ὅτι ἐν Κωνσταντινουπόλει εὕρηνται εἰκοσακισχίλιαι πτωχαί γυναῖκες: ἐπειδή δ' εἶναι σύμφωνον πρός τά πορίσματα τῆς δημογραφικῆς νά ὑπολογισθῆ δ ἀριθμός τῶν ἀνδρῶν κατά τι ἀνώτερος, καταλήγομεν πά-
- λιν είς τό σύνολον τῶν 50.000. 47. Schultze σελ. 186.
  - 48. Πρβλ. Άνδρεάδην, σελ. 576, σημ. 4.
- 49. Πρβλ. τήν ἔκδ. Γενεύης 1623, ἐν ἀρχῆ μέ σχόλια δπό C. Paucinoli, καθηγητοῦ ἐν Παταυΐω (τήν μόνην εύρισχομένην ἐν ταῖς ἐλληνιχαῖς δημοσίαις διβλιοθήχαις), καί ἔκδ. Otto Seeck (Βερολίνον, 1876), σελ. 227-243 ευρηται ἐν τῆ διδλιοθήκη τῆς ᾿Αμερικανικῆς Σχολῆς.
- 50. Πρβλ. Grosvenor, Constantinople, A´ 290 δ σοφός συγγραφεύς πραγματεύεται έχτενῶς περί τῆς ἐν λόγω ἀπογραφῆς, ἀλλά δυστυχῶς οὐδεμίαν ἀναφέρει σχετικήν πηγήν, οὐδέν κἄν τό ἔργον ἐν ῷ τό πρῶτον ἐδημοσιεύθη.
- 51. Seeck, σελ. 227 τῆ γνώμη ταύτη συντάσσεται καί δ Schultze ἐν σελ. 177.
  - 52. Τόμ. Α΄, σελ. 290.
  - 53. Άνάκτορα, πλατεῖαι, βάθρα, δημόσια κτίρια κτλ.
- 54. Πιθανῶς ὁ συγγραφεύς εὖρεν οὕτως ἀποδιδόμενον τόν δρον καί ἔν τινι συγχρόνω πηγῆ καθ' ὅσον κάμνει χρῆσιν τῆς έλληνικῆς λέξεως megara ἀλλ', ὡς ἔλεγον καί ἀνωτέρω, δ Grosvenor δέν αναφέρει πηγάς.
- 55. Βλ. Schultze, σελ. 236 πρ6λ. Lécrivain, Le sénat romain depuit Dioclétien à Rome et à Constantinople (Παρ. 1888) σελ. 217 κ.έξ. καί Ο.Α. Ellissen, Der Senat im oströmischen Reiche (Γοττίγγη, 1881).
- 56. Πρόλ. ἐν τῷ ἐπομένῳ κεφαλαίῳ ὅσα λέγει ὁ Χρυσόστομος περί τῆς εὐρύτητος καί τοῦ πλούτου αὐτῶν. "Αλλη μαρτυρία, ἔτι μείζονος ἴσως προσοχῆς ἀξία, καθ' ὅσον δίδεται ύπό τοῦ συγγραφέως ἀφηγηματικῶς καί οὐχί μέ πρόθεσιν καυτηριάσεως τῆς πολυτελείας, εἶναι ἡ πληροφορία Ἰωάννου τοῦ Ἐφεσίου (§ 18), ὅστις ἀναφέρει ὅτι μεταξύ τῶν οἰχιῶν, ἄς ὁ Μαυρίχιος γενόμενος αὐτοχράτωρ έδωρήσατο εἰς διαφόρους συγγενεῖς του ἦτο καί ἡ τοῦ πατρικίου Πέτρου, ήτις, κειμένη παρά τήν θέσιν Ζεῦγμα, εἶχε σχεδόν μέγεθος πόλεως. Βλ. καί γενικώτερον τό ἔργον τοῦ στρατηγοῦ BeylirÉ, L' habitation byzantine (Γρενό-6λη, 1904).
- 57. 'Απήχησις τῆς τοιαύτης καταστάσεως ἀναφαίνεται καί ἐν τῆ νεκρικῆ ἀκολουθία (Ποῦ τῶν οἰκετῶν ἡ πλήμμυρα καί δ θόρυβος).

Ως πρός τούς δούλους εἰδιχῶς παρατηρητέον ὅτι οὖτοι ἐν μέν ταῖς ἀγροτικαῖς καί διοτεχνικαῖς ἐργασίαις εἶχον ιδία ἀπό τοῦ δ΄ αἰῶνος ἀναπληρωθῆ ὑπό ἐλευθέρων ἤ ήμιελευθέρων, δηλαδή τῶν τῆ γῆ ἤ ώρισμένη συντεχνία προσδεδεμένων (τοῦτο ὁ Ε. Cicotti, Le déclin de l' esclavage antique, σελ. 450, γαλλ. μετάφρ. G. Platon, Παρ. 1910, σελ. 451, καλεῖ servitude dissimulée), ἐν ταῖς οἰκιακαῖς δ' ὅμως ὑπηρεσίαις ὑφίσταντο πολλοί (πρβλ. Paul Allard, Les esclaves chrétiens jusqu' à la fin de la domination romaine en Occident, γ΄ ἔκδ., Παρ. 1900). «Μέγας ἀριθμός δούλων», γράφει ὁ Schultze (σελ. 246, ἔνθα καί πηγαί), «ἐθεωρεῖτο ὡς προσήκων εἰς ἄνδρας ἀνωτέρας κοινωνικῆς τάξεως, μάλιστα κατά τά γεύματα όπότε ἕκαστος τῶν δούλων εἶχεν ἴδια καθήκοντα — καί κατά τάς δημοσίας έμφανίσεις, οὐ μόνον τῶν ἀνδρῶν ἀλλά καί τῶν γυναικῶν».

Περί τῆς προελεύσεως τῶν δούλων πραγματευόμεθα

έν τῷ ἡμετέρῳ συστήματι ἐπ' ἀφορμῆ τῆς ἐν τοῖς τελωνείοις φορολογίας αὐτῶν. Ἐπίσης ἐν ταῖς δαπάναις φιλανθρωπίας (ιδία εν σελ. 571) πραγματευόμεθα περί τῆς κατά τοῦ θεσμοῦ τῆς δουλείας χριστιανικῆς ἀντιδράσεως. Αὕτη κατέληξεν ἐπί Μανουήλ Κομνηνοῦ εἰς ἐκκένωσιν τῶν βασιλείων θησαυρῶν, πρός ἐξαγοράν παντός ἐν Κωνσταντινουπόλει δούλου, ὅστις τυχόν εἶχε γεννηθῆ ἐλεύθερος. "Ηδη ὅμως κατά τόν η΄ αἰῶνα, καίτοι ἐκ τῆς Ἐκλογῆς συνάγεται ὅτι οἱ δοῦλοι ἦσαν εἰσέτι πολυάριθμοι, ὁ θεσμός δέν ἐχρίνετο συνάδων πρός τόν χριστιανισμόν οὕτω Θεόδωρος ό Στουδίτης φρονεῖ ὅτι «δέν ἐπιτρέπεται εἰς μοναγόν νά ἔχη δοῦλον ἄνδρα πλασθέντα κατ' εἰκόνα τοῦ Θεοῦ καί ὅτι ἡ κτῆσις δούλου ὅπως καί ὁ γάμος ἐπιτρέπονται μόνον εἰς τούς λαϊκούς» (πρόλ. Finlay,. Β΄ 220-221).

- 58. XXXII, 16.
- 59. Πρβλ. Millingen, Byz. Constantinople, σελ. 40-
  - 60. Βλ. σελ. 485, 479.
  - 61. Ordo urbium nobilum 18.
- 62. Κατά τόν Beloch ή περιφέρεια τοῦ Αὐρηλιανοῦ τείγους ἦτο 21-22, τῶν δέ περιβόλων τῆς Κωνσταντινουπόλεως καί Καρχηδόνος 18 καί 10 1/4 μιλίων (αὐτ. σελ. 485).
  - 63. Beloch αὐτόθι.
  - 64. Αἱ ἐνδείξεις αὖται εἶναι δύο:
- α΄ Ὁ Pernice (L' imperatore Eraclio, Φλωρεντία, 1905, σελ. 204, σημ. 2) ἀναφέρει ὅτι ἐπί τοῦ Ἰουστινιανοῦ ὁ ᾿Απολληνάριος, magister militum καί πατριάρχης 'Αλεξανδρείας, συγκαλέσας δλον τόν πληθυσμόν, προσεκάλεσε τούς μονοφυσίτας νά ἐπανέλθωσιν εἰς τήν Ὀρθοδοξίαν, άρνουμένου δέ τοῦ πλήθους ὁ στρατός διετάχθη ν' άποκαταστήση τήν δογματικήν ένότητα διά τῆς σπάθης: συνέπεια τῆς διαταγῆς ταύτης ὑπῆρξεν ἡ σφαγή 200.000 σχισματικών. Ὁ Ἰταλός ἱστορικός φρονεῖ ὅτι δυσκόλως δύναταί τις ν' ἀμφιβάλλη περί τῆς ἀχριβείας τοῦ γεγονότος, καθ' δτι ἀναφέρεται ὑπό τοῦ Μελχίτου πατριάρχου Εὐτυχίου (Annales, σελ. 152, ἔκδ. Pocockeg πρβλ. Reraudot, Historia patr. Alex Jacobitarum, σελ. 134). Άλλά καί εἰς 100.000 ἤ ἔστω καί εἰς 50.000 ἐάν ἀνήρχοντο οί σφαγέντες, πάλιν τοῦτο ὑποθέτει πληθυσμόν πολλῶν ἐκατοντάδων χιλιάδων.
- 6 'O Muir (Annals of the Early Caliphate, σελ. 240, πρβλ. Weil, Geschichte der Chalifen, τόμ. Α΄, σελ. 116) άναφέρει στατιστικάς τινας 'Αράδων ίστορικῶν περί τοῦ πληθυσμοῦ τῆς ᾿Αλεξανδρείας κατά τήν ὑπό τῶν ᾿Αγαρηνῶν ἄλωσιν (ἔτος 641). Κατά ταύτας μόνος δ ἀνδρικός πληθυσμός ἀνήρχετο εἰς 600.000, ἐξ ὧν 70.000 Ἰουδαῖοι καί 200.000 Ελληνες, ὧν 30.000 ἔφυγον κατά τάς παραμονάς τῆς πολιορχίας, ἡ δέ πόλις περιεῖχε 4.000 λουτρώνας καί 400 θέατρα. Καί βεβαίως μέν οἱ ἀριθμοί οδτοι όζουσιν άνατολικής ύπερβολής, άλλά καί εἰς τό ήμισυ περιοριζόμενοι, πάλιν ἄγουσιν εἰς τό ἐν τῷ κειμένῳ ὑποδειχνυόμενον συμπέρασμα.
- 65. Ὁ Δέκιμος Μάγνος Αὐσόνιος ἐγεννήθη ἐν Βορδιγάλοις τῷ 309, ἀπεδίωσε τῷ 394, συνέθηκε δέ τά πλεῖστα τῶν ποιημάτων του μετά τό 379 (πρδλ. καί Σ.Κ. Σακελλαρόπουλον, Συνοπτική Ίστορία τῶν Λατινικῶν Γραμμάτων, 'Αθ. 1915, σελ. 323).
- 66. Οὕτως, ἐκτός τῆς ᾿Αλεξανδρείας, ὁ πληθυσμός τῆς Σελευκείας ἐκυμαίνετο μεταξύ 400 καί 600.000 κατοίκων, δ τῆς Ἐφέσου καί τῆς Περγάμου ὑπερέβαινε τάς 200.000 καί οὕτω καθ' έξῆς (Βέλωχ, αὐτόθι).

- 68. Ἡ ἔκφρασις εἶναι τοῦ Ζωσίμου (Η, 35)· χρήσιμον νομίζομεν μάλιστα νά παραθέσωμεν ὁλόκληρον τό σχετικόν χωρίον: «Ηὕξησεν (ὁ Κωνσταντῖνος) τήν Κωνσταντινούπολιν εἰς μέγεθος πόλεως σφόδρα μεγίστης, ὥστε καί τῶν μετ' αὐτόν αὐτοκρατόρων τούς πολλούς τήν οἴκησιν ελομένους τήν ἐν αὐτἢ πλἢθος ὑπέρ τήν χρείαν συναγαγεῖν, τῶν ἀπανταχοῦ γἢς ἢ στρατείας ἢ ἐμπορείας ἔνεκεν ἢ ἄλλων ἐπιτηδευμάτων εἰς αὐτήν ἐγειρομένων».
  - 69. Wilcken, Ostraka A' 421.
- 70. Κατά τόν Μαλάλαν εἰς 35.000, τόν Λυδόν εἰς 50.000 καί τόν πιθανῶς θελήσαντα νά συμβιβάση τούς δύο συγχρόνους Ζωναρᾶν εἰς 40.000 βλ. Κάλλιγαν, Η στάσεις τοῦ Νίκα (ἐν Μελέταις καί λόγοις, σελ. 351-2) καί Bury («The Nika Riots» ἐν Journal of Hell. Studies, 1897, σελ. 106) πρβλ. Diehl, Justinien, σελ. 465 καί Λάμπρον (Γ΄ 551).
- 71. Αί τρεῖς τελευταῖαι πληγαί ὑπῆρξαν συχναί ἐπί Ἰουστινιανού πρόλ. Χέρτζδεργ, Βυζαντινήν Ίστορίαν, σελ. 132 μετάφρ. Καρολίδου (ἐν Βιβλ. Μαρ., ᾿Αθ. 1906). ὡς πρός τάς πολιορχίας, καί αδται ύπῆρξαν πολυάριθμοι, καθ' όσον ἐκτός τῶν εἰς ἐξωτερικούς ἐχθρούς ὀφειλομένων (πρ6λ. πολιορχίας 627, 674 καί 717 ὑπό ᾿Αβάρων καί Περσῶν) ἔγομεν πολυαρίθμους πολιορχίας ἔργα μνηστήρων τοῦ θρόνου, ιδία κατά τάς πολυετεῖς ἀναρχίας, αἵτινες συνώδευσαν τήν ἔκλειψιν τῶν δυναστειῶν τοῦ Ἰουστινιανοῦ καί τοῦ Ἡρακλείου. Παρετηρήθη ἤδη ὅτι, ἐνῷ μέχρι τοῦ 1204 οὐδέποτε ξένος εἶχε κατορθώσει νά ἐκπορθήση τήν Κωνσταντινούπολιν, πολλάχις Ελληνες στασιασταί κατώρθωσαν νά εἰσέλθωσιν εἰς αὐτήν ἀποδίδει δ' ὁ Παπαρρηγόπουλος τήν διαφοράν ταύτην είς τό ὅτι πιθανῶς οί δμοεθνεῖς πολιορχηταί εἶχον ὀπαδούς ἐντός τῆς πόλεως. Καί ταῦτα μέν οὕτως εἶχον, θά ἦτο δ' ὅμως πλάνη νά νομίση τις ὅτι ἡ νιχηφόρος εἴσοδος όμοεθνῶν δέν συνηπήγετο ζημίας εἰς τόν πληθυσμόν τῆς Κωνσταντινουπόλεως οὖτος ἔπαθε πολλά ιδία κατά τήν ἐκθρόνισιν τοῦ Λεοντίου (698), ἧς εἶχε προηγηθῆ τρομερός λοιμός, καί κατά τήν ἄνοδον εἰς τόν θρόνον Θεοδοσίου τοῦ  $\Gamma'$  (715).
  - 72. Πρβλ. Χέσσελιγκ σελ. 36.
- 73. Δι' ὅ καί τό Πασχάλιον Χρονικόν καλεῖ τό τεῖχος τοῦτο τεῖχος τῶν Βλαχερνῶν. Τῷ 619 οἱ Ἄραβες ἀπήγαγον 270.000 αἰχμαλώτους ἔξ Ἡρακλείας καί Σηλυμβρίας, ἀλλ' ἰδίως ἐκ τῶν ἀτειχίστων περιχώρων τῆς Κωνσταντινουπόλεως.
- 74. Πρόλ· Pernice, L' imperatore Eraclio, σελ. 140-141. Γενικώτερον περί τοῦ τειχισμοῦ τῆς Κωνσταντινου-πόλεως καί τῶν δαπανῶν ἄς οὖτος κατά καιρούς προεκάλεσε, ὡς καί τῶν τρόπων καθ' οὕς αὖται ἐκαλύφθησαν, δλ. ἀνδρεάδην, σελ. 497-500, ἔνθα καί διδλιογραφία.
- 75. Σπουδαΐα μέτρα πρός ἐξασφάλισιν τοῦ ἐπισιτισμοῦ ἔλαβε πρό τῆς α΄ ἀραβικῆς πολιορχίας καί ὁ Πωγωνᾶτος (πρβλ. Bury, τόμ. Β΄, σελ. 310).
  - 76. Βλ. λεπτομερείας παρ' 'Ανδρεάδη, σελ. 577 κ. έξ.
- 77. Περί τούτου 6λ. Alfred Lombard, Constantin V (Παρίσιοι, 1902), ὅστις βασίζεται χυρίως ἐπί τοῦ πατριάρχου Νιχηφόρου (Σύντομος Ίστορία, σελ. 62 χ. έξ.) χαί τοῦ Θεοφάνους (σελ. 422 χ.έξ.).

Έτερος δμώνυμος συγγραφεύς, δ μυθιστοριογράφος Jean Lombard, έλαβε τήν βία γενομένην ἐποίχισιν τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὡς ἀφετηρίαν μυθιστορήματος ποι-

ήσαντος κρότον τινά (*Byzance*, Παρ. 1901, μετά προλόγου P. Marguerite).

- 78. Πράγματι οι ὑπό τοῦ λοιμοῦ ἐξολοθρευθέντες τό μέν ἐνεπνέοντο εἰσέτι ὑπό λειψάνων τινῶν ρωμαϊκῶν παραδόσεων, τό δέ κατήγοντο ἐν μέρει ἐκ ποικίλων ξένων καί βαρβάρων ἐγκαταστάντων κατά καιρούς ἐν Κωνσταντινουπόλει. Σημειωτέον ὅτι μόνον ἀπό Κωνσταντίνου τοῦ Ε΄ αὶ λέξεις δεσπότης καί βασιλεύς ἀντικατέστησαν ἐπι τῶν νομισμάτων τό dominus καί augustus.
- 79. Βλ. Geschichte der Halbinsel Morea (2 τόμ., Στουτγάρδη, 1830-6), Οἱ Σλαῦοι ἐν Ἑλλάδι (μετάφρ. Φ. Ζαμπούλδη, Βενετία, 1872), Περί ἐποικίσεως Σλαδικῶν τινων φυλῶν εἰς τήν Πελοπόννησον (᾿Αθ. 1843)· πρόλ. Miklosich, Die slavische Elemente im Neugriechischen (Πρακτικά ᾿Ακαδημίας Βιέννης, τόμ. 63, 1869), καί Α. Philippson, Zur Ethnographie des Peloponnes (Petermanns, Mitteilungen, τόμ. XXXVI, 1890).
- 80. Οὖτοι ἦσαν κατ' ἀρχήν ἀνεκτοί μόνον ἐφ' ὅσον ἐζήτουν ἐπανόρθωσιν ἀδικίας ἤ ἤρχοντο νά ὑποδάλωσιν αἴτησιν εἰς τόν αὐτοκράτορα.
- 81. Περί τούτου ἔδει νά μεριμᾶ ὁ κοιαίστωρ (6λ. Ἐπαναγωγήν καί ἄλλας πηγάς: πρόλ. ἀΑνδρεάδην, σελ. 429, σημ. 4).
- 82. Διά τούς πράγματι πάσχοντας πένητας ὑπῆρχον τά ἀπειράριθμα φιλανθρωπικά καταστήματα τῆς Βασιλίδος οἱ ὑγιεῖς ἀλῆται, ἄν μέν ἤρχοντο ἐκ τῶν ἐπαρχιῶν, ἀπεπέμποντο εἰς τάς οἰκείας χώρας, ἄν δ' ἦσαν αὐτόχθονες, ἐξηναγκάζοντο νά ἐργάζωνται εἰς τά δημόσια τεχνοστάσια, ἐάν δὲ τυχόν «οὐκ ἐδούλοντο προσεδρεύειν ταὶς ἐργασίαις αἶς παρεδόθησαν», ἀπηλαύνοντο τῆς πρωτευούσης (δλ. Νεαράν 80, 5 Ἰουστινιανοῦ πρόλ. ἸΑνδρεάδην σελ. 576, σημ. 6).
- 83. Βλ. Diehl, Justinien, σελ. 283 πρόλ. Α.Μ. 'Ανδρεάδην, Περί 'Απογραφῆς ('Αθ. 1908) σελ. 14.
- 84. Βλ. τήν Νεαράν 123, κεφ. 9, τοῦ Ἰουστινιανοῦ. 85. Τῶν διατάξεων τούτων πεσουσῶν εἰς ἀχρησίαν Μανουήλ ὁ Κομνηνός, ἄκων, ὡς λέγει, ἠναγκάσθη ν' ἀπολύση τήν 75ην αὐτοῦ Νεαράν, δι ἦς ἀπειλεῖ τούς μή τηροῦντας τούς «φιλευσεβεῖς νόμους καί θείους κανόνας» ἀρχιερεῖς ὅτι θέλει ἐκβάλει αὐτούς «καί ἄκοντας τῆς μεγαλοπόλεως» (βλ. Ζαχαρίαν, Jus Graeco-Romanum, τόμ. Γ΄, σελ. 501 πρβλ. Chalandon, Jean II et Manuel I, Παρίσιοι, 1912, σελ. 643).
- 86. Οὖτος ἦτο ὁ λόγος τῆς συγκεντρώσεως ἐν αὐτῆ πάντων σχεδόν τῶν πλουσίων τῆς αὐτοκρατορίας.
- 87. Λόγφ τῶν διανομῶν εἰς εἶδος καί εἰς χρῆμα, αἴτινες, καί ὅταν δέν ἦσαν τακτικαί, ἦσαν συχνόταται λόγφ τῶν πολυαριθμοτάτων εὐεργετικῶν καταστημάτων, τῶν κατά τὴν ὁμολογίαν τοῦ λατίνου μοναχοῦ Pargoire «ἀνταποκρινομένων εἰς πᾶσαν ἀνάγκην», τῶν συχνῶν ἐν τῷ κίρκψ ἐορτῶν, τῶν ποικίλων πανηγύρεων κτλ. κτλ. Περί πάντων τούτων δλ. λεπτομερείας καί διδλιογραφίαν παρ' 'Ανδρεάδη, ἰδίᾳ ἐν κεφ. θ΄ καί η΄.
- 88. Ούχί ἀνάξιον σημειώσεως ἐνταῦθά μοι φαίνεται ὅ-τι και ἀτυχἢ τινα διά τήν αὐτοκρατορίαν γεγονότα προή-γαγον τήν ἐμπορικήν σημασίαν τῆς Κωνσταντινουπόλεως.

Οὕτως, ἤδη πρό τῆς ἐμφανίσεως τοῦ Μωαμεθανισμοῦ καί τῆς ἀπωλείας τῆς Αἰγύπτου, ὁ μετά τῶν Περσῶν πόλεμος ἠνάγκασε τήν ἐμπορίαν τῆς κεντρικῆς ᾿Ασίας, ῆτις πρότερον διεξήγετο διά τῆς Ἐρυθρᾶς Θαλάσσης καί τῆς Αἰγύπτου, νά λάβη τήν ὁδόν τῆς Κασπίας καί τῆς Μαύρης Θαλάσσης. Ἐντεῦθεν ἀπό τοῦ δ΄ ἡμίσεος τοῦ ς΄ αἰῶρος Θαλάσσης. Ἐντεῦθεν ἀπό τοῦ δ΄ ἡμίσεος τοῦ ς΄ αἰῶρος ἐρος Θαλάσσης. ἀν

AQIEPQMA νος τόσον πληθος Τούρκων είχε συγκεντρωθη έν Κωνσταντινουπόλει, ώστε, ότε Ἰουστίνος ὁ δ΄ ἔστειλε πρεσβείας πρός τόν Μέγαν Χάνην τῶν Τούρκων, έξακόσιοι Τοῦρκοι

89. Πρόλ. τήν περί Άρμενίων Νεαράν 21 τοῦ Ἰουστινιανοῦ, ἰδία δέ τό προοίμιον αὐτῆς.

ώφελήθησαν έχ τῆς εὐχαιρίας ὅπως ἐπιστρέψωσιν εἰς τά

- 90. Άληθῶς δέν ἐπετρέπετο εἰς τούς ξένους νά συγκατοικῶσι μετά τῶν Βυζαντινῶν: «᾿Αφορίζονται τόποι έκάστη τούτων φυλη εἴτε ἐντός τῆς πόλεως εἴτε ἐκτός» (Miklosich Muller, Acta et diplomata, τόμ. Γ΄, 203, Ράλλη καί Πότλη, Σύνταγμα κτλ., τόμ. Ε΄ 415). Πλήν δ περιορισμός οὖτος δέν ἀπέκλειε συχνήν ἐπαφήν, δέν ἔλειπον ούτε προσωπικαί φιλίαι (πρόλ. Χωνιάτην σελ. 777) ούτε καί μικτοί γάμοι (πρδλ. Tafel καί Thomas, Urkunden zur Aelteren Geschichte Venedigs, τόμ. Α΄ σελ. 51) ἀφ' έτέρου δ' οὐδαμῶς συνεπήγετο διαμονήν ἐν συνοιχίαις δυσαρέστοις, τοὐναντίον μάλιστα τοὐλάχιστον ὅσον ἀφορᾳ εἰς τούς Ίταλούς.
- 91. Οἱ εἰς Κωνσταντινούπολιν ἐρχόμενοι Ρῶσοι ὑπερβάλλοντο εἰς πλείονας τῶν ἄλλων ξένων περιορισμούς. ἀλλά τοῦτο ἀφείλετο εἰς τόν φόδον, δν δικαίως ἐνέπνεον (Περί τῶν ἐλληνορρωσικῶν συνθηκῶν τοῦ ι΄ αἰῶνος δλ. διδλιογραφίαν παρ' 'Ανδρεάδη, σελ. 401).
  - . 92. "Ενθ' ἀνωτ. σελ. 146.
  - 93. Πρβλ. ἀνωτ. σημ. 1.
- 94. Μεταξύ τούτων διέπρεψε διά τήν πρός τούς ξένους συμπάθειαν, δ μᾶλλον φιλοεθνής τῶν πώποτε δασιλέων Θεόφιλος, ὅστις φέρεται καταρτίσας καί ἴδιον σῶμα στρατοῦ έκ τῶν προσφιλῶν εἰς αὐτόν Αἰθιόπων (Πράξεις μδ΄ μαρτύρων τοῦ Άμορίου, 27 ἔκδ. Vasilievski καί Nikitin, Πετρ. 1905) καί ὅστις ἀναμφισδητήτως ἐπήνεγκε σπουδαίας μεταδολάς εἰς τήν νομοθεσίαν, ὥστε νά καταστήση τήν έγκατάστασιν τῶν ξένων ἐν τῷ κράτει καί τῇ πρωτευούσῃ εὐκωλοτέραν. Οὕτω κατήργησε τήν διάταξιν τῆς ἐν Τρούλλω συνόδου (χεφ. 72), ήτις απηγόρευε τόν γάμον όρθοδόξου μεθ' αίρετικῶν, ἐπιστρέψας καί αὐτούς τούς γάμους πρός «Πέρσας», δηλαδή Μουσουλμάνους (Συνεχιστ. Θεοφάνους 112) τό τελευταῖον τοῦτο μέτρον ἐσκανδάλισεν ἄλλως τούς πιστούς, ώς φαίνεται καί ἐκ τοῦ ἑπομένου χωρίου τῶν προμνησθεισῶν Πράξεων. «Θεόφιλος συναγηγερκώς ἐκ διαφόρων γλωσσῶν ὅτι πλείστην συμμορίαν οὕς καί ζεύγνυσθαι ταῖς θυγατράσι τῶν πολιτῶν πρός δέ καί ἀστυγειτόνων βιαστιχῶς συντάξας ἀνέτρεψε τά Ρωμαίων αἴ- $\sigma\iota\alpha\gg$ .
  - 95. Πρδλ. 'Ανδρεάδην, σελ. 557-8.
- 96. Πόσην κατ' άντιδιαστολήν διανοητικήν παραγωγήν ταῦτα ὑποφαίνουσι, δεικνύει ἡ μετά τήν α΄ ἄλωσιν πρός τήν 'Ορθόδοξην 'Εκκλησίαν στάσις τῶν λατίνων αὐτοκρατόρων, ἀφ' έτέρου δέ ἡ κατά τήν βραχεῖαν βασιλείαν Αλεξίου τοῦ  $\Delta'$  ἐπίθεσις τῶν σταυροφόρων κατά τοῦ μουσουλμανικοῦ τεμένους, ἥτις καί προεκάλεσε τρομεράν πυρκαϊάν καταστρέψασαν σπουδαῖαν τμῆμα τῆς πόλεως.
- 97. Ἡ σημασία τῶν διατάξεων τούτων ἐξήρθη ἤδη σχεδόν πρό έκατονταετίας ύπό τῶν ξένων, γραφέντος μάλιστα ὅτι εἰς τούς δυζαντινούς «ὀφείλονται οὐ μόνον ἡ ἀναγέννησις τῶν γραμμάτων ἀλλά καί αἱ ἀρχαί πεπολιστισμένης νομοθεσίας» (πρόλ. Sauli, Della colonia dei Genovesi, Τωρῖνον 1831, τόμ. Α΄ 24, καί Depping, Histoire du commerce entre le Levant et l' Europe, Παρ. 1830, τόμ. Β΄ 15).
  - 98. Βλ. λεπτομερείας παρ' 'Ανδρεάδη, κεφ. δ΄.

- 99. Βλ. Bury, τόμ. Β΄, σελ. 525.
- 100. Λέγω πιθανῶς, διότι μόνον κατά συμπερασμόν δύναται νά λαλήση τις: άλλως οί δύο οὖτοι αἰῶνες διά τήν έλλειψιν τῶν πηγῶν δικαίως θεωροῦνται ὑπό τῶν φιλιστόρων ώς οί μαῦροι χρόνοι τῆς Βυζαντινῆς ἱστορίας.
- 101. Λυποῦμαι μή ἔχων πρόχειρον λόγον τινά τοῦ Γλάδστωνος, ὧ ὁ μέγας γέρων ὧμίλησεν ὑπό τό πνεῦμα τοῦτο περί τῶν Παρισίων ἐπί Ναπολέοντος Γ΄.
- 102. Ἐκτός τοῦ πληρέστατον σύγγραμμα εἰς τόν Μανουήλ ἀφιερώσαντος Chalandon καί τῶν ὅσων λέγουσιν οί ήμέτεροι, φέρ' εἰπεῖν ὁ Παπαρρηγόπουλος, ἤ οἱ γενικώτερα ἔργα γράψαντες, ὡς ὁ Heyd (Histoire du commerce du le Levant, γαλλ. μετάφρ. Réinaud, 2 τόμ., Λειψία, 1885-6), καί Norden (Papstum und Byzanz, Βερ. 1903), δλ. τάς μονογραφίας τοῦ Η. von Kap-Herr, Die abendländische Politik Kaisers Manuels (Στρασβοῦργον, 1881) καί τοῦ FR. Cognasso, Partiti politici e lotte dinastiche in Bisanzio alla morte di Manuele Comneno (Τωρῖνον, 1912).
- 103. Θεσσαλονίκης ἄλωσις, σελ. 16. οἱ Κάλλιγας, Ίστορία σελ. 16, Pears, Fall σελ. 142, Cognasso σελ. 5, φαίνονται δίδοντες πίστιν εἰς τήν ἀχρίδειαν τοῦ ἀριθμοῦ.
- 'O Willelmus Tyrensis (Rerum in partibus transmarinis gestarum historia, XXII, 12) δίδει στατιστικάς τινας πληροφορίας περί τῶν παθόντων κατά τάς τρομεράς άντιλατινικάς ταραχάς τοῦ ᾿Απριλ. 1682. Ὁ ἀριθμός τῶν σφαγέντων ανήρχετο είς 6.000, δ των πωληθέντων ώς δούλων είς τούς Τούρχους είς 4.000 (πρδλ. Belin, Histoire de la latinité à Constantinople, σελ. 6) ὁ τῶν διαφυγόντων δ' όμως ύπῆρξεν ἀσυγκρίτως μεγαλύτερος, διότι τῆς ἐπιθέσεως ἀναμενομένης ἀπό ἡμερῶν, πάντες οί δυνάμενοι ν' ἀναχωρήσωσιν εἶχον ἀπέλθει, ἐντεῦθεν δέ καί ἡ έλλειψις πάσης ἀντιστάσεως.
- 104. Τοῦ δδοιποριχοῦ τοῦ Βενιαμήν ὑπάρχουσι πολλαί μεταφράσεις: μία γαλλική δπό J.B. Baratier (Voyages de Rabbi Benjamin, fils de Jona de Tudèle, Παρ. 1734), μία άγγλική ύπό Asher (Λονδίνον 1840), μία γερμανική ύπό Grunhut καί Adler (Φρανκφούρτη 1903). Τά ἀφορῶντα εἰς τήν έλληνικήν αὐτοκρατορίαν εὕρηνται μεταπεφρασμένα καί ἐσχολιασμένα λατινιστί μέν ὑπό G.L.F. Tafel (De Thessalonica, Ούλμ, 1839), έλληνιστί δέ ύπό τοῦ κ. Λάζαρου Βελέλη ἐν τῆ Τεργεσταία Νέα Ήμέρα, φύλλω 27 Νοεμβρ / 9 Δεκ. 1899).
- 105. Τό χωρίον τοῦτο εἶχεν ἀνέκαθεν προκαλέσει τήν προσοχήν· δ Asher γράφων πρό τοῦ 1840 ἀναφέρει ἐν τοῖς σχολίοις αύτοῦ (τόμ. Β΄, σελ. 46) ὅτι εἶχεν ἤδη σχολιάσει αὐτό ὁ Hüllmann (Geschichte des Byzantinischen Han-
- 106. Οὐκ ὀλίγα τά κοινά ὑπῆρχον μεταξύ Βυζαντίου καί Βαγδάτης, ως κετέδειξε πρό ίκανοῦ χρόνου καί δ Α. Marrast (6λ. ἐν ταῖς Esquisses byzantines, Παρ. 1874, τό κεφάλαιον Bagdad sous les Khalifes). 'Αμφότεραι αί πόλεις ἦσαν πρωτεύουσαι ἀχανῶν κρατῶν καί κέντρα οὐ μόνον παιδείας, φιλανθρωπίας καί ἀπολαύσεων, ἀλλά καί έμπορίας καί διομηχανίας. Ἡ μεταξύ τῶν δύο πρωτευουσῶν ἀμοιδαία ἐπίδρασις ὑπῆρξε μεγάλη, ἰδία κατά τόν θ΄ αἰῶνα.
- 107. Πρβλ. ἀνωτέρω· τήν πολιτικήν γενναίων πρός τόν λαόν τῆς πρωτευούσης δώρων μετῆλθε καί δ Ἰωάννης δ Κομνηνός.
- 108. Ταύτης δύναταί τις ν' ἀντιληφθῆ διά τῆς ἀντιπαραβολής τῶν ἡγεμονίδων τῆς αὐλῆς ᾿Αλεξίου Α΄ πρός

τάς διαλαμψάσας ἐπί τοῦ ἐγγόνου αὐτοῦ· τήν δέ παραδολήν ταύτην εὐκολύνει μεγάλως ὁ τόμος Β΄ τῶν Figures Byzantines τοῦ Diehl.

109. Πρόλ. καί τούς στίχους τοῦ Τζέτζη (Χιλ. ΙΓ΄): Οἱ πόλιν γάρ τήν ἄνασσαν ναίοντες Κωνσταντίνου οὐχί μιᾶς φωνῆς εἰσι καί ἔθνους ἐνός μόνου, μίξεις γλωσσῶν δέ περισσῶν, ἄνδρες τῶν πολυκλέπτων Κρῆτες καί Τοῦρκοι, ᾿Αλανοί, Ρόδιοί τε καί Χῖοι,

άπλῶς ἔθνους τοῦ σύμπαντος, τῶν ἀπασῶν χωροῦντες. 110. Ὁ διωγμός δ' ὅμως οὖτος ὑπῆρξε προσωρινός ἤδη κατά τά πρῶτα ἔτη τῆς βασιλείας τοῦ Ἰσαακίου, πολιορκήσαντος τήν Βασιλίδα τοῦ Βρανᾶ, ὁ γαμβρός τοῦ αὐτοκράτορος Κορράδος di Momferrato ἢδυνήθη νά στρατολογήση μεταξύ τῶν ἐπανελθόντων λατίνων 250 ἱππεῖς καί 500 πεζούς (πρβλ. F. Cognasso, Un imperatore byzantino della decadenza, Isacco II Angelo, ἀνατύπωσις ἐκ τοῦ Bessarione, Ρώμη, 1915, σελ. 23). Ὅτε δ' ἔξερράγη ἡ πυρκαϊά τοῦ Αὐγούστου 1203, μετώκησαν πέραν τοῦ Κερατίου 15.000 λατῖνοι ἐγκατεστημένοι ἐν Κωνσταντινουπόλει (Villehardouin κεφ. ΧLIV).

- 111. Ἑδημοσιεύθη τό πρῶτον ὑπό Tafel καί Urkunden κτλ., τόμ. Α΄, σελ. 356.
  - 112. Βυζαντιναί Μελέται, σελ. 191.
- 113. Πρόλ. ἀνωτ. τήν έρμηνείαν, ἥν δίδει αὐτός ὁ Πασπάτης παραπλησίου χωρίου.
- 114. Καί δή ὅτι ἀνήρχοντο εἰς 1.500.000 ἄν δεχθῶμεν τήν ἀναλογίαν 1 πρός 5, ἤ 1.200.000, ἄν δεχθῶμεν ὅτι προχειμένου περί πολιορχίας καί οὐχί ἐκστρατείας ἠ-δύνατο νά φέρη ὅπλα τό τέταρτον τῶν ἀνδρῶν (πρδλ. ἀνωτ. σελ. 259).
  - 115. 'Απρίλιος 1204.
  - 116. Κεφ. LIV.
- 117. Παραθέτω τό χωρίον τοῦτο γαλλιστί, διότι διαπρεπεῖς τινες ἱστοριχοί, ἐν οἶς ὁ κ. Σπυρίδων Π. Λάμπρος (τόμ. ς΄, σελ. 184), ὑπολαμβάνουσιν ὅτι ὁ Βιλλαρδουῖνος ὁμιλεῖ περί τῶν ἀποτελεσμάτων τῶν τριῶν πυρκαϊῶν συλλήβδην λαμβανομένων εἰς ἐμέ φαίνεται ὅτι ὁμιλεῖ μόνον περί τῆς τρίτης.
- 118. Πρόλ. Lebasseur, Histoire de la population française avant 1789 (Παρ. 1889). Έν ἀρχῆ τοῦ ιδ΄ αἰῶνος ὁ πληθυσμός ἀνήρχετο ἤδη εἰς 20-22 ἐκατ. δεκατισθείς ὑπό φρικτοῦ λοιμοῦ (τοῦ Μαύρου Θανάτου), τοῦ ἐκατονταετοῦς πολέμου καί ἄλλων αἰτίων, ἤλαττώθη μετέπειτα σχεδόν εἰς τό ἤμισυ. Ἐπί Ἑρρίκου Γ΄ (1574-1589) ἀνήρχετο εἰς 14 ἐκατ. ἐκατόν ἔτη δραδύτερον εἰς 19 ὑποστάς κατά τά τελευταῖα ἔτη τῆς ὅασιλείας τοῦ Λουδοδίκου ΙΔ΄ μικράν ἐλάττωσιν ἐπανῆλθεν εἰς τό ἐπίπεδον τοῦ ιδ΄ αἰῶνος μόνον περί τά μέσα τοῦ ιη΄ αἰῶνος.
- 119. Πρόλ. Grande Encyclopédie, ἐν λέξει Paris. Κατά τόν Λεβάσσερ (Α΄ 156 κ. έξ.) ὁ πληθυσμός εἶχεν ἀνέλθει τῷ 1328 εἰς 300.000 ὁ Beloch (Antike und moderne

Grosstädte, σελ. 421, σημ. 2) δέν παραδέχεται τοῦτο, ἰστυριζόμενος ὅτι δέν ὑπερέβαινε κατά πολύ τάς 100.000.

120. Πρόλ. ἀνωτ. σελ. 402 σημ. 4.

- 121. Ὁ αὐτόπτης μάρτυς Χωνιάτης περιγράφων αὐτήν λεπτομερῶς, τήν θεωρεῖ ἀνωτέραν πάσης ἄλλης προγενέστερος πυρκαϊᾶς: «ὁ ἐμπρησμός ὁ τότε συμβάς, ἐναύσματα δραχέα τούς πάντας ἀπέδειξε» (Χωνιάτης, σελ. 732).
- 122. Καθ' δ τό πλεῖστον τοῦ δίου διανύσας ἐν Κωνσταντινουπόλει: πρόλ. τά ὑπό τόν τίτλον Forty years in Constantinople (Λονδ. 1915) ἀπομνημονεύματά του.
  - 123. Fall, σελ. 350.
- 124. Λέγω ελάχιστον δρον, διότι οι ύπολογισμοι ήμων περί τοῦ πληθυσμοῦ τῶν τριῶν μεγαλυτέρων γαλλικῶν πόλεων καί τῆς ἐκτάσεως τῶν δύο πρώτων πυρκαϊῶν ἦσαν μετριώτατοι.
- 125. Constaninople ατλ. σελ. 425. Μεταγενεστέρα ἀπογραφή ἀναφέρεται ἡ τοῦ 1885 (πρόλ. Oberhummer, παρά Pauly-Wissowa ἐν λέξει Constantinopolis απτά ταύτην οἱ κάτοικοι ἦσαν ἐν ὅλφ 873.565 κατανεμόμενοι ὡς έξῆς: Σταμπούλ 389.545. Πέραν καί Γαλατᾶς 237.293. Σκούταρι καί Καδίκιοι 118.467. ὄχθαι Εὐρωπαϊκοῦ Βοσπόρου 99.102. ὄχθαι ᾿Ασιατικοῦ Βοσπόρου 29.158.

'Αλλ' ή στατιστική αὕτη παραληφθεῖσα ἐκ γερμανικοῦ όδηγοῦ δέν ἔχει ἐπίσημον κῦρος. Οὐδ' ὑπάρχει ἄλλη μεταγενεστέρα παρουσιάζουσα τόν χαρακτῆρα τοῦτον, καθ' ὅσον ἡ διενέργησις ἀπογραφῆς περιλαμβάνεται μεταξύ τῶν μή πραγματοποιηθεισῶν ἐπαγγελιῶν τῶν Νεοτούρκων.

Καθ' ήμιεπίσημον στατιστικήν, ήν ἔσχον ἀνά χεῖρας, οἱ κάτοικοι τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπελογίζοντο κατά τάς παραμονάς τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πολέμου εἰς ἄνω τῶν 1.100.000 ἤτοι εἰς 500.000 Τούρκων, 400.000 Ἑλλήνων, 130.000 ᾿Αρμενίων, 60.000 Ἰουδαίων καί 18.000 παντοίων ξένων εἰς στρογγύλους ἀριθμούς.

126. Πρόλ. τό πολυτελέστατον ἔργον τοῦ Ε. Oberhummer, Konstantinopel unter Suleiman dem Grossen (Μόναχον, 1902: εὕρηται ἐν τῆ Ἐθνικῆ Βιόλιοθήκη).

- 127. «On ne connaît pas la population de l' Empire othoman; car les préjugès religieux s' opposent à la tenue de registres constatant les naissances et les décès ainsi qu' aux dénombrements des habitants. Les sectateurs de Mahomet pensent que ce serait en quelque sorte contrôler les opération de la Providence et pêcher contre le devoir d' une aveugle resignation à ses ordres» (πρ $6\lambda$ . Mouradja D' Ohsson, Tableau général de ' Empire Othoman,  $\tau$ όμ. VII,  $\sigma$ ε $\lambda$ . 300).
- 128. Κατά τάς πληροφορίας τοῦ ἀρμοδιωτάτου συναδέλφου κ. Π. Καρολίδου καί αὐτή ἡ κατά τόν Κριμαϊκόν πόλεμον ἀπογραφή ἐγένετο ὑπό τῶν συμμάχων ἐπί τῆ βάσει τοῦ καταναλισκομένου σίτου (πρβλ. καί τό Dictionnaire Encyclopédique τοῦ Arteau ἐν λέξει Constantinople).





# 'Αλέξανδρος Διομήδης (1874-1950)

Χρῆστος Μπαλόγλου

### Εἰσαγωγικά

Ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης ὑπῆρξε ὡς οἰχονομολόγος ἀναμφίβολα μία ἀπό τίς σπάνιες ἐκεῖνες φυσιογνωμίες πού συνδύασαν κατά τόν καλύτερο τρόπο τή θεωρία μέ τήν πράξη. Προνομιοῦχος ἀπό ἀπόψεως καταγωγῆς καί οἰκονομικῶν μέσων, προικισμένος μέ ἔξοχα πνευματικά χαρίσματα, σπούδασε στά πλέον φημισμένα Πανεπιστήμια τῆς Εὐρώπης τήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη καί τό Δίκαιο καί ἐνστερνίσθηκε τήν ἰδεολογία τοῦ οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ, πού τήν ἐποχή ἐκείνη βρισκόταν στόν κολοφῶνα τῆς δόξας της καί ἔγινε ἕνας ἀπό τούς χυριώτερους ἐκπροσώπους της στήν Ἑλλάδα.

Δέν εἶναι ὑπερδολικό, νομίζουμε, νά ὑποστηρίξουμε, ὅτι ἡ οἰκονομική πολιτική τῆς Ἑλλάδος γιά μισό σχεδόν αἰῶνα, καί εἰδικώτερα ἀπό τό 1910 ως τό 1950 - μέ έξαίρεση τά έτη 1939-46 - φέρνει στίς χυριώτερες ἐχδηλώσεις της τή σφραγίδα τῆς προσωπικότητας τοῦ Διομήδη. Εἴτε ὡς Ὑπουργός τῶν Οἰκονομικῶν, εἴτε ως Διοικητής τῆς Ἐθνικῆς Τραπέζης καί ἀργότερα τῆς Τραπέζης τῆς Ἑλλάδος, εἴτε ὡς Πρόεδρος τοῦ ἀνωτάτου Οἰκονομικοῦ Συμβουλίου, εἴτε ὡς Πρωθυπουργός κατά τήν τελευταία περίοδο τῆς ζωῆς του, εἴτε ώς οἰκονομολόγος καί άκαδημαϊκός, ἀπ' ὅλες αὐτές τίς δαθμίδες τῆς σταδιοδρομίας του, ἐπηρέασε καί κατηύθυνε τήν οἰκονομική πολιτική τῆς Ἑλλάδος, ὅσο λίγοι σύγχρονοί του.

### Βιογραφικά1

Ο 'Αλέξανδρος Διομήδης γεννήθηκε στήν 'Αθήνα τό 1874, ἀπό οἰκογένεια καταγόμενη ἀπό τίς Σπέτσες. Καραδοκυραῖοι Σπετσιῶτες εἶναι οἱ Κυριακοί, πρῶτος ἀνάμεσά τους ὁ 'Αναστάσιος Κυριακός, πρόπαππος τοῦ 'Αλέξανδρου Διομήδη. Γέροντας, ὅταν ἐξερράγη ἡ 'Επανάσταση τοῦ 1821, προσφέρει στόν 'Αγῶνα τό καράδι του, τόν «Πελεκᾶνο». Ένα ἀπό τά παιδιά του, ὁ Γκίκας Διομήδης Κυριακός, πάππος τοῦ 'Αλεξάνδρου Διομήδη, διετέλεσε Πρόεδρος τῆς

Έθνοσυνελεύσεως τοῦ 1864. Ὁ πατέρας τοῦ ᾿Αλεξάνδρου, ὁ Νικόλαος Διομήδης, διετέλεσε Καθηγητής τῆς Νομικῆς Σχολῆς καί διέπρεψε ὡς δικαστής, γιά μιά εἰκοσιπενταετία, τῶν Μικτῶν Δικαστηρίων τῆς Αἰγύπτου.

Μέσα στήν ἀτμόσφαιρα τῶν καραβοκυραίων, τῶν ἀγωνιστῶν τοῦ '21, τῶν πανεπιστημιακῶν νομοδιδασκάλων μεγαλώνει ὁ 'Αλέξανδρος Διομήδης. Μετά τήν ὁλοκλήρωση τῶν ἐγκυκλίων σπουδῶν του, ἐγγράφεται στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν. Μετά τήν ἀποφοίτησή του, συνεχίζει τίς σπουδές του, ἀρχικά στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου Βερολίνου — ὅπου διήκουσε τά μαθήματα τῶν Gustav von Schmoller καί Adolph Wagner² — καί ἀργότερα στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Λειψίας, ὅπου ἀναγορεύθηκε Διδάκτορας τοῦ Ποινικοῦ Δικαίου μέ ἐναίσιμο διατριβή μέ τίτλο « Ἡ ἔμπρακτος μετάνοια».

Μέ τήν ἐπιστροφή του στήν Ἑλλάδα ἐκπληρώνει ἕνα οἰκογενειακό χρέος μέ τήν ἔκδοση στά 1904 τῆς δίτομης ἑρμηνείας τοῦ Συντάγματος τοῦ 1864, τήν ὁποία δέν εἶχε προφθάσει νά ἐκδώσει ὁ πάππος του Διομήδης Κυριακός.

Τό 1905 ἀναγορεύεται ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης Υφηγητής τοῦ Διοικητικοῦ Δικαίου στή Νομική Σχολή ᾿Αθηνῶν μέ τή διατριβή του «Ὁ προϋπολογισμός τοῦ Κράτους» (᾿Αθῆναι 1905). Ἡ συστηματική καί ἐμβριθής αὐτή μονογραφία ὑπῆρξε ἡ γέφυρα, ἡ ὁποία, σύμφωνα μέ τόν ᾿Ακαδημαϊκό Κ. Τριανταφυλλόπουλο, «ὧδήγησε τόν Διομήδην εἰς τόν στίβον τῶν οἰκονομικῶν ἐν γένει ἐπιστημῶν»³.

Τό 1910 ἐκλέγεται βουλευτής τοῦ Κόμματος τῶν Φιλελευθέρων καί ὡς μέλος τῆς ᾿Αναθεωρητικῆς Βουλῆς καί τῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Συντάγματος τοῦ 1911 εἰσηγεῖται τίς διατάξεις αὐτοῦ γιά τό Συμβούλιο Ἐπικρατείας, ὑπῆρξε στή συνέχεια εἰσηγητής τῆς Νομοθεσίας περί Δήμων καί Κοινοτήτων καί διετέλεσε Ὑπουργός Οἰκονομικῶν κατά τήν περίοδο 1912-1915 καί προσωρινά Δικαιοσύνης καί Ἐξωτερικῶν. Ἐπί Κυβερνήσεως Κροκιδᾶ (1922) ἀνέλαβε καί πάλι

τό χαρτοφυλάκιο τοῦ Υπουργοῦ τῶν Οἰκονομικῶν (19 Σεπτεμβρίου ἔως 2 Νοεμβρίου) καί συνεργάσθηκε μέ τόν Ἐλευθέριο Βενιζέλο στή Συνθήκη τῆς Λωζάννης (1923).

Τήν καθαυτό οἰκονομική του ἱστορία ἀρχίζει νά γράφει ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης ὅταν ἀποφασίζει νά ἀφιερωθεῖ στήν τραπεζική οἰκογένεια, γενόμενος πρῶτα Συνδιοικητής τῆς Ἐθνικῆς Τραπέζης τό 1918, καί τό 1923 Διοικητής της.

'Από τή θέση αὐτή συνεχίζει τήν παράδοση μιᾶς σειρᾶς ἐξόχων Διοιχητῶν πού εἶχε τό πρῶτο πιστωτικό Ἱδρυμα τῆς χώρας. Ώς Διοιχητής της σχέπτεται νά ἐπεχτείνει τίς ἐργασίες τῆς Τραπέζης στό ἐξωτερικό. Κατά τήν ἐποχή τῆς θητείας του, ἡ Ἐθνική Τράπεζα ἀναλαμβάνει τό σημαντικό καί δύσκολο ἔργο τῆς διαχειρίσεως τῶν ἀνταλλάξιμων χτημάτων καί τῆς ἀποζημιώσεως τῶν ἀνταλλαγέντων ἑλληνικῶν πληθυσμῶν μέ τήν ἔχδοση δανείων⁴.

Ο ᾿Αλέξανδρος Διομήδης εἶχε ἤδη ἕνα παρελθόν ἄξιου Διοιχητῆ τῆς Ἐθνιχῆς Τραπέζης, ὅταν κλήθηκε νά πρωτοστατήσει στήν ἴδρυση τῆς Τραπέζης Ἑλλάδος. Διετέλεσε πρῶτος Διοικητής της καί συνέδεσε τό ὄνομά του μέ τά πρῶτα δήματα τῆς Τραπέζης. ᾿Αποσύρθηκε ἀπό τήν Διοίχηση τῆς Τραπέζης τό 1931.

'Από τότε ἀφιερώθηκε στίς ἱστορικές του μελέτες, οί δποῖες τόσο τόν είλχυαν ἀπό τά νεανικά του χρόνια. "Ολο αὐτό τό διάστημα πού ἀποσύρθηκε ἀπό τό δημόσιο δίο τῆς χώρας — ἐκτός ἀπό τήν περίοδο πού διετέλεσε Διοικητής τοῦ 'Ανωτάτου Οἰκονομικοῦ Συμβουλίου (1937-1941) - δ Διομήδης ἀσχολήθηκε μέ τήν οἰκονομία τοῦ Βυζαντίου. Καρπός τῶν ἐρευνῶν του εἶναι τό δίτομο ἔργο του μέ τίτλο Βυζαντιναί Μελέται, τόμοι Α-Β, 'Αθῆναι 1942-1946. 'Η πολιτική τοῦ Βυζαντινοῦ Κράτους τῆς Μακεδονικής Δυναστείας κατά τής μεγάλης ίδιοκτησίας είναι τό άντιχείμενο τοῦ πρώτου τόμου. Ό δεύτερος τόμος πραγματεύεται τίς σλαδικές ἐπιδρομές στήν Έλλάδα καί τήν πολιτική τοῦ Βυζαντίου.

Ο πρῶτος τόμος προξένησε τό ἐνδιαφέρον τῆς ἐπιστημονικῆς κοινότητος καί τῶν ἀκαδημαϊκῶν κύκλων<sup>5</sup>. Μετά τήν ἔκδοση τοῦ ἔργου, δέν εἶναι τυχαῖο πού ἡ ᾿Ακαδημία ᾿Αθηνῶν τόν ἐξέλεξε μέλος της στίς 7 Ἰουνίου 1945 καί ἡ ἐπίσημη ὑποδοχή του ὡς τακτικοῦ μέλους ἔλαδε χώρα στίς 15 Μαρτίου 1947.

Κατά τόν τελευταῖο καί κρίσιμο χρόνο τοῦ ἐσωτερικοῦ μεταξύ τῶν Ἑλλήνων πολέμου, θά ὁρκισθεῖ ἀντιπρόεδρος στήν Κυβέρνηση Θ. Σο-



φούλη (20 Ἰανουαρίου 1949). Ὁ Θ. Σοφούλης, ἡλικίας ἤδη 88 ἐτῶν, ἦταν φυσικό νά μή μετέχει οὐσιαστικά τοῦ κυβερνητικοῦ ἔργου. Κατά συνέπεια, ὁ πρῶτος ρόλος περιέρχεται στόν ᾿Αντιπρόεδρο τῆς Κυβερνήσεως. Μετά τόν θάνατο τοῦ Σοφούλη (24 Ἰουνίου 1949), ὁρκίσθηκε ὁ Διομήδης πρωθυπουργός καί ἐπί τῶν ἡμερῶν του κορυφώθηκε καί ἔληξε ὁ Πόλεμος (29 Αὐγούστου 1949)<sup>6</sup>.

Εἶναι ιδιαίτερα ἐνδιαφέρον νά ὑπογραμμίσουμε, ὅπως σημειώνει μάρτυρας τῶν γεγονότων<sup>7</sup>, ὅτι ὁ Διομήδης παρεπονεῖτο ὅτι, λόγω τοῦ φόρτου ἐργασίας τοῦ χυβερνητικοῦ ἔργου, δέν θά προλάβαινε νά δλοκληρώσει τό συγγραφικό ἔργο του γιά τό Βυζάντιο. Τό Βυζάντιο ἀποτελοῦσε πάντα τό κύριο μέλημά του.

Κατά τή διάρχεια τῆς πρωθυπουργίας του ἀπετράπη ἡ ἐχτέλεση τῶν Μ. Γλέζου καί Λ. Κύρχου, ἐγκαινιάζοντας μέ τόν τρόπο αὐτό τήν πολιτική τῆς λήθης.

Μετά τήν λήξη τοῦ Πολέμου ἡ Κυδέρνηση Διομήδη παραιτήθηκε. Ἄλλωστε ἡ ἐξέλιξη τῶν πραγμάτων καί ὄχι ἡ ἐπιθυμία ἤ ἡ θέληση τοῦ Λαοῦ εἶχε φέρει στήν ἐξουσία τόν ᾿Αλέξανδρο Διομήδη.

Ο Διομήδης πέθανε στίς 12 Νοεμβρίου 1950.

# ADIEPOMA

#### Ο Διομήδης ώς Οἰκονομολόγος

Ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης, Διοικητής τῆς Ἐθνικῆς Τραπέζης ἀπό τό 1923 μέχρι τό 1928 καί στή συνέχεια Διοικητής τῆς νεοσύστατης Τραπέζης τῆς Ἑλλάδος (1928-30), ὅπως προαναφέραμε, συμμετεῖχε ἔντονα στίς συζητήσεις πού ἀφοροῦσαν τά νομισματικά προβλήματα τῆς δεκαετίας τοῦ '20, τή σταθεροποίηση τῆς δραχμῆς καί τή διαμάχη πού ἀνέκυψε γιά τήν κυριότητα τοῦ καλύμματος τῆς Ἐθνικῆς Τραπέζης, ἡ ὁποία ἔπρεπε νά μεταβιβασθεῖ στήν Τράπεζα τῆς Ἑλλάδος<sup>8</sup>.

Ο Διομήδης εἶναι γνωστό ὅτι πρόσκειτο στό Κόμμα τῶν Φιλελευθέρων καί ἀντιμετώπισε τήν κριτική συντηρητικῶν κύκλων πού ἐκπροσωποῦσαν τό τραπεζικό κατεστημένο, οἱ ὁποῖοι τοῦ καταλόγιζαν ὑπερβολική χορήγηση δανείων ὅταν ἦταν Διοικητής τῆς Ἐθνικῆς Τραπέζης, ἔτσι ὥστε νά χαρακτηρίζεται ὀπαδός τῆς πολιτικῆς τοῦ φθηνοῦ χρήματος καί συνυπεύθυνος γιά τόν πληθωρισμό πρίν ἀπό τή σταθεροποίηση9.

Ο Διομήδης ύπῆρξε ἕνας ἔνθερμος ύποστηρικτής τῆς ποσοτικῆς θεωρίας τοῦ χρήματος, τήν δποία θεωρούσε ώς προϋπόθεση τοῦ ἰσχυροῦ νομίσματος 10. Ἡ ἐξασφαλισμένη καί δηλωμένη ἐπίσημα ἐσωτερική ἀξία τοῦ νομίσματος πού κυκλοφορεῖ σέ ποσότητα ἀνάλογη μέ τίς ἀνάγκες τῶν συναλλαγῶν διαταράσσεται, σύμφωνα μέ τόν Διομήδη, «ἐχ τῆς ἀποτόμου ἐπεμδάσεως τοῦ Κράτους στήν δμαλή έξέλιξη τῆς ζωῆς τοῦ νομίσματος»<sup>11</sup>. Ώς παράδειγμα ἐπεμβάσεως τοῦ Κράτους ἀναφέρεται ἡ ἔκδοση χαρτονομίσματος γιά τήν κάλυψη τρεχουσῶν ἀναγκῶν, ἀντί τό ἴδιο τό Κράτος «νά πιέση τήν οἰχονομίαν τοῦ τόπου καί νά ἀντλήση ἐξ αὐτῆς φανερά τίς ἔκτακτες προσόδους, ὧν εἶχεν ἀνάγκη διά νά καλύψη» $^{12}$ . Ἡ ἔκδοση χαρτονομίσματος θά δημιουργήσει μία διαδικασία τέτοια πού θά όδηγήσει στήν ἄνοδο τῶν τιμῶν, στή φυγή κεφαλαίων στό έξωτερικό καί στήν κερδοσκοπία, φαινόμενα τά δποῖα θά συντελέσουν στήν πτώση τῆς παραγωγικῆς δραστηριότητας 13. Άπότοκο φαινόμενο τοῦ πληθωρισμοῦ εἶναι ἡ ἐξάρθρωση τῶν Δημοσίων Οἰχονομικῶν - καί εἰδικότερα ἡ ἀδυναμία ἰσκοσκελίσεως τοῦ προϋπολογισμοῦ $-{}^{14}$  καί ἡ συνεπακόλουθη ἔνταση τῶν κοινωνικῶν συγκρούσεων, τήν δποία δ Διομήδης περιγράφει άναλυτικά μέ τόν πλέον μελανότερο τρόπο<sup>15</sup>.

Κατά τήν πρόταση τῶν συγκεκριμένων μέτρων γιά τήν ἔξοδο ἀπό τήν κρίση υἱοθετεῖ τά δόγματα τῆς ὀρθόδοξης κλασσικῆς Σχολῆς: σύν-

δεση τοῦ νομίσματος μέ τό χρυσό καί μετατρεψιμότητά του<sup>16</sup>, μείωση τῶν δημοσίων δαπανῶν, πού χαρακτηρίζεται ὡς «ὁ κυριώτατος συντελεστής τῆς καταστροφῆς τοῦ νομίσματος»<sup>17</sup> καί ἐσσκέλιση τοῦ προϋπολογισμοῦ.

Τά προδλήματα πού ἐνέσκηψαν στήν έλληνική οἰκονομία μετά τήν οἰκονομική κρίση τοῦ 1929 ἀπασχόλησαν ἔντονα τόν Διομήδη. Εἶναι ένδειχτιχό ὅτι ὁ Διομήδης ἀναγνωρίζει ὅτι ὁ οἰκονομικός φιλελευθερισμός δέν εἶναι σέ θέση νά δώσει λύσεις στά ύφιστάμενα προδλήματα καί γιά τόν λόγο αὐτό διαβλέπει τήν ἀνάγκη μιᾶς νέας συντονισμένης οἰκονομικῆς πολιτικῆς. Τό 1935 γράφοντας γιά τό έλληνικό οἰκονομικό πρόδλημα θά διακηρύξει ὅτι «ὁ ἄκρατος οἰκονομικός λιμπεραλισμός, παράδεισος τοῦ Ελληνος, ἔχει ἀποθάνει πλέον. Ὁ ἐλεύθερος ἀγών, ὅστις ἐθεωρεῖτο ἄλλοτε ή ζωογόνος πηγή κάθε οἰκονομικῆς δράσεως, κρίνεται νῦν, ὅτι πρέπει νά ὑποχωρήση είς ρυθμόν ένιαῖον, είς συνδυασμένην ἐνέργειαν δλοκλήρου τοῦ κοινωνικοῦ σώματος» 18. Παράλληλα, εἶχε διαγνώσει, ὡς Πρόεδρος τοῦ ἀνωτάτου Οἰχονομιχοῦ Συμβουλίου, ὅτι ἡ Ἑλλάδα ἔπρεπε νά στραφεῖ στήν ἀξιοποίηση τῶν δικῶν της πόρων. Τό πρόβλημα πού ιδιαίτερα τόν άπασχολοῦσε ἦταν ἡ ἐκδιομηχάνιση καί ἡ ἐνεργειακή οἰκονομία τῆς χώρας. Πίστευε συνειδητά στή δυνατότητα τῆς ἐκδιομηχανίσεως τῆς Ἑλλάδος καί στήν ἀνάγκη τῆς βαρειᾶς βιομηχανίας, μέ ὶδιαίτερη ἔμφαση στούς τομεῖς τῶν ὀρυχείων καί μεταλλείων 19. Παράλληλα, τόνιζε ὅτι ἡ ἐπίτευξη τῆς οἰκονομικῆς αὐταρκείας τῆς χώρας θά καταστεῖ δυνατή μόνον ὅταν ὑπάρξει ὁμόνοια ἀνάμεσα στούς Έλληνες<sup>20</sup>.

Μέ τά τρέχοντα οἰκονομικά θέματα καί προδλήματα πού ἐπισώρευσε ἡ τριπλή ξενική κατοχή καί δ Πόλεμος στήν χώρα μας ἀσχολήθηκε συστηματικά δ Διομήδης, παρόλο πού τό κύριο δάρος τῶν συγγραφικῶν του ἐνδιαφερόντων δρισκόταν στήν μελέτη καί σπουδή τῆς Βυζαντινῆς οἰκονομίας 21. Σέ ἐκτενές ἄρθρο του στό περιοδικό «Νέα Οἰκονομία», πού ἐξέδιδε ἀπό τό 1946 δ Καθηγητής τῆς Νομικῆς Σχολῆς "Αγγελος Θ. 'Αγγελόπουλος (1904-1995)<sup>22</sup>, ἀναφέρεται στήν άποκατάσταση τῶν κατεστραμμένων σιδηροδρόμων, λιμένων, δδῶν κτλ. ἀφενός, καί στήν ἀξιοποίηση τῶν παραγωγικῶν δυνάμεων πού παραμένουν ανεχμετάλλευτες αφετέρου. Ίδιαίτερα θά τονίσει τόν ρόλο καί τή σημασία της ύδροηλεκτρικής ἐνέργειας μέ τήν ἀξιοποίηση τῶν ὑδάτων<sup>23</sup>. Οἱ σκέψεις του αὐτές θά διατυπωθοῦν τήν ἴδια ἐποχή καί ἀπό τόν Δ. Μπάτση, ὅπως προαναφέραμε. Στή συνέχεια, δ Διομήδης προδαίνει σέ μία σημαντική ἐπισήμανση, πού σήμερα ἀποκτᾶ ἐπικαιρότητα: οἱ γερμανικές ἀποζημιώσεις καί τά δάνεια τῆς Κατοχῆς. 'Αναφέρει ὅτι τό ποσό τοῦ δανείου εἶναι διαφορετικό ἀπό ἐκεῖνο τῶν ἐπανορθώσεων — κάτι πού ὑποστήριξε καί ὁ Καθηγητής 'Α. Σμπαρούνης (1892-1987) στή Διάσκεψη τῶν νικητριῶν χωρῶν γιά τίς πολεμικές ἐπανορθώσεις (Παρίσι 1946)<sup>24</sup> – καί ὑπογραμμίζει ὅτι τό ποσό αὐτό ἀποτελεῖ «λαβεῖν εἰδικόν τῆς Ἑλλάδος, λαβεῖν ἐκκαθαρισμένον, μή δυνάμενον νά ριφθή στόν καιάδα τῶν ἄλλων ἐπανορθώσεων, ἀφοῦ ἡ Ἑλλάς θά ἐδικαιοῦτο σέ τοῦτο ἀκόμη καί σέ περίπτωση νίκης τοῦ "Αξονος»<sup>25</sup>. Τέλος, ἐκφράζει τήν ἀπορία του γιά τό γεγονός ὅτι «ἡ Ἑλλάς δέν ἐπέτυχεν ἀκόμη κατ' άρχήν τήν άναγνώριση τῆς είδικῆς ταύτης ἀπαιτήσεώς της άρμοδίως» $^{26}$ .

Γιά τήν οἰκονομική καί κοινωνική ἀνάκαμψη τόνιζε τήν ἀνάγκη ἑνός ἐλέγχου ἀπό τό Κράτος, ἑνός περιορισμένου «παρεμβατισμοῦ», ὁ ὁποῖος θά ἀπέβλεπε στήν «περιστολήν τῆς οἰκονομικῆς αὐτοτελείας τοῦ ἰδιώτου». «Ἐπιβάλλεται νομίζω», γράφει χαρακτηριστικά, «καί στούς Ἐλληνας, τῶν ὁποίων νοσεῖ ἡ πατρίς, ἡ δύναμίς της δέν ἀναμένομεν ν' ἀνασυγκροτηθῆ μέ βοήθειαν ξενικῆς ἐπικουρίας, νά ἐντείνουν πρῶτον τήν ἀπόδοση τῆς ἐργασίας των, νά δεχθοῦν δέ ἀγογγύστως τήν περιστολήν τῆς οἰκονομικῆς των αὐτοτελείας»<sup>27</sup>. Μέ τίς ἀπόψεις του αὐτές ἀνεγνώριζε ὁ Διομήδης ὅτι ἡ πολιτική τοῦ παρεμβατισμοῦ κρινόταν ἀναγκαία γιά τήν οἰκονομική ἀνόρθωση.

#### Ο Διομήδης ώς ίστορικός τῆς οἰκονομίας

Μέ τήν οἰκονομική ἱστορία ἄρχισε νά ἀσχολεῖται ὁ Διομήδης μετά τήν ἀποχώρησή του ἀπό τά δημόσια ἀξιώματα. Τόν προσείλκυσε τό Βυζάντιο καί ἀφιερώθηκε στή Βυζαντινή Οἰκονομία. Εἰδικότερα μελέτησε τίς οἰκονομικές περιπέτειες τοῦ παρακμάζοντος Βυζαντίου καί τό Βυζαντινό νόμισμα.

Στό ἐκτενές μελέτημά του «Οἰκονομικαί περιπέτειαι τοῦ παρακμάζοντος Βυζαντίου. Ἡ τελική πτῶσις τοῦ βυζαντινοῦ νομίσματος» ἐδ, ἀφοῦ ἀποδώσει ἔναν χαρακτηρισμό στήν Βυζαντινή οἰκονομία, τήν ὁποία θεωρεῖ «ἐγγυτέρα πρός τήν οἰκονομίαν τῶν βασιλείων τῆς ἐλληνιστικῆς περιόδου» ἐδ καί προβάλλει τόν ἔντονο παρεμβατικό χαρακτήρα της, προβαίνει σέ μιά ἀναλυτική παρουσίαση τῆς ἱστορίας τοῦ βυζαντινοῦ νομίσμα-

τος. Ἡ δαθμιαία κιδδηλεία τοῦ πλέον ἰσχυροῦ νομίσματος πού ἔχει νά παρουσιάσει ἡ οἰκονομική ἱστορία μέχρι τώρα, ἐγκαινιάσθηκε μέ τόν Νικηφόρο Βοτανειάτη (1078) καί συνεχίσθηκε μέ τούς Κομνηνούς<sup>30</sup>. Ἡ παράλληλη οἰκονομική ἄνοδος τῶν ἰταλικῶν πόλεων πού λαμβάνει χώρα ἀπό τόν 12ο αἰῶνα μέ τήν συνακόλουθη εἴσοδο τῶν νομισμάτων τους στή Βυζαντινή ἐπικράτεια ὁδήγησαν στήν τελική πτώση τοῦ Βυζαντινοῦ νομίσματος.

Σέ μεταγενέστερο δημοσίευμά του μέ τίτλο «Ἡ Βυζαντινή Οἰκονομία καί ἡ πολιτική τοῦ παρεμβατισμοῦ»<sup>31</sup> θά ἀσχοληθεῖ μέ τή διαφορά ἀνάμεσα στήν οἰκονομία τῆς Ρώμης ἀπ' ἐκείνη τοῦ Βυζαντίου<sup>32</sup>, θά ὑπογραμμίσει τόν παρεμβατικό χαρακτῆρα τῆς Βυζαντινῆς οἰκονομίας<sup>33</sup> καί μέ βάση τήν ἔκδοση τοῦ «Ἐπαρχικοῦ Βιβλίου» θά ἀξιολογήσει τόν ἰδιόμορφο χαρακτήρα τῶν συντεγνιῶν<sup>34</sup>.

Τό 1943 ἐχδίδει τόν Α΄ τόμο τῶν «Βυζαντινῶν Μελετῶν» πού ἀποτελεῖ καρπό μακροχρόνιων ἐρευνῶν καί συστηματικῆς σπουδῆς. Ὁ τόμος αὐτός πραγματεύεται τήν πολιτική τῆς Μακεδονικῆς Δυναστείας κατά τῆς μεγάλης ἰδιοκτησίας, τήν κρίση τοῦ 11ου αἰώνα καί τήν καταστροφή τοῦ Μικρασιατικοῦ Ἑλληνισμοῦ. Ἡ ἐξαθλίωση τῶν γεωργῶν πού ἐπῆλθε ἀπό τό καθεστώς τῶν χαριστηρίων καί δωρεῶν πού δαθμιαῖα υἰοθέτησαν οἱ αὐτοκράτορες κατά τούς τελευταίους αἰῶνες τοῦ Βυζαντίου συνετέλεσε στήν παρακμή του. Ὁ Α΄ τόμος παρουσιάσθηκε τό ἐπόμενο ἔτος ἀπό τόν Βυζαντινολόγο-ἀκαδημαϊκό Κωνσταντῖνο Ἄμαντο³5.

Τό θέμα τῆς γαιοκτησίας καί ἡ παραχώρηση τῶν προνομίων σέ συγκεκριμένες προσωπικότητες τῆς δυζαντινῆς κοινωνίας θά συνεχίσει νά ἀπασχολεῖ τόν Διομήδη. Ἡ ἔκδοση τοῦ χρυσοδούλλου τοῦ Κωνσταντίνου Παλαιολόγου τοῦ ἔτους 1449 πού ἐπικύρωνε τά ἀργυρόδουλλα τοῦ Δεσπότη τοῦ Μωρέως Θεοδώρου Β΄ γιά τήν παραχώρηση ἐκτάσεων γῆς στούς γυιούς τοῦ Γεμιστοῦ ἀπό τόν Κωνσταντίνο Κουγέα (1928) ἀπασχόλησε τόν Διομήδη, ὁ ὁποῖος, σέ σχετική του ἀνακοίνωση στήν 'Ακαδημία 'Αθηνῶν μέ τίτλο «Τό χρυσόδουλλον Κωνσταντίνου τοῦ Παλαιολόγου καί τό φεουδαλικόν δίκαιον στό Βυζάντιον»<sup>36</sup>, διερευνᾶ τίς διατάξεις τοῦ κειμένου τοῦ χρυσοδούλλου καί καταλήγει στό συμπέρασμα ὅτι διατάξεις φραγκικῶν φεουδαλικῶν θεσμῶν εἶναι ἐμφανεῖς στό Βυζάντιο κατά τόν 14ο καί 15ο αἰῶνα.

Τό 1946 θά κυκλοφορηθεῖ ἡ ίστορική του πραγματεία μέ τίτλο Αί σλαβικαί ἐπιδρομαί στήν

ADTEPOMA

Έλλάδα καί ή πολιτική τοῦ Βυζαντίου (᾿Αθῆναι: Παπαζήσης, 1946), πού ἀποτελεῖ τόν Β΄ τόμο τῶν Βυζαντινῶν Μελετῶν του. Ὁ Διομήδης προβαίνει σέ συστηματική μελέτη τῶν πηγῶν καί τῶν συγγραφέων πού κάνουν λόγο γιά τήν κάθοδο τῶν ᾿Αβαροσλάβων στήν ἐλληνική ἐπικράτεια (σσ. 9-14) καί μέ λεπτομέρεια ἐξιστορεῖ τήν σλαβική ἐξάπλωση κατά τόν 7ο καί 8ο αἰῶνα καί τήν πολιτική τοῦ Βυζαντίου.

Στόν ἐναρχτήριο λόγο του στήν ᾿Ακαδημία ᾿Αθηνῶν κατά τήν ἐπίσημη ὑποδοχή του ὡς τακτικοῦ μέλους τήν 15η Μαρτίου 1947 μέ τίτλο «Χαρακτηριστικά γνωρίσματα τῆς ἀκμῆς καί παρακμῆς τοῦ Βυζαντίου»<sup>37</sup>, θά ἀναφερθεῖ σέ δρισμένα γεγονότα καί σέ συγκεκριμένες προσωπικότητες πού σημάδεψαν τήν ὑπερχιλιετῆ ἱστορία τοῦ Βυζαντίου.

Μέ τό πρόβλημα τῆς φορολογίας τῆς γῆς, τοῦ οὐσιωδέστερου παραγωγικοῦ συντελεστῆ τῆς Βυζαντινῆς οἰκονομίας, θά ἀσχοληθεῖ σέ ἔνα τελευταῖο δημοσίευμά του μέ τίτλο «Ἡ ἐξέλιξις τῆς φορολογίας τῆς γῆς στό Βυζάντιον»<sup>38</sup>, ὅπου θά ὑπογραμμίσει ὅτι ἡ βαθμιαῖα αὕξηση τῆς φορολογίας τῆς γῆς —ἡ ὁποία ὑπῆρξε πηγή ἐσόδων γιά τό δημόσιο ταμεῖο — ὁδήγησε στήν ἐξάπλωση τῶν ἀγροτῶν καί τήν μείωση τῆς παραγωγικότητος μέ ἄμεση συνέπεια τήν ἐλάττωση τῆς γεωργικῆς παραγωγῆς.

Εἶναι, τέλος, ἀξιοσημείωτο καί ὄχι εὐρύτερα γνωστό ὅτι ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης εἶχε ἑτοιμάσει ἔνα τρίτο τῆς σειρᾶς «Βυζαντιναί Μελέται» μέ τούς ὑπότιτλους α) Ἡ οἰκονομική πολιτική τοῦ φθίνοντος Βυζαντίου καί 6) Ἡ ἐξάρθρωσις τῆς διοικήσεως, ὁ ὁποῖος ἔμεινε ἀκόμα ἀνέκδοτος⁴0, ἄν καί ὁ Ὁμότιμος Καθηγητής τῆς Στρατιωτικῆς Σχολῆς Εὐελπίδων Σάββας Σπέντζας⁴1 ἀπό πολύ παλαιά εἶχε ὑποστηρίξει τήν ἔκδοση τῶν ἀδημοσίευτων αὐτῶν κειμένων.

### Τελικές παρατηρήσεις

Ὁ ᾿Αλέξανδρος Διομήδης ἀντιπροσώπευε ἀναμφισδήτητα τήν ἐποχή τοῦ οἰχονομιχοῦ φιλελευθερισμοῦ σέ μιά περίοδο πού τά κελεύσματα τῆς κεϋνσιανῆς θεωρίας καί τῆς παρεμδατιχῆς πολιτικῆς δρίσκονταν στήν ἐπικαιρότητα. Μέ τήν ἱστοριχή του παιδεία κατάλαδε τήν ἔννοια τῆς συνέχειας, τῆς ἀνανεώσεως, τῆς ἀναπροσαρμογῆς. Τό ἱστοριχοοιχονομιχό του ἔργο γιά τό Βυζάντιο τόν ἀνέδειξε ὡς ἕνα συνεχιστή τοῦ ᾿Ανδρέα Μ. ᾿Ανδρεάδη καί συνέβαλλε στή μελέτη τοῦ Βυζαντινοῦ νομίσματος.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Πληροφοριακό ύλικό γιά τή ζωή καί τό ἔργο τοῦ ἀλεξ. Διομήδη ἀρυσθήκαμε ἀπό τά δημοσιεύματα τῶν Κωνσταντίνου Τριανταφυλλοπούλου «Περί τοῦ ἔργου τοῦ ἀλεξάνδρου Διομήδους. Προσφώνησις κατά τήν ὑποδοχή του», Πρακτικά τῆς ἀκαδημίας ἀθηνῶν, 22 (1947), 8γ΄-8θ΄. ἀλ.Θ. ἀγγελοπούλου, «Ὁ ἀλέξανδρος Διομήδης ὡς Οἰκονομολόγος», στοῦ ἰδίου, Οἰκονομικές ἀπόψεις 1946-1958. ἀθῆναι: Δίφρος, 1958, σσ. 49-56 [ἀνατύπωση ἀλ.Θ. ἀγγελοπούλου, ἀπό τήν Κατοχή στόν Ἐμφύλιο. Ἡ Μεγάλη Εὐθύνη τῶν Συμμάχων. Ένα διδλίοσυνέντευξη στόν Σοφοκλῆ Γ. Δημητρακόπουλο. ἀθήνα: Παρουσία, 1994, σσ. 207-13]. Ξεν. Ζολώτα, Οί πρῶτοι Διοικηταί τῆς Τραπέζης τῆς Ἑλλάδος 1928-1954. ἀθῆναι 1957, σσ. 9-14.
- 2. Ἰω. Καλιτσουνάκη «Χαιρετισμός κατά τήν ἐπίσημον ὑποδοχήν τοῦ ᾿Αλεξάνδρου Διομήδους ὡς τακτικοῦ μέλους τῆς ᾿Ακαδημίας», Πρακτικά τῆς ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν 22 (1947) [1951], 8α΄-86΄.
  - 3. Κ. Τριανταφυλλοπούλου, δ.π., σ. 8δ΄.
  - 4. Ξενοφ. Ζολώτα, δ.π., σ. 11.
- 5. Πρβ. τήν παρουσίαση τοῦ πρώτου τόμου ἀπό τόν ἀκαδημαϊκό, Καθηγητή Βυζαντινῆς Ἱστορίας Κ. Ἄμαντο στήν ᾿Ακαδημία ᾿Αθηνῶν. Βλ. Πρακτικά τῆς ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν, 19 (1944) [1948], 191-193.
- 6. Σπ. Μαρκεζίνη, Σύγχρονη Πολιτική Ίστορία τῆς Έλλάδος (1936-1975), τόμ. Β΄, ᾿Αθήνα: Πάπυρος, 1994, σσ. 321-329.
  - 7. Σπ. Μαρκεζίνη, δ.π., σ. 324.
- 8. Πρδ. κατ' ἐκλογήν τά δημοσιεύματά του: ᾿Αλεξ. Διομήδη «᾿Απάντησις στά ἄρθρα τῶν Times περί τῶν ἐλ-ληνικῶν οἰκονομικῶν», «Μηνιαία Οἰκονομική καί Κοινωνική Ἐπιθεώρησις», τ. 2 / 1925-26. ᾿Αλεξάνδρου Ν. Διομήδους, Ἡ νομισματική μας ἀσθένεια καί τά μέσα πρός θεραπείαν αὐτῆς. ὙΕν ᾿Αθήναις: ὙΕστία, 1928. ᾿Αλεξ. Ν. Διομήδη, Μετά τήν Κρίσιν. Οἰκονομικαί καί δημοσιονομικαί μελέται 1932-1934. ᾿Αθῆναι: Βιδλιοπωλεῖον Κάουφμαν, 1935.
- 9. Πρ6. γιά μιά ἐκτενῆ ἀνάλυση τοῦ θέματος τήν ἐ-ξονυχιστική καί διερευνητική μελέτη τοῦ Μιχ. Ψαλιδόπουλου, Ἡ Κρίση τοῦ 1929 καί οἱ Ἦληνες οἰκονομολόγοι. Συμβολή στήν ἰστορία τῆς οἰκονομικῆς σκέψης στήν Ἑλλάδα τοῦ Μεσοπολέμου. ᾿Αθήνα 1989, σσ. 317, 320-325, 338-339.
- 'Αλεξ. Ν. Διομήδους, 'Η νομισματική μας ἀσθένεια καί τά μέσα πρός θεραπείαν αὐτῆς, ὅ.π., σ. 8.
  - 11. Άλεξ. Ν. Διομήδους, δ.π., σ. 9.
  - 12. 'Αλεξ. Ν. Διομήδους, δ.π., σ. 10.
  - 13. Α. Διομήδους, δ.π., σσ. 13-22.
- 14. Α. Διομήδους, δ.π., σ. 22, δ δποῖος θά ὑπογραμμίσει: «ἀσφαλῶς τά δημόσια οἰχονομικά ἐξαρθρώνονται ἐχ βάθρων, δέν ὑπάρχει δέ οὐδεμία περίπτωσις ἐν τῷ χόσμῳ χράτους, ἐξελθόντος ἄνευ βαθυτάτων χαί αἰσθητοτάτων τραυμάτων ἐχ τῆς ὀδυνηρῆς αὐτῆς περιπετείας» (Υπογράμμιση ἀπό τόν Διομήδη).
- 15. 'Α. Διομήδους, δ.π., σσ. 29-34. Μιχ. Ψαλιδόπουλου, Πολιτική Οἰκονομία καί ελληνες διανοούμενοι. Μελέτες γιά τήν Τστορία τῆς Οἰκονομικῆς Σκέψης στή σύγχρονη Έλλάδα. 'Αθήνα: τυπωθήτω Γ. Δαρδανός, 1999, σσ. 142-143.

- 16. 'Α. Διομήδους, δ.π., σ. 41.
- 17. 'Α. Διομήδους, δ.π., σ. 44.
- 18. 'Α. Διομήδους, Τό πρόβλημα τοῦ οἰκονομικοῦ μας μέλλοντος. 'Αθῆναι 1935.
- 19. ἀλεξ. Ν. Διομήδη, Μετά τήν χρίσιν, ὅ.π., σσ. 61-80.
- 20. Δέν εἶναι χωρίς σημασία νά σημειώσουμε ὅτι τήν σημασία τῆς βαρειᾶς βιομηχανίας γιά τήν οἰκονομική ἀνάπτυξη τῆς χώρας εἶχε ἀναλύσει ἀργότερα ὁ Δ. Μπάτσης στό ἔργο του Ἡ βαρειά βιομηχανία στήν Ἑλλάδα. ᾿Αθῆναι: Τά Νέα Βιβλία, 1947 [βλ. τήν τρίτη ἔκδοση μέ πρόλογο Ν. Κιτσίκη, ᾿Αθήνα: Κέδρος, 1977], ὁ ὁποῖος θά στηριχθεῖ στίς γνωμοδοτήσεις τοῦ ᾿Ανωτάτου Οἰκονομικοῦ Συμβουλίου.
- 21. Πρόλ. 'Α. Διομήδη. Δύο ἄρθρα: 1) «Σκέψεις τινές ἐπί τῆς οἰκονομικῆς καταστάσεως» («Νέα Οἰκονομία», 4 Φεδρουαρίου 1947). 2) « Ἀπάντησις στήν ἀνοικτήν ἐπιστολήν τοῦ κ. Κ. Βαρβαρέσσου» («Νέα Οἰκονομία», 6 ᾿Απριλίου 1947). Ἰδίου, Νομισματικαί Περιπέτειαι. ᾿Αθῆναι, ᾿Οκτώβριος 1948. Πρόκειται γιά ἀναδημοσίευση δύο ἄρθρων του στό «Βῆμα» τῆς 11ης, 13ης καί 14ης Ἰουλίου 1948.
- 22. Ὁ ᾿Α. ᾿Αγγελόπουλος πού εἶχε ἐχλεγεῖ τό 1932 ὑφηγητής τῆς Νομικῆς Σχολῆς καί ἔχτακτος καθηγητής τό 1938, διαδεχόμενος τόν ᾿Α. ᾿Ανδρεάδη, ἀπολύθηκε μέ βάση τό Θ΄ Ψήφισμα τῆς 24-8-46 γιά τήν ἀνάμιξή του στήν Κυβέρνηση τοῦ Βουνοῦ. Τό περιοδικό διευθυνόταν μετά τό 1950 καί μέχρι νά ἐπιστρέψει, τό 1958, ὁ ᾿Αγγελόπουλος ἀπό τήν Ἑλβετία στήν Ἑλλάδα ἀπό τόν Χ. ᾿Αγαλλόπουλο. Τό περιοδικό κυκλοφοροῦσε ἀνελλιπῶς σέ μηνιαία βάση μέχρι τό 1967, ὁπότε καί ἀνέστειλε δριστικά τήν λειτουργία του.
  - 23. 'Α. Διομήδη, δ.π., 'Αθηναι 1947, σσ. 4-5.
- 24. 'Α. 'Ι. Σμπαρούνη, Μελέται καί 'Αναμνήσεις ἐκ τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου. 'Αθῆναι 1951, σσ. 38-41.
- 25, 26. 'Α. Διομήδη, δ.π., σσ. 5-7. Χαρακτηριστικά ἀναφέρει δ Διομήδης ὅτι «ἡ Ἑλλάς ἐκεφαλαιοδότησε τόν Γερμανικόν πόλεμον στήν 'Αφρικήν».

Τό θέμα τοῦ κατοχικοῦ δανείου ἀνακινήθηκε ἐκ νέου ἀπό τόν ἀείμνηστο ᾿Ακαδημαϊκό καί Καθηγητή ϶Αγγελο Θ. ᾿Αγγελόπουλο, ὁ ὁποῖος εἶχε προτείνει ὅτι τό ποσό αὐτό τοῦ δανείου θά ἦταν δυνατόν νά χορηγηθεῖ στήν Ἑλλάδα «σέ μιά μεσοπρόθεσμη χρονική περίοδο μέ καταναλωτικά καί κεφαλαιουχικά ἀγαθά, μέ ἐπενδύσεις ἤ μέ ἐ-

κτελέσεις βασικῶν ἔργων ὑποδομῆς ἀπό γερμανικές ἑταιρεῖες, πού θά πληρωθοῦν ἀπό τό γερμανικό κράτος». ᾿Α.Θ. ᾿Αγγελοπούλου, ᾿Από τήν Κατοχή στόν Ἐμφύλιο. ὅ.π., σ. 34. Τήν πληρέστερη ἀνάλυση καί πλέον ἐμπεριστατωμένη τοῦ προδλήματος ἔχει κάνει ὁ Τ. Ἡλιαδάκης, Οί ἐπανορθώσεις καί τό γερμανικό κατοχικό δάνειο. ᾿Αθήνα: Δετοράκη, 1997.

- τοράκη, 1997. 27. ΄Α. Διομήδη, Δύο Ἄρθρα, σσ. 13-14 (ὑπογράμμιση Διομήδη).
- 28. Δημοσιεύθηκε στήν «Ἐπιθεώρησιν Κοινωνικῆς καί Δημοσίας Οἰκονομικῆς» τῶν Καθηγητῶν ᾿Α. ᾿Αγγελοπούλου-Ξ. Ζολώτα, ἔτ. 8ον. τχ. Γ-Δ, Ἰούλιος-Δεκέμ-βριος 1939, σσ. 277-303.
- 29. ΄Α. Διομήδη, «Οἰκονομικαί περιπέτειαι...», δ.π., σ. 279.
  - 30. Αὐτόθι, σ. 294-95.
- 31. Δημοσιεύθηκε στήν «Ἐπιθεώρησιν Κοινωνικῆς και Δημοσίας Οἰκονομικῆς», ἔτ. 12ο, τχ. Α-Β, Ἰανουάριος-Ἰούνιος 1943, 3-28.
- 32. 'Α. Διομήδη, «Ή Βυζαντινή Οἰχονομία...», δ.π., σ. 5-6.
  - 33. 'Α. Διομήδη, δ.π., σσ. 9-12.
  - 34. 'Α. Διομήδη, δ.π., σσ. 17-20.
- 35. Κ. `Αμάντου, «Παρουσίασις τοῦ διδλίου τοῦ `Αλεξάνδρου Διομήδους, Βυζαντιναί Μελέται, τόμ. Α΄», Πρακτικά τῆς `Ακαδημίας 'Αθηνῶν, 19 (1944) [1948], 191-193.
- 36. Πρακτικά τῆς 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν 19 (1944) [1948] 194-198.
- 37. Ὁ Διομήδης εἶχε ἐκλεγεῖ ᾿Ακαδημαϊκός ἤδη ἀπό τίς 7 Ἰουνίου 1945, ἡ ἐπίσημη ὑποδοχή του εἶχε ὅμως καθυστερήσει.
- 38. Πρακτικά 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν 22 (1947) [1951] 8ί-8λε΄.
- 39. Έπετηρίς Έταιρείας Βυζαντινών Σπουδών 19 (1949) 306-314.
- 40. Τό θέμα αὐτό γνωστοποίησε ὁ Θανάσης Πετσάλης-Διομήδης στήν ἀναμνηστική ἔκδοση τῆς «Νέας Έστίας» 1453-1953 (τχ. 622/1953), «᾿Αφιέρωμα στά Πεντακόσια Ἔτη ἀπό τήν Ἅλωση».
- 41. Σ. Σπέντζα «Τρεῖς οἰχονομικοκοινωνικές καί πολιτικές μελέτες τοῦ Θανάση Πετσάλη-Διομήδη», «Νέα Έστία». ᾿Αφιέρωμα στόν Θανάση Πετσάλη-Διομήδη (1904-1995). Χριστούγεννα 1995, σσ. 172-178, ἐδῶ σ. 173.

# Βυζαντινά Μελετήματα 'Αλεξάνδρου Διομήδους

Παρατίθεται καταγραφή τῶν δημοσιευμάτων τοῦ ᾿Αλεξάνδρου Διομήδους κατά σειρά χρονολογική:

- α. «Ἡ πολιτική τῆς Μακεδονικῆς Δυναστείας κατά τῆς μεγάλης ἰδιοκτησίας», Ἑλληνικά Ι-Α (1938), 249-62.
- 6. «Οἰκονομικαί περιπέτειαι τοῦ παρακμάζοντος Βυζαντίου. Ἡ τελική πτῶσις τοῦ Βυζαντινοῦ νομίσματος», Ἐπιθεώρησις Κοινωνικῆς καί
- Δημοσίας Οἰκονομικῆς, ἔτ. 8ον, τχ. Γ-Δ, Ἰ-ούλιος-Δεκέμβριος 1939, σσ. 277-303.
- γ. Ἡ κρίσις τοῦ 11ου αἰῶνος καί ἡ καταστροφή τοῦ Μικρασιατικοῦ Ἑλληνισμοῦ. ἀνάτυπον ἐκ τῆς «Νέας Ἐστίας», ἀθῆναι 1942.
- δ. Βυζαντιναί Μελέται, τόμ. Α΄. 'Αθῆναι 1943, 2η ἔκδοσις, 'Αθῆναι, "Ικαρος, 1951.
- ε. «Ἡ Βυζαντινή Οἰκονομία καί ἡ πολιτική τοῦ παρεμβατισμοῦ», Ἐπιθεώρησις Κοινωνικῆς

καί Δημοσίας Οἰκονομικῆς, ἔτ. 12ον, τχ. Α-Β, Ἰανουάριος-Ἰούνιος 1943, σσ. 3-28.

- στ. «'Από τήν πνευματικήν καί θρησκευτικήν ζωήν ἐπί Κομνηνῶν καί τῶν τελευταίων αἰώνων τοῦ Βυζαντίου», 'Ανάτυπον ἐκ τῆς «Νέας 'Εστίας», 1943, ἀνατυπώθηκε σέ: Βυζαντιναί Μελέται, τόμ. Α΄, σσ. 225 κ.έξ.
- ζ. «Τό χρυσόβουλλον Κωνσταντίνου τοῦ Παλαιολόγου καί τό φεουδαλικόν δίκαιον εἰς τό Βυζάντιον», Πρακτικά τῆς ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν 19 (1944) [δημ. 1948], 194-198.
- η. Βυζαντιναί Μελέται, τόμ. Β΄: Αἱ σλαδικαί ἐπιδρομαί εἰς τήν Ἑλλάδα καί ἡ πολιτική τοῦ Βυζαντίου. ᾿Αθῆναι: Παπαζήσης, 1946.
- θ. «Ἡ ἐξέλιξις τῆς φορολογίας τῆς γῆς εἰς τό Βυζάντιον», Ἐπετηρίς Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν 19 (1949), 306-314.

- «Χαρακτηριστικά γνωρίσματα τῆς ἀκμῆς καί παρακμῆς τοῦ Βυζαντίου», Πρακτικά τῆς ᾿Α-καδημίας ᾿Αθηνῶν 22 (1947) [δημ. 1951], 8ί-8λε΄.
- ια. «'Ανέκδοτες σελίδες: Δυτικός καί δυζαντινός φεουδαλισμός», Νέα 'Εστία, ἔτ. ΚΕ΄, τχ. 579, 15 Αὐγούστου 1951, σσ. 1100-1114.
- ιδ. «'Από τήν οἰχονομικήν πολιτικήν τοῦ φθίνοντος Βυζαντίου. 'Η ἐξέλιξις μετά τό 1204», Νέα 'Εστία, τχ. 622, 1953, σσ. 823-832.

Παραμένουν ἀνέκδοτοι δύο ἀκόμη τόμοι τῶν «Βυζαντινῶν Μελετῶν», τόμ.  $\Gamma'$ : Οἰκονομική πτῶσις τοῦ Βυζαντίου, τόμ.  $\Delta'$ . Τό Σχίσμα καί αἱ συνέπειαι τῆς ἐκκλησιαστικῆς πολιτικῆς τοῦ Βυζαντίου.



# Κείμενα τοῦ Α. Διομήδη

Στό ἐνδιαφέρον πόνημά του «Οἰχονομικαί περιπέτειαι τοῦ παρακμάζοντος Βυζαντίου» («Ἐπιθεώρησις Κοινωνικῆς καί Δημοσίας Οἰχονομικῆς», ἔτ. 8ον, τχ. Γ-Δ, Ἰούλιος-Δεκέμβριος 1939, 277-303) ἀποδίδει κατά τρόπον σαφῆ καί ἀποφασιστικό τό βυζαντινό νόμισμα, τήν ἱστορία του καί τίς νοθεύσεις πού ὑπέστη. Παραθέτουμε ἀπόσπασμα ἀπό τό συγκεκριμένο αὐτό ἔργο του:

Τό άψευδέστερον δεῖγμα τῆς οἰχονομικῆς δυνάμεως τοῦ Βυζαντίου, ὑπῆρξεν ἡ ἐπί μακροτάτην περίοδον χρόνου διατήρησις ἀκεραίου νομίσματος. Ἄθικτον τοῦτο στήν εἰς χρυσόν περιεκτικότητα, ἀπέκτησεν ἀδιάσειστον διεθνές κύρος, διότι ἦτο ἀσφαλές μέτρον ἀξίας μέ μή ἀμφισδητουμένην ἀξοφλητικήν δύναμιν. ἀνά τήν τότε γνωστήν οἰχουμένην, τήν κειμένην ἐντός τοῦ κύκλου τῆς ἐμπορικῆς κινήσεως, ἐκυκλοφόρει ἀνέτως τό χρυσοῦν τοῦ Βυζαντίου νόμισμα, ἀπτῶς φανερώνων στούς διαφόρους λαούς, τήν ἰσχύν τῆς Ἑλληνικῆς Αὐτοκρατορίας. Οὐδενός ἄλλου νομίσματος ἡ ἀκτινοδολία, ὑπῆρξεν εὐρυτέρα καί κατά τόπον καί κατά χρόνον¹.

Αἰτία τούτου ὑπῆρξεν ἡ οἰχονομιχή δραστηριότης τοῦ Βυζαντίου καί ἡ καθ' ὅλον τόν μεσαίωνα ἐμπορική και ναυτική του κυριαρχία, ἥν ἐγνώριζε νά περιφρουρῆ πολιτικῶς καί πολεμικῶς. Δεσπόζον τῶν κυριωτέρων ἀρτηριῶν τίς ὁποίες ἐχρησιμοποίει τό ἀπό ἀνατολῶν καί βορρᾶ ἐμπόριον, ἄρχον τῶν θαλασσῶν δι' ὧν κατ' ἀνάγκην μετεφέροντο τά προϊόντα, μέ παραγωγήν πλου-

σίαν καί ποικίλην, γεωργικήν καί διομηχανικήν, μέ πληθυσμόν — μῖγμα διαφόρων φυλῶν — ρέποντα πρός τυχοδιωκτισμόν, ἀσκήσαντα ἀνέκαθεν τό ἐμπόριον, διακρινόμενον ἀπό καταγωγῆς διά τήν τεχνικήν του ἰδιοφυίαν, εἶχε συγκεντρώσει τό πλεῖστον τῆς τοῦ τότε κόσμου κινήσεως. Εἶχεν ἐξελιχθῆ αὐτό τοῦτο εἰς διεθνῆ ἀγοράν, ἐξεμεταλλεύετο δέ ὅλας τίς ἐντεῦθεν ὡφελείας².

Οἱ μεγάλοι αὐτοκράτορες μέ τήν νομοθεσίαν των, ἐνίσχυσαν τήν κατεύθυνση αὐτήν καί προήγαγον τά οἰκονομικά συμφέροντα τῆς Αὐτοκρατορίας. Μέ τό χρυσοῦν νόμισμα (solidus) τό ὑπό Κωνσταντίνου τοῦ Μεγάλου καθιερωθέν — ἤ ἀπλῶς νόμισμα, βραδύτερον δέ ἀπό τοῦ 12-13 αἰῶνος ὑπέρπυρον καλούμενον³— ἐπί τῆ βάσει ἀκριβοῦς σταθμίσεως τῆς εἰς χρυσόν μεταλλικῆς ἀξίας, ἔπλασαν ὄργανον ἀσφαλές, στηριζόμενον εἰς ὑγιεῖς νομισματικάς ἀρχάς. Περιφρουρούμενον πάντοτε, χωρίς οὐδεμία ἀλλοίωσις τῆς ἀρχικῆς βάσεως νά εἶναι ἀνεκτή, ἐπέρασε χωρίς νά καμφθῆ, τίς δοχιμασίες τῆς περιπετειώδους δυζαντινῆς ἱστορίαν, μέχρι τῶν χρόνων τῆς παρακμῆς.

Ή ζωντανή πλουτοπαραγωγική ἐνέργεια τῶν λαῶν τῆς αὐτοκρατορίας, οἰκούντων χώρας ἀρχαίου πολιτισμοῦ καί ἐξελιγμένης οἰκονομίας, εἴλκυε παλαιόθεν μέγα μέρος τοῦ κυκλοφοροῦντος πολυτίμου μετάλλου.

Ή αὐτόματος στροφή τοῦ χρυσοῦ πρός τό Βυζάντιον ὑπῆρξεν ἀποτέλεσμα τῆς ἰσχυρᾶς οἰκονομίας του. Δέν ὑπῆρξεν αὕτη αἰτία τῆς ἀναπτύξεώς της, ἀλλ' ἐξωτερίκευσις μόνον οἰκονομικῆς ἀκμῆς καί ἀπόδειξις ἀπτή ὅτι ἔφευγεν ὁ χρυσός κέντρα ἀσθενῆ καί ἐνετοπίζετο ἐκεῖ ὅπου ὑπῆρχε ζωντανός πλοῦτος καί δύναμις. Ἡ συσσώρευσις καί ἀδιατάρακτος παραμονή του στό Βυζάντιον φανερώνουν ὅτι ἡ οἰκονομία τούτου ἦτο ἐνεργητική, ἤ τοὐλάχιστον ὅτι ἐν τῷ συνόλῳ της διετηρεῖτο ἰσόρροπος.

Βεδαίως ή τυφλή ἐφαρμογή ἐννοιῶν τίς ὁποίες ή σύγχρονη ἐπιστήμη ἔχει ἐξαγάγη ἀπό μακρά παρατήρηση τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων τοῦ νεωτέρου κόσμου, εἰς οἰκονομίαν λειτουργοῦσαν μέ ἄλλας ἤ τίς νῦν μεθόδους, δύναται νά παρασύρη εἰς σφαλερά συμπεράσματα. Ἡ μετακίνησις κεφαλαίων στό σύστημα τοῦ συγχρόνου καπιταλισμοῦ, μέ τήν εὐαισθησίαν τῶν ἀγορῶν καί τόν δεσπόζοντα ρόλον τῆς πίστεως, εἶναι ραγδαία καί ἀπότομος, αἱ ἐντεῦθεν δέ ἀντιδράσεις ἄμεσοι, ἐν ὧ ἄλλοτε μόνον ἐν τῆ μακρᾳ διαδρομῆ τοῦ χρόνου ἐξεδηλοῦντο τὰ ἀποτελέσματα, ἡ ἐπίδρασίς των δέ οὔτε ἄμεσος ἦτον οὔτε εὐκόλως αἰσθητή.

Εἰς τίς γενικές της γραμμές ὅμως ἡ ἀρχή ὅτι ἡ διατήρησις ἰσχυροῦ νομίσματος εἶναι: προϊόν ἰσορρόπου οἰκονομίας καί αὐτόματος ἀντίκτυπος καρποφόρως ἐργαζομένης κοινωνίας, ἐντός πλαισίου εὐημερούσης πολιτείας, ἰσχύει — τηρουμένων τῶν ἀναλογιῶν — ἀπολύτως καί διά τό Βυζάντιον.

Ἡ φθορά τοῦ νομίσματος, ἡ πτῶσις τῆς ἀγοραστικής του δυνάμεως, ή σπάνις τοῦ χρυσοῦ, παρακολουθοῦν μοιραίως τήν ἀνισορροπίαν τῆς οἰκονομίας. Το άξίωμα αὐτό ἔχει ἰσχύν διά κάθε οἰκονομίαν - ἄλλοτε καί νῦν - εύρισκομένην εἰς ώρισμένον ἐπίπεδον ἐξελίξεως, λειτουργοῦσαν ἐπί τῆ δάσει καπιταλιστικῶν ἀντιλήψεων, κινουμένην δέ ἐντός διεθνοῦς τροχιᾶς. Το Βυζάντιον ώς ἐκ τῆς γεωγραφικῆς του θέσεως, τῆς ἐκμεταλλεύσεως, ἀρχιχῶς τοὐλάχιστον, ὑπό τοῦ ἰδίου πληθυσμοῦ πολλῶν ἰδίων πηγῶν πλούτου καί τῆς πυκνῆς μέ τόν τότε κόσμον ἐπικοινωνίας, οὐδέποτε είχε κλειστήν οἰκονομίαν. Αί συναλλαγαί ἦσαν συνεχεῖς καί ἡ ἀλληλεπίδρασις τούτων μεγάλη. Ἡ έκάστοτε φορά τῶν ρευμάτων τῆς διεθνοῦς ἐμπορικής κινήσεως ἐπηρέαζε τήν οἰκονομίαν του. Κατώρθωνεν ὅμως αὕτη νά ὑπερπηδῷ δυσχερείας καί ν' ἀντιδρῷ ἀποτελεσματικῶς κατά οἰκονομικῶν πληγμάτων, τά ὁποῖα προήρχοντο συνήθως ἀπό τήν διαίαν ἤ λανθάνουσαν μεταμόρφωση τοῦ κόσμου ἐντός του ὁποίου ἐκινεῖτο.

Κατά τήν μακράν περίοδον τῆς δυζαντινῆς ὑπεροχῆς, μέχρι τῆς πτώσεως τοῦ 1204 - ἀφ' ἦς χρονολογεῖται ὁ ἀνίατος πλέον μαρασμός — ἡ οἰκονομία τοῦ Βυζαντίου ὑπέστη ἐν τούτοις ἐπανειλημμένους κλονισμούς. Ἐπέδρων ἐπ' αὐτῆς τά διάφορα ἱστορικά γεγονότα τά ὁποῖα μετεμόρφωναν τήν φάση τοῦ τότε κόσμου, ἔστρεφαν τά ρεύματα τῆς ἐμπορικῆς κινήσεως, ἀνεδείκνυον νέους παράγοντας, ἐστείρευαν πηγάς προϊόντων ἤ ἀπέκλειαν ἀγοράς καταναλώσεως.

"Αξιον ἐξάρσεως εἶναι ὅτι τό Βυζάντιον, μετά τήν ἐπί Κωνσταντίνου οἰκονομική ἐξυγίανση καί τήν κοπή τῶν νέων νομισμάτων, ἔμεινε πιστῶς προσκεκολημένον στό σύστημα τῆς χρυσῆς δάσεως, Ισχῦσαν δι' ὅλην τήν Αὐτοκρατορίαν, ένιαίαν ἀκόμη καί ἐκτείνουσαν τήν κυριαρχίαν της στίς Δυτικές καί 'Ανατολικές χώρες. 'Η νομισματική αυτη ένότης δέν διεσπάρθη καί μετά τόν χωρισμόν τοῦ Δυτικοῦ ἀπό τοῦ ᾿Ανατολικοῦ Κράτους. Ἐπέζησε μάλιστα αΰτη ἐπί μακρόν τοῦ χωρισμοῦ, ὁ Pirenne<sup>4</sup> δέ ἰσχυρίζεται, στηριζόμενος εἰς ἰσχυρά ἐπιχειρήματα, ὅτι κατ' οὐδέν αί δαρδαρικαί ἐπιδρομαί καί ἡ κατ' ἀκολουθίαν τούτων έξάρθρωσις τῆς Δύσεως, ἐπηρέασε τήν κυκλοφορίαν τῶν Ρωμαϊκῶν νομισμάτων, τῶν Κωνσταντινάτων δηλ. καί τῶν μετέπειτα ἐκδοθέντων όμοίου τύπου χρυσῶν νομισμάτων. Ἡ «Romania» παρά τήν χαλάρωση τῶν πολιτικῶν δεσμῶν, παραμένει οὐχ ἦττον ἀκόμη ὡς ἑνότης κόσμου, πυκνή δέ συνεχίζεται ή ἐπικοινωνία μεταξύ τῆς πλουσίας καί πολιτισμένης 'Ανατολῆς καί τῆς φερομένης πρός τήν κατιοῦσαν Δύσεως. Ή ἐπίδρασις τῆς ᾿Ανατολῆς, θρησκευτική, καλλιτεχνική, φιλοσοφική, νομική, οἰκονομική δέν διεκόπη. Μέ τήν ἀσυναισθήτως μάλιστα ἀσκουμένην ύπό τοῦ πολιτισμένου Βυζαντίου γοητείαν ἐπί τῶν δαρδάρων «L' Occident se Byzantinnise<sup>5</sup>. Αί θαλάσσιαι συγκοινωνίαι δέν ἔπαυσαν, φέρουν δέ πρός τίς διάφορες παραθαλάσσιες πόλεις τῆς δυτικῆς Μεσογείου καί ιδίως τήν Μασσαλίαν καί Βαρκελώνην, ζωντανά ἀκόμα κέντρα οἰκονομικῆς δραστηριότητος, τά πολύτιμα προϊόντα τῆς ᾿Ανατολῆς, τά ὁποῖα ἐκεῖθεν μετεκομίζοντο στήν ἐνδοχώραν, δι' ἐν πολλοῖς ἀπό 'Ανατολίτας ὀργανωμένον ἐμπόριον<sup>6</sup>.

Ἡ ἀδιάκοπος αὕτη προμήθεια ἀνατολικῶν

AQTEPQMA προϊόντων στούς πληθυσμούς τῆς Δύσεως ἐπρο-

κάλεσε συνεχῆ ἀπορρόφηση τοῦ χρυσοῦ τῆς  $\Delta$ ύσεως - οὐδέν σχεδόν δυναμένης νά προσφέρη ἀντάλλαγμα εἰς ἐμπόρευμα — ἀπό τίς ἀνατολικές χώρες, παλαιόθεν έξοικειωμένας μέ τήν ἀποθησαύριση πολυτίμων μετάλλων.

Τήν ὀργανικήν αὐτήν ἑνότητα ᾿Ανατολῆς καί  $\Delta$ ύσεως, παρά τίς διαγραφόμενες ήδη μεταξύ των φυλετικές ἀντιθέσεις, ἀρχίζει νά διασπῷ ἡ ἀπό τῶν μέσων τοῦ 7ου αἰῶνος νικηφόρος μουσουλμανική ἐπιδρομή. Μόλις ως οί "Αραδες κατέλαδον τίς δόρειες ἀκτές τῆς ᾿Αφρικῆς καί γενόμενοι χύριοι τῆς Ἱσπανίας ἐδέσποσαν τῆς δυτιχῆς Μεσογείου, ἀπεκόπη ἡ ἐπαφή μέ τήν ᾿Ανατολήν. "Εκτοτε χρονολογεῖται σχεδόν στεγανός χωρισμός τοῦ κόσμου τῆς Δύσεως ἀπό τόν προηγμένον κόσμον τῆς ᾿Ανατολῆς. Ἡ Μεσόγειος, ἀνέκαθεν συνεκτικός κρίκος τῶν δύο κόσμων, ἀποδαίνει τόν 8ον αἰῶνα γραμμή διαχωρισμοῦ, διότι τό δυτικόν ταύτης τμημα, ἐπί μακρούς αἰῶνας πειρατοκρατούμενον, ἀπεκλείσθη διά τό ἐμπόριον τῆς χριστιανικῆς ᾿Ανατολῆς⁻. Ἡ δύσις ἔκτοτε άπομονοῦται, σδύνει δαθμηδόν κάθε ἀρχαία παράδοσις καί ἀρχίζει νέα ἐντελῶς ζωή, ἐπί ἰδίων πλέον δάσεων, ξένη πρός κάθε ἀνάμνηση έλληνορωμαϊκοῦ παρελθόντος<sup>8</sup>.

Ὁ πολιτισμός χάνεται, ὁ λαός καταπίπτει είς πενίαν, ἐμπόριον δέν ὑπάρχει, στεναί μόνον συναλλαγαί τῶν στοιχειωδῶν διά τήν ζωήν ἐπιτηδείων. Παντοῦ ἐπικρατεῖ τό «Systeme Domantal» τῆς περιωρισμένης δηλ. κατά τόπον στοιχειώδους αὐταρχείας χωρίς πνεῦμα ἀποταμιεύσεως9. Ό μέσος αἰών ἀρχίζει μέ ὅλον τό ἠθικόν σκότος, τήν ύλικήν κατάπτωση καί τήν άνθρωπίνην άθλιότητα.

Ή ἔλλειψις πλούτου καί κάθε πολυτελείας, ή κατάργησις κάθε εὐρυτέρας ἐμπορικῆς κινήσεως καί οἰκονομκῆς δραστηριότητος, συντελεῖ τότε εἰς πλήρη σχεδόν ἐξαφάνιση ἀπό τήν κυκλοφορίαν τοῦ χρυσοῦ<sup>10</sup>. Ἐφ' έξῆς χρησιμοποιεῖται ἄργυρος μόνον καί χαλκός, ώς εὐτελεστέρας ἀξίας μέταλλα, ἀνταποκρινόμενα πρός τήν στενότητα τῶν ἐπιχωρίων συναλλαγῶν.

'Ο χρυσός οὕτω φυγαδεύεται αὐτομάτως. 'Ή ἀποθησαυρίζεται καί χάνεται ἀπό τήν κίνηση ἤ έκρέει πρός 'Ανατολάς, έλκυόμενος ἐκεῖ ὅπου ἡ έξελιγμένη ζωή ἐκτιμᾳ τήν ἀξίαν του. Ἡ χρυσῆ δάσις ἐν ἰσχύι πάντοτε στό ᾿Ανατολικόν Κράτος, ἀπορροφᾶ τοῦτον διά τήν κοπήν τῶν παγκοσμίου κύρους χρυσῶν νομισμάτων11. Ἐπίσης ὅμως ἀναζητεῖ τοῦτον ή εὐρέως διαδεδομένη διοτεχνία χρυσοχοΐας, διά καλλιτεχνικάς καί ἄλλας χρήσεις, συνήθεις είς κοινωνίας έξελιγμένου πολιτισμοῦ.

Έντεῦθεν ηὔξησε σημαντικά ἡ ποσότης τοῦ χρυσοῦ τοῦ στήν ἀνατολικήν αὐτοκρατορίαν συγκεντρωθέντος. Πανταγόθεν ἔκλινεν οὖτος πρός αὐτήν, διότι ή οἰκονομία προήγετο χάρις εἰς ἀκμάζον ἐμπόριον, ἀνθοῦσαν διομηχανίαν καί ναυτικόν, ἄρχον τῶν θαλασσῶν. Ἐξ ἐτέρου τό Κράος, μέ συνείδηση τῆς ἀποστολῆς του, ἐφρόντιζε παρά προσωρινάς διαλείψεις - ὅπως ἡ πολεμική του ὀργάνωσις ἀνταποκρίνεται πάντοτε πρός τίς άξιώσεις ήγεμονικής πολιτικής. Έφ' όσον ό όργανισμός διετηρεῖτο ύγιής ἀκόμη καί ἐλαστικός, άντέδρα στίς δυσκολίες καί προσηρμόζετο στίς έκάστοτε νέες καταστάσεις. Παρά συχνάς οἰκονομικάς κρίσεις, τίς δποίες ή Αὐτοκρατορία ὑπερεπήδα ἐπιτυχῶς, ἡ ποσότης τοῦ ἐν αὐτῆ χρυσοῦ πρέπει νά ἐχρατήθη ἐν συνόλω εἰς ὑψηλόν ἐπίπεδον. Οὕτω τό χρυσοῦν δυζαντινόν νόμισμα, θεμελιωμένον ἐπί οἰκονομίας μέ πλάστιγγα ἐνεργητικήν, πλαισιωμένης ἀπό κράτος ἰσχυρόν, παρέμεινεν ἐπί αἰῶνας ἀκέραιον καί ἀνόθευτον, ὄργανον άσφαλές κάθε διεθνοῦς συναλλαγῆς, μέτρον άδιάσειστον εν τῆ ἀξία του, εὐρυτάτης ἀχτινοδολίας, διαχηρύττον στόν τότε γνωστόν χόσμον τήν άκλόνητον τοῦ Βυζαντίου δύναμιν<sup>12</sup>.

Ή ἀκμή αὕτη δέν ἠδύνατο νά διατηρηθῆ ἐπ' ἄπειρον. Αί πρῶται ἐνδείξεις τῆς κάμψεως παρουσιάζονται ήδη ἀπό τήν 11ην έκατονταετηρίδα, ἀσθενεῖς βεβαίως ἀχόμη, διότι ἡ ἀποταμιευτική δύναμις πολλών αἰώνων εἶχε δημιουργήσει στερεά δάση ἀντέχουσαν εἰς κλονισμούς. Ἡ πυκνότης δμως τοῦ χρυσοῦ ἀρχίζει ν' ἀραιώνεται, διότι δ,τι ἐξέρχεται, δέν φαίνεται ν' ἀνανεώνεται κατ' ἴσην μοίραν. Αἱ πλουροφόροι πηγαί στενεύουν, διότι αἱ ἄθλιαι Κυβερνήσεις τοῦ πλείστου τοῦ 11ου αίῶνος, μέ τό ἀντιμιλιταριστικόν πνεῦμα, ἔχασαν τά περισσότερα πλούσια ἐδάφη τῆς μικρασιατικής ἐνδοχώρας. Μείωσις τής οἰκονομικής δυνατότητος καί πτῶσις τοῦ πολιτικοῦ κύρους ἐδάδιζαν παραλλήλως<sup>13</sup>.

Πάντως διαγράφεται ἔκτοτε τακτική κιδδηλείας, μέθοδος δηλ. εὔχολος, ἀλλ' ὀλεθρία πρός διατήρηση τῆς ὀνομαστικῆς ἀξίας καί φαινομενικήν ἀναπλήρωση τῶν κενῶν διά μειωμένων νομισμάτων. Άρχή τοῦ κακοῦ ἐγένετο ἐπί Νικηφόρου Βοτανειάτου (1078). Καί αὐτός ὅμως ὁ ᾿Αλέξιος Κομνηνός, δ άνορθωτής τῆς Βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας, πρό τῶν οἰκονομικῶν στενοχωριῶν τίς ὁποίες ἀντιμετώπιζε κατά τίς ἀρχές ιδία τῆς βασιλείας του, διαδεχθείς ἐξαρθρωμένη διοίκηση καί οἰκονομίαν ἐν ἀποσυνθέσει, μέ στρατιωτικάς ύποχρεώσεις τεραστίας καί αὐθάδεις τῶν σταυροφόρων άξιώσεις, παρεσύρθη στό δλίσθημα νά μειώση τήν εἰς χρυσόν περιεκτικότητα τῶν νομισμάτων, νά εἰσέλθη δέ στήν μέθοδον τοῦ τότε πληθωρισμοῦ δι' ἐκδόσεως ἀφθόνων νομισμάτων μέ τήν αὐτήν ὀνομαστικήν ἀξίαν, ἀλλά μέ μειωμένην ἐσωτερικήν ἀξίαν $^{14}$  — δι' ὅ τόν ἐκάκισεν δ Νικήτας Χωνιάτης - ύπῆρξε τοῦτο δ πρῶτος σοδαρός ἐχ νοθείας χλονισμός, ὅστις ἐπροχάλεσεν άσφαλῶς διαταραγήν στίς συναλλαγές, ἔπληξε δέ - ὅπως θά ἐλέγετο σήμερον - τήν πίστη καί τήν πεποίθηση τοῦ κόσμου ἐπί τήν ἀξίαν τοῦ νομίσματος. Είς μέν τίς διεθνεῖς συμβάσεις - τήν ἐν τῆ άλλοδαπῆ δηλ. ἀποτίμηση τοῦ νομίσματος — ὑπεχρεοῦτο τό Βυζάντιον νά ἐκπληροῖ τίς ὀφειλές του εἰς παλαιά ἀκέραια νομίσματα, προκειμένου δέ περί καταδολής φόρων ἐν τῷ ἐσωτερικῷ, ἡξίουν αί φορολογικαί ἀρχαί νά γίνεται αὕτη ἐπί τῆ δάσει ύπολογισμῶν στηριζομένων στήν ἀκεραίαν άξίαν. Δηλ. τό ἐκπεσμένον νόμισμα μόνον στίς μεταξύ ιδιωτῶν σχέσεις ἴσχυε καί στίς πληρωμές τοῦ Δημοσίου στό ἐσωτερικόν. Κατάλυσις δηλ. κάθε σταθερότητος τῶν συναλλαγῶν.

Οἱ Κομνηνοί ὅμως αὐτοχράτορες, μέ συνείδηση τῆς ἐννοίας τοῦ χράτους, δέν ἠδύναντο ν' ἀνεχθοῦν ὡς μόνιμον κατάστασιν, τῆς ὁποίας ἠσθάνοντο τόν ὀλέθριον ἀντίκτυπον. Ἡδη ἐπί ᾿Αλεξίου ἀπεκατεστάθησαν τά πράγματα, παρέμεινε δέ ὑγιής ἀκόμη ἡ οἰκονομία καθ' ὅλην τήν διάρχειαν τῆς δυναστείας ἐκείνης.

Ἡ νομισματική ὅμως αὕτη ἀνόρθωσις ὀφείλεται κυρίως στήν ἀνασυγκρότηση τῆς αὐτοκρατορίας καί τήν ἐμπιστοσύνην ἥν ἐμπνέει, ἔσω καί ἔξω τοῦ Βυζαντίου, ἡ μεγαλοπράγμων πολιτική τῶν Κομνηνῶν. Παρά τήν κακήν ἀρχήν ἥν ἔταμον οδτοι, ανοίξαντες τόν δρόμον στήν ἐχμετάλλευσιν, ἀπό τήν Βενετίαν πρό πάντων, τῆς ἰδίας των χώρας, ή οἰκονομική δραστηριότης, αί ποικίλαι παραγωγικαί ἐργασίαι, εύρισκόμεναι ἀκόμη έν μέρει είς χεῖρας έγχωρίων, ή χρησιμοποίησις ἀπό τό ἐμπόριον ἀρτηριῶν ἐντός τῆς δυζαντινῆς περιοχῆς κειμένων, ή διατήρησις μονοπωλιακῆς έκμεταλλεύσεως ώρισμένων χωρῶν καί θαλασσῶν, ὅπως τῶν παρά τόν Εὔξεινον, ὅλα αὐτά ἐξηχολούθουν ἀφήνοντα ἁπτάς ὼφελείας, ἀνανέωναν δέ τόν παλαιόθεν συσσωρευθέντα πλοῦτον. Πάντως ή οἰκονομία τοῦ Βυζαντίου κατά τό πλεῖστον τοῦ 12ου αἰῶνος, πρέπει νά διετηρεῖτο όπωσδήποτε ἰσόρροπος, διότι δέν φαίνεται νά εἶχον εἰσέτι ἐξαντληθῆ αἱ φανεραί καί κρυφαί πηγαί πλούτου. Ὁ ὀργανισμός τῆς χώρας, χάρις

στήν Κυβέρνηση τῶν Κομνηνῶν, διετήρει ἀκόμη κάποιαν ἀντοχήν καί ἐλαστικότητα, ἔστω καί ἄν αὖται ἦσαν φαινομενικαί μᾶλλον ἤ πραγματικαί.

'Αρχίζει δπωσδήποτε ἔκτοτε ιδία ἀπό τῶν χρόνων τῶν σταυροφοριῶν, ποσότητες σημαντικαί πολυτίμων μετάλλων, εἰς νομίσματα ἤ καί αὐτουσίως νά φεύγουν ἀπό τίς χώρες τῆς ᾿Ανατολης. Μεμονωμένως τά πλήθη τῶν σταυροφόρων, τά δποῖα ἐπί αἰῶνα διήρχοντο ἀπό τό Βυζάντιον, ἐπιστρέφοντα στούς τόπους τῆς καταγωγῆς των, συναπεκόμιζον χρυσᾶ νομίσματα καί ἔργα δυζαντινῆς χρυσοχοΐας<sup>15</sup>. Αἱ διάφοροι ἐξ ἄλλου πόλεις τῆς Μεσογείου καί τά κράτη μέ τά όποῖα ἦτον εἰς συνεχῆ πολιτικήν καί ἐμπορικήν ἐπαφήν τό Βυζάντιον, μέ τίς ἀνάγκες σέ χρυσό τίς ὁποίες ἀνέπτυσσεν ἡ ἐπί μᾶλλον καί μᾶλλον χρησιμοποιούσα τούτον στίς συναλλαγές οἰχονομία των, ἀπερρόφων ἀπό τήν 'Ανατολήν πολύτιμα μέταλλα, διά νά σχηματίζουν τά ἤδη ἔκτοτε ἀπαραίτητα ἀποθέματα χρυσοῦ<sup>16</sup>.

'Αχριδῶς δηλ. ὅπως πρό τεσσάρων αἰώνων, ἡ 'Ανατολή, ἀχμάζουσα τότε καί προαγομένη, ἀπερρόφα χρυσόν ἀπό τήν ἀδρανοῦσαν τότε καί πτωχήν Δύσιν, τώρα ἀντιστρόφως, αὶ χῶραι τῆς Δύσεως, μέ τήν ἐντατικήν ζωήν ἡ ὁποία ἀρχίζει ἐκεῖ, προάγγελος νέας ἱστορικῆς περιόδου, ἐλκύουν πρός ἑαυτές τό ρεῦμα τοῦ χρυσοῦ.

'Αλλά στήν προϊοῦσαν ἐξάντληση τῆς 'Ελληνικής Αὐτοκρατορίας συνετέλεσεν ἐπίσης ἡ ἐπί αἰῶνας ἀκολουθουμένη ἀρχή, ἥν μέ ἀκρότητα μάλιστα ἐφήρμοσαν οἱ Κομνηνοί, ὅτι ὁ χρυσός ἀσφαλίζει τίς οὐσιωδέστερες ἐπιτυχίες στήν διπλωματίαν. Είναι κυριολεκτικώς ἀφάνταστος ή ποσότης χρυσοῦ ή ἐπί αἰῶνας ρέουσα ἀπό τοῦ Βυζαντίου πρός τά έξω. Καί μόνον αἱ σωζόμεναι συμβάσεις τοῦ 12ου αἰῶνος, ἐκπλήσσουν διά τήν άφειδη τούτου χύσιν. "Ηντλουν οί αὐτοκράτορες ἀπό τά θεωρούμενα ἀνεξάντλητα ἀποθέματα τῆς χώρας καί ἐπλήρωναν ἐπί αἰῶνας ἐτησίας εἰσφοράς εἰς ἰταλικάς πόλεις, εἰς συμμάχους, εἰς ἐχθρούς, συνετήρουν στρατεύματα πολλῶν κρατῶν, διέφθειρον συνειδήσεις πληθυσμῶν όλοκλήρων, εδωροδόκουν ξένας άρχάς, συνέτρεχον στήν συντήρηση ναῶν ἤ τήν ἀνοικοδόμηση ἐκκλησιῶν, ἤ ἀνέγερση τειχῶν. Ἰταλοί, Νορμανδοί, Γερμανοί, Οδγγροι, Βούλγαροι, Πετσενέγοι, Ρῶσσοι, Τοῦρκοι καί ἄλλοι ὧν οὐκ ἔστιν ἀριθμός, έξεμεταλλεύοντο τήν μεγαλοπρέπειαν καί ἀσωτείαν τοῦ Βυζαντίου. Δέν εἶναι περίεργον ἐάν ἡ πλουσία αὐτή χώρα, ἡ ὁποία ἐπί αἰῶνας εἶχε θησαυρίσει καί ἐπωφεληθῆ τήν προνομιοῦχον της θέσιν, ἔχασε, μετά μακράν αίμορραγίαν, κάθε ἰκ-

ADTEPQMA μάδα, ἀποστραγγισθεῖσα δέ, ἔμεινε ξηρά πλέον καί αὐχμηρά οἰκονομία, χωρίς καμμία δύναμη

Ή πολιτική της δύναμις δέν ήδύνατο ν' άνθέξη στήν οἰκονομικήν της ἀπαθλίωσιν.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

άντοχῆς καί άντιδράσεως.

- 1. Δέν διστάζω ν' ἀναδημοσιεύσω ὅσα ὁ Gelzer, Byz Rod... πού γράφει περί τούτου, καίτοι ἐπανειλημμένως ἐγένετο αὐτῶν γρήσις. «In dem 800 jachrigen Zeitraum von Diokfetian bis Alexios dem Komnenen, hat die Romacixche Regierung sich niemals in die Notwendig keit versetzt geschen, einen Bankbruch zu begehen. Weder das Alterum, noch vollends die Neuzeit vermag diesem Phaenomen eine Paral lelerscheinung an die Seite zu stellen. Diese ungeheuere Festigkeit der Roemischen Finanzpolitik, sicherte sarum auch Dem Byzantinerseinen Weltkurs. Bei allen Nachbarvoelkern galt er wegen seiner Vollwertigkeit als gueltiges Zahlungemittel. Durch sein Geld hat damals Byzanz die zivilisirte wie die Barbarenwell beherrscht, ἴδε καί Boissonnade, Le travail dans l'Eur Chret, an M.A., σ, 65. Ce fut le son d'or Byzantin, type de la saine monnaie... qui fit loi sur tout les marchalis du monde. Ἰδε καί ᾿Ανδρεάδη Ἱστορ. σ. 404 καί ἐπ. καί Ἔργα 1, σ. 493 καί ἐπ. Ἡ μελέτη τοῦ Σδορώνου στήν Έφημ. τῆς Νομισμ. Άρχαιολ., Τόμ. Β΄ (1899), σ. 347 καί ἐπ. ἀσχολεῖται μόνον μέ νομισματικά άργαιολογικά ζητήματα.
  - 2. Koetzchke, αὐτ. σ. 477 καί ἐπ.
- 3. ἀνδρεάδη ἔΕργα 1, σ. 493. Περί τῆς ἀξίας τῶν ὑπερπύρων ἴδε Παπαρρηγοπούλου  $\Delta I$ , σ. 38 καί ἐπ., στηριζόμενον στήν γνώμην τοῦ νομισματολόγου Π. Λάμπρου. Υπέρπυρον, κατά τόν Σδορῶνον αὐτ. σ. 362, σημαίνει τό auctum καί recoctum τῶν Λατίνων, νόμισμα δηλ. τοῦ όποίου δ χρυσός δι' ἐπανειλημμένων πυρακτώσεων προσέλαδεν ἄχραν καθαρότητα, γενόμενος οὕτως ἄπυρος, ἄπεφθος, ἐξάπεφθος.
  - 4. Mahomet et Charlemagne,  $\sigma$ . 90.
- 5. Ἰδε Pirenne, αὐτ. σ. 101 καί ἐπ. τήν ἀνάπτυξη περί τῆς ἐπιδιώσεως τῆς ἀρχαίας παραδόσεως καί τῆς ἀνατολικής ἐπιρροής στήν πνευματικήν, θρησκευτικήν καί καλλιτεχνικήν ζωήν κατά τούς αἰῶνας τῶν βαρβαρικῶν μεταναστεύσεων καί τῆς δαθμιαίας ἐγκαθιδρύσεως ὑπό τῶν ἐπιδρομέων νέων κρατῶν στήν Δύσιν. Τά νέα κράτη δεσπόζονται στίς δργανωτικές των προσπάθειες ἀπό ρωμαϊκάς νομικάς ἀντιλήψεις, ὑφίστανται τήν ἕλξη τοῦ πολιτισμοῦ τῆς Ρώμης καί ἐπηρεάζονται ἀπό τόν ἐξ ᾿Ανατολῶν ἐρχόμενον Χριστιανισμόν. Ἰδε καί Η. Laurent, Byzantioon VIII, ιδίως σ. 597 καί ἐπί κριτικήν τῶν ἀντιλήψεων τοῦ Pirenne.
- 6. Pirenne, αὐτ. σ. 62 καί ἐπ. σ. 143 Bratianu, Études, σ. 61.
- 7. Pirenne, αὐτ. σ. 134 καί ἐπ. καί τό κεφάλαιον «La fermeture de la Mediterrannée Occidentale, σ. 143 καί ἐπ.
- 8. «La tradition antique ce brise, parce que l'Islam a detruit l'ancienne unité Mediterrannéenne». Pirenne, αὐτ. σ. 163-260 «L'occident est force de vivre sur lui même en vase clos».
  - 9. Laurent, αὐτ. σ. 498.
  - 10. Pirenne, αὐτ. σ. 152. Bratfanu Etud. σ. 75 καί 221.

- 11. «La frappe de l'or devlendre l'apanage de Byzance au poyen age», λέγει δ Bratianu, αὐτ. σ. 62 καί 225 καί ἐπ.
- 12. Κατά περιόδους βεβαίως ἐπήρχοντο γεγονότα βαρύνοντα τήν οἰκονομίαν, δημιουργοῦντα παθητική κατάσταση καί ἀπειλοῦντα τήν ἰσορροπίαν. Τοῦτο παρουσιάζετο κυρίως ὅταν αἱ ἀνάγκαι τῆς εἰσαγωγῆς ἀπό χώρας, πρός ἅς δέν ύφίστατο άντίστοιχος έξαγωγή, άπερρόφων χρυσόν έπηρεάζουσαι δυσμενῶς τήν πλάστιγγα, ὡς παρετηρήθη ἐπί Ἰουστινιανοῦ. Ἡ πολυτέλεια τῆς δυζαντινῆς αὐλῆς καί ή φημισμένη μεγαλοπρέπεια τῆς ἐκκλησίας καί τῆς αὐτοκρατορχής διοιχήσεως, ιδιότητες ασιατικής καταγωγής, είχαν άνυψωθη εἰς περιωπήν πολιτιχοῦ άξιώματος. Ἡ δαπανηρά αὐτή τακτική εἶχε μιμητές δλόκληρον τήν ὑψηλή κοινωνία τῶν ἐκκλησιαστικῶν καί λαϊκῶν ἀρχόντων. Ἐντεῦθεν αί μεγάλαι ἀνάγκαι εἰς πολυτελῆ καί χρυσοποίκιλτα ύφάσματα, εἰς μεταξωτά καί δελούδινα εἴδη, εἰς πολυτίμους λίθους καί ἄλλα ἀντικείμενα, σπάνια καί ἀκριδά. Τό Βυζάντιον κατ' ἀρχάς δέν εἶχεν ιδίαν παραγωγήν μετάξης, γωρίς δμως τοῦτο νά περιώριζε τίς ἀνάγκες της. ᾿Αφειδῶς εἰσῆγε δαπανηρά εἴδη ἐξ ᾿Ασίας, Κίνας ἰδίως, καί Ἰνδιῶν. Έπειδή δέν ὑπῆρχεν ἀπ' εὐθείας συγκοινωνία, ἡ μεταφορά τῆς μετάξης ἐνηργεῖτο διά Περσίας, οἱ ἔμποροι τῆς ὁποίας έξεμεταλλεύοντο τήν μεσάζουσαν θέση των καί ἐπεδάρυναν τά καθ' ξαυτά δαρύτιμα προϊόντα μέ διάφορα τέλη καί ιδίως τόν ὄγκον τῶν ἰδίων ἀφελειῶν. Ἡ ἐπί μακρόν συνεχιζομένη αΰτη προμήθεια καί ή άναγκαστική τῶν Περσῶν μεσαζόντων ἐνέργεια, κατέστησεν αἰσθητήν τήν ἐντεῦθεν ζημίαν, ήπείλησε δέ ἐν τέλει σοδαρῶς — ὡς φαίνεται — τήν θέση τῆς δυζαντινῆς οἰκονομίας. Οἱ ἰμπεριαλιστικοί ἐξ ἄλλου πόλεμοι καί αί σπατάλαι τῆς μεγαλοπράγμονος ἐκείνης δασιλείας, ήτις έδαπάνα άφειδῶς δι' ἐκτέλεση εύρυτάτου οἰχοδομιχοῦ καί στρατιωτιχοῦ προγράμματος, ἐν συνδυασμῷ μέ τήν ἐκ τῆς καταναλώσεως τοῦ χρυσοῦ ἐξάντλησιν, ἔπληξαν στά καίρια τήν οἰκονομίαν τοῦ Βυζαντίου. ᾿Αλλ' όργανισμός άκμαῖος, ώς ἦτο τό Βυζάντιον, άντέδρασεν ὶσχυρῶς. ᾿Απήλλαξεν ἐν πρώτοις ὁ Ἰουστινιανός τό εἰσαγωγικόν ἐμπόριον τῆς ἐξαρτήσεώς του ἀπό τήν Περσίαν. "Επειτα ή ἐγκλιμάτισις τῆς μεταξοκαλλιεργείας καί ἡ σύντομος ἐχμετάλλευσις τῆς πλουτοφόρου αὐτῆς ἐργασίας διά τήν ἐξαγωγήν, ἐδοήθησε τό Βυζάντιον νά ἐξέλθη τῆς κρίσεως (Heyd I., σ. 12 καί ἐπ. Bratianu, Études, σ. 73). Έδημιουργήθη δηλ. νέα πηγή σημαντικής εἰσροής χρυσοῦ, δι' ἐξαγωγῆς βαρυτίμων προϊόντων, τῶν ὁποίων καί ἡ πολύτιμος πρώτη ύλη καί ή είδικευμένη ἐργασία, ἦσαν ἀμφότεραι έγχωρίας πλέον προελεύσεως. Ἡ διοίχησις τῆς Αὐτοχρατορίας ἀντελήφθη ἀμέσως πόσον σημαντικάς ὡφελείας ἠδύνατο ν' ἀσφαλίση ὑπέρ τοῦ δημοσίου, ἐπιτηδεία ἐχμετάλλευσις διομηγανίας, τά προϊόντα τῆς ὁποίας ἐθεράπευον κυρίως ἀνάγκας τοῦ Κράτους καί τῆς Ἐκκλησίας, έξαγόμενα δέ θά προσεκόμιζον ἄφθονα κέρδη. Ίδρυσεν ὅθεν αύτη κρατικόν μονοπώλιον έμπορίας καί διομηγανίας τοῦ εἴδους, πραγματοποιοῦσα τακτικόν ἔσοδον μέ πώληση δυζαντινῶν μεταξωτῶν. Ἡ ὑφαντουργική των τελειότης κατέστησε ταῦτα περιζήτητα, διετήρησαν δέ ἐπί μαχρούς αἰῶνας ἀπόλυτον ἐπικράτηση στίς κυριώτερες διεθνεῖς ἀγορές. Βιομηχανία οὕτω καθαρῶς πολυτελοῦς χαρακτῆρος, ἀπέδη σημαντικόν ἐνεργητικόν στοιχεῖον τῆς δυζαντινῆς οἰκονομίας. Koetzchke, αὐτ. σ. 481 καί ἐπ. Vasiliev I., 219 καί ἐπ. "Αμαντου Ίστορ. τοῦ Βυζ. Κρ. Ι 249, ὅστις παραπέμπει στήν ίδρύσασαν τό Μονοπώλιον Νεαράν τοῦ Ἰουστινιανοῦ.

Κίνδυνον διά τήν οἰχονομίαν τοῦ Βυζαντίου παρουσίασε βραδύτερον ἡ ἐξ Αἰγύπτου καί Συρίας προμήθεια σιτηρῶν, ὅταν αἰ χῶραι αὖται κατά τόν 7ον αἰῶνα κατεκτήθησαν ἀπό τούς "Αραβας καὶ ἐξῆλθον τοῦ κύκλου τῆς βυζαντινῆς οἰκονομίας. Ὁ χρυσός, δεδομένου ὅτι αὶ ἐν λόγῳ χῶραι οὐδέν σχεδόν ἠγόραζον ἀπό τό Βυζάντιον, διέρρεε πρός τά ἐκεῖ, χωρίς κανέν ἀντίρροπον. Ὁ κίνδυνος ἐξαντλήσεως ἐβίασε τότε τήν Αὐτοκρατορίαν νά ἀναζητήση ἱκανοποίηση τῶν εἰς σῖτον ἀναγκῶν της, στίς ἴδιες της ἐπαρχίες Θράκη, Μικράν 'Ασία καί τά παράλια τοῦ Πόντου, αἴτινες προδήλως ἐνέτειναν τήν παραγωγήν (Bratianu, Études, σ. 136).

Ἡ ἐλευθερία τῆς ἀσκήσεως ἐμπορίας καί διομηγανίας, δέν ύπῆρξε ποτέ ἀρχή παραδεδεγμένη στό Βυζάντιον. Ἐσυνέχισε τοῦτο ἐν πολλοῖς τίς διοιχητικές παραδόσεις καί φορολογικές μεθόδους τῶν έλληνιστικῶν δασιλείων καί τῆς αὐτοχρατορικής Ρώμης των ἐσχάτων χρόνων, ής ήτο διάδογος. Πρό τῆς γοργά προϊούσης οἰκονομικῆς κοινωνικῆς καί πολιτικής ἀποσυνθέσεως τοῦ 3ου καί 4ου αἰῶνος, ὁ ὀργανισμός τῆς αὐτοκρατορικῆς Ρώμης τοῦ Διοκλητιανοῦ καί τοῦ Κωνσταντίνου, ύπό τήν ὤθηση τῶν ἰσχυρῶν αὐτῶν αὐτοκρατόρων, ἀντέδρασε. Δι' αὐστηρᾶς συγκεντρώσεως ἀνώρθωσαν τό κύρος τοῦ Κράτους. Ἐπί τοῦ οἰκονομικοῦ πεδίου, ή ἐπιδολή πειθαρχημένης οἰχονομιχῆς δράσεως καί πνεύματος ἄχρας ταμιευτικότητος, ἐσταμάτησαν τήν κατάρρευση καί ἐχάραξαν ἀνεξιτήλως τόν δρόμον τοῦ μέλλοντος. Χωρίς τήν ἄτεγκτον αὐτήν περισυλλογήν καί συγκέντρωση πάσης έξουσίας, ήτις ἔσδυσε κάθε έλευθέραν ἐνέργειαν ἐπί τοῦ πολιτειαχοῦ καί οἰχονομιχοῦ πεδίου, δ τότε κόσμος τῆς ρωμαϊκής αὐτοκρατορίας, ἐξωτερικῶς πανταχόθεν βαλλόμενος, έσωτερικῶς ἐκτεθειμένος εἰς μυρίας ἀποσυνθετικάς ἐνεργείας, θά ἔβαινεν ἀκατασχέτως πρός πλήρη ἀναρχίαν. (Lot, la fin du monde antique, ιδίως σ. 212 καί ἐπ. καί τήν γλαφυράν ἀνάπτυξη τοῦ θέματος ἀπό τόν Bratianu Etudes, σ. 87). Έχτοτε δεσπόζει ἀπολύτως σύστημα διευθυνομένης οἰκονομίας. Δέν ἀφήνει αΰτη οὔτε αἱ τιμαί νά ρυθμίζωνται αὐτομάτως, οὔτε συναγωνισμός ν' ἀναπτύσσεται, οὔτε αί προμήθειαι νά ἔρχωνται ἐλευθέρως ὁποθενδήποτε, οὔτε τά ἐπιτηδεύματα ν' ἀσκοῦνται κατ' ἀρέσκειαν. "Ολα εἶναι ρυθμισμένα καί παντοῦ ἡ ἐπέμδασις σταματᾶ, ἐλέγχει καί όδηγεῖ. Εἰς τήν σειράν τῶν σκέψεων αὐτῶν καί τῶν συγγενῶν οἰκονομικῶν μεθόδων, εἰσῆλθε καί τό Βυζάντιον, ἔμεινε δέ άπαρασαλεύτως προσκεκολλημένον ἐπί χίλια ἔτη.

Θά ἦτο σφάλμα ὅμως ἐάν συνήγετο ἐντεῦθεν τό συμπέρασμα ὅτι ἡ ἄνωθεν αὕτη ἐπιδολή, ἡ μονοπωλιαχή ἐμπορία χαί προμήθεια προϊόντων χαί ἡ κρατιχή διομηχανία, κατήργησεν τόν καπιταλισμόν ἡ ἐστένευσαν τά κέρδη, ἤ περιώρισε τόν ἀριθμόν τῶν πλουσίων. Οὐδέποτε ἴσως ὑπῆρξε σκληροτέρα ἐκμετάλλευσις τοῦ ἀσθενοῦς ἤ τοῦ πενέστου καί ἀπαισιωτέρα ἐπιδολή τοῦ λεγομένου ἰσχυροῦ, ὅστις ἐξεμεταλλεύετο ὑπέρ ἐαυτοῦ ὅλην τήν δύναμη τῆς πολιτείας καί κοινωνίας, δεσπόζων ἀπολύτως τούτων καθ' ὅλην τήν διάρκειαν τῆς δυζαντινῆς ηαὐτοκρατορίας, Brook Adams, Les lois de la cicilisation et de la decadence, σ. 90, 123, 133, 137.

Ἡ λεπτομερειαχή ρύθμισις κάθε ἐπιτηδεύματος καί τῆς ζωῆς τῶν συντεχνιῶν τοῦ ἐμπορίου καί τῶν μεταφορῶν, ἐξάγεται ἀπό τό «᾿Απαρχιακόν ὅιδλίον» Λέοντος τοῦ Σοφοῦ. Συνεχής ἔλεγχος μέ ὀχληράς ἀνακρίσεις κάθε ἐνεργείας καί κάθε πράξεως, πανταχοῦ παροῦσα ἀστυνομία, μέ ἀπαγορεύσεις καί περιορισμούς, ἡ παράδασις τῶν

όποίων συνεπάγεται σκληράς κυρώσεις, ή ἀπορρόφησις τέλος ύπέρ τοῦ Δημοσίου κάθε διομηχανίας παρεχούσης εὔκολα κέρδη, εἶναι ή χαρακτηρίζουσα τό σύστημα ἰδιότης, ἴδε Vasiliev I., 453 καί ἐπ. Diehl Marçais, σ. 95 καί ἐπ., σ. 505 καί ἐπ. Bradianu Études, σ. 137. 'Ανδρεάδη, Byzance Paradis du monopole et du privilege εἰς Ἔργα Ι, σ. 599 καί ἐπ., ὅστις ὅμως ἐπιφανειακῶς μόνον ἄπτεται τοῦ θέματος καί Koetzchke, αὐτ. 483 καί ἐπ. Αἱ πολύπλοχοι οἰχονομικαί αὕται λειτουργίαι τοῦ κράτους ἤγαγον εἰς ἴδρυση εἰδικευμένων ἀρχῶν μέ καθωρισμένην άρμοδιότητα. Τοιοῦτοι ἦσαν οἱ λεγόμενοι «κομμερκιάριοι» παλαιότερον καλλούμενοι «comites commerciorum», πράκτορες τοῦ κράτους, ἐν τῆ ἀσκήσει παρά τούτου τοῦ ἐμπορίου. Αὐτοί ἐνήργουν «ἐμπορικάς πράξεις διά λογαριασμόν τοῦ αὐτοκράτορος», δηλ. τοῦ φίσκου (Millet, Sur les Scaux des comnier ciaires byzantins èv Mélanges Schlumberger, σ. 303 καί ἐπ. καί Heyd I., σ. 19), προκειμένου περί τοῦ ἐμπορίου τῆς μετάξης λέγει ἡ καθιεροῦσα τό μονοπώλιον αὐτῆς νεαρά «χρή τήν μέταξαν τούς κομμερκιαρίους, βραδύτερον ανετέθησαν τα καθήκοντα τελωνιακής άρχῆς, κατέληξε δέ ή λέξις «κομμέρκιον» νά σημαίνη δασμόν «Doelger, Byz. Finenzy, σ. 62.

Ζήτημα ἀπειλῆσαν πολλάκις κρίση ὑπῆρξεν ἡ ἐξασφάλισις τῆς προμηθείας σιτηρῶν, τόσον τῆς πρωτευούσης ὅσον καί τῆς ὅλης αὐτοκρατορίας. Ἡ «θεοφύλακτος πόλις» μέ τόν πολύν πληθυσμόν, ἔπρεπε πάντοτε νά ἔχη ἀσφαλῆ ἐπισιτισμόν. Ἡ περί τούτου φροντίς ὅμως δέν ἐπετρέπετο ποτέ στήν έλευθέραν τοῦ ἐμπορίου πρωτοδουλίαν, ἀλλ' ἐπεφυλάσσετο στήν ἄμεσον τῆς διοιχήσεως ἐνέργειαν. (Ἰδε τό ἐνδιαφέρον κεφάλ. L'approvisonnement de Constantinople τοῦ Bratianu εἰς Études, σ. 129 καί ἐπ.). Ρύθμισις εἰσαγωγῆς ἤ μονοπώλιον μέ διαφόρους παραλλαγάς, ὅλα τά ἐδοκίμασαν, χωρίς ν' ἀποφύγουν τίς καταχρήσεις καί τίς ἐχμεταλλεύσεις τῶν ἰσχυρῶν καί ἐπιτηδείων, ὡς τοῦ «παγκακίστου» εὐνούχου καί μεγάλου Λογοθέτου Νικηφόρου ή Νικηφορίτη, ὅστις ἠσφάλισεν ὑπέρ ἑαυτοῦ τό ἐκ τοῦ μονοπωλείου κέρδος (Παπαρρηγόπουλος Δ2 σ. 22, ἴδε καί Μ. ᾿Ατταλειάτης (Ἐκδ. Βόννης), σ. 249, ὅστις ἀναφέρει ότι πρῶτον ἔργον τῶν ἐν Ραιδεστῷ κατοίκων μετά τήν ἀπελευθέρωσίν των, ἦτο «τό καθελεῖν καί καταδαλεῖν εἰς γῆν τό κοινόν ἀτόπημα καί τοῦ ἀπό Λογοθετῶν δύστηνον ἐπινόημα καί τῆ εὐθηνία ἐπιδουλεῦον, τόν καινουργηθέντα φημί ἐκτός τοῦ ἄστεος Φούνδακα...», δηλ. κατέλυσαν βία τά ἐμπόδια τά ὁποῖα δέν ἄφηναν τούς παραγωγούς νά μεταφέρουν έλευθέρως τόν σῖτον, ἀλλά τούς ἐξηνάγκαζον νά τόν ἀποθηκεύουν ἔξω τῆς πόλεως, ὁπόθεν ἐπωλεῖτο διά λογαριασμόν τοῦ μονοπωλείου εἰς αὐθαιρέτους τιμάς.

- 13. Ο Stein, Spaetbyz, Verfas, und Wirtschaftsg. σ. 11 γράφει ὅτι ἀπό τῆς ἐν Μαντζικέρτ ἥττης τῶν Βυζαντινῶν, ἥτις ἤνοιξε τόν δρόμον στούς Τούρκους πρός τήν Μικράν ᾿Ασίαν, χρονολογεῖται ἡ ἐξασθένισις τοῦ δυζαντινοῦ νομίσματος.
- 14. 'Ανδρεάδη, Έργα I, σ. 494 καί ἐπ. Bratianu, σ. 228 καί ἐπ. Ostrogorski, Die laendl, Steuergem, σ. 69. 'Ο Σβορῶνος, αὐτ. σ. 356, λέγει ὅτι ὁ 'Αλέξιος σφόδρα ἐκιβδήλευσε τό χρυσοῦν νόμισμα, τό ὁποῖον πρό αὐτοῦ ἦτο ἴσον πρός 12 μιλλιαρίσια, ἐπ' αὐτοῦ δέ ἰσοφάριζε πρός μόνον 4.
  - 15. Koetzchke, αὐτ., σ. 519 καί ἐπ.
  - 16. Koetzchke, αὐτ. σ. 533.

AOTEPOMA

Ι ιά τόν χαρακτῆρα καί τήν μορφή τῆς Βυζαντινῆς Οἰκονομίας ἔχουν γραφεῖ πολλά καί ἐνδιαφέροντα. Ὁ Διομήδης θά ἀφιερώσει εἰδική μελέτη γιά τόν παρεμβατικό, ἰ-διόρρυθμο χαρακτῆρα τῆς Βυζαντινῆς οἰκονομίας μέ τίτλο «Ἡ Βυζαντινή Οἰκονομία καί ἡ πολιτική τοῦ παρεμβατισμοῦ» («Ἐπιθεώρησις Κοινωνικῆς καί Δημοσίας Οἰκονομικῆς», ἔτ. 12ο, τχ. Α-Β΄, Ἰανουάριος-Ἰούνιος 1943, 3-28). ᾿Από τό ἄρθρο αὐτό παραθέτουμε τήν Ἑνότητα μέ τίτλο «Μορφή τοῦ Βυζαντινοῦ Παρεμβατισμοῦ» (σσ. 9-17).

#### Μορφή τοῦ Βυζαντινοῦ Παρεμβατισμοῦ

Η έλευθερία τῆς ἀσκήσεως ἐμπορίας, διοτεχνίας καί διομηχανίας, δέν ὑπῆρξεν ἀρχή παραδεγμένη στό δυζάντιον. Ἐσυνέχισε τοῦτο καί προσήρμοζε τήν νομοθεσίαν του, στίς οἰκονομικές ἀντιλήψεις, τίς διοικητικές παραδόσεις καί τίς φορολογικές μεθόδους τῶν Ἑλληνιστικῶν βασιλείων¹ καί τῆς ἀκολουθούσης αὐτάς αὐτοκρατορικῆς Ρώμης τῶν ἐσχάτων χρόνων, ῆς ἦτο κληρονόμος. Ἄκρα πρός τό ἄτομον δυσπιστία, συνεχής ἔλεγχος κάθε παραγωγικῆς κινήσεως, ἄνωθεν ρύθμισις κάθε πρωτοδουλίας, περιστολή τοῦ συναγωνισμοῦ, ἄνωθεν ρύθμισις κάθε οἰκονομικῆς ἐνεργείας, εἶναι οἱ προέχοντες χαρακτῆρες τοῦ συστήματος.

Πρό τῆς γοργά προϊούσης οἰκονομικῆς, κοινωνικής καί πολιτικής ἀποσυνθέσεως τοῦ 3ου καί 4ου αἰῶνος<sup>2</sup>, δ ὀργανισμός τῆς αὐτοκρατορικῆς Ρώμης ἐπί Διοκλητιανοῦ καί Κωνσταντίνου, ἀντέδρασεν ἰσχυρῶς.  $\Delta$ ι' αὐστηρᾶς συγκεντρώσεως, ἀνόρθωσαν οὖτοι τό κῦρος τοῦ ἐκπίπτοντος Κράτους. Διά στρατιωτικών ἐπιτυχιών ἐπεδλήθησαν στούς ἀπειλοῦντας τά σύνορα ἐχθρούς. Διά δεξιᾶς πολιτικῆς πρός τούς εἰσδύοντας βαρβάρους, προσοικειώθησαν πολλάς τούτων δυνάμεις. Έπί τοῦ οἰκονομικοῦ πεδίου, ἡ συστηματική ἐφαρμογή πειθαρχημένης οἰκονομίας, ἐν συνδυασμῷ μέ πνεῦμα ἄχρως ταμιευτιχόν, ἀνέχοψε τήν οἰκονομικήν κατάρρευσιν³, ἐσταμάτησε τήν ἀναρχίαν, ἐχάραξε δέ ἀνεξιτήλως τόν δρόμον τοῦ μέλλοντος, ἀπό τόν ὁποῖον δέν θ' ἀπομακρυνθῆ πλέον τό 'Ανατολικόν κράτος. Χωρίς τήν ἄτεγκτον αὐτήν περισυλλογήν καί τήν αὐστηράν συγκέντρωσιν, ήτις ἔσδησε κάθε αὐτόδουλον ἐνέργειαν ἐπί του πολιτειαχοῦ, διοιχητιχοῦ καί οἰκονομικοῦ πεδίου, ὁ τότε ἀπό έτερόκλητον πληθος φυλῶν ἀποτελούμενος κόσμος τῆς Ρωμαϊκῆς αὐτοχρατορίας, χωρίς συνεχτικόν τινα δεσμόν, χωρίς ἠθικήν συνοχήν, ἐξωτερικῶς πανταχόθεν δαλλόμενος, ἐσωτερικῶς ἐκτεθειμένος σέ μύριες ἀποσυνθετικές ἐνέργειες, θρησκευτικοῦ, φυλετικοῦ, οἰκονομικοῦ καί κοινωνικοῦ χαρακτῆρος, θά ἔβαινε γοργῶς καί ἀκατασχέτως πρός πλήρη

διάλυσιν<sup>4</sup>. Έχτοτε δεσπόζει ἀπολύτως σύστημα συγκεντρωτικής πολιτικής καί οἰκονομικής διοιχήσεως μέ αὐστηρῶς διευθυνομένην οἰκονομίαν. Μέ μέτρα σκληρᾶς δίας δέν ἀφήνει αὕτη, οὕτε αἱ τιμαί νά ρυθμίζωνται αὐτομάτως, οὕτε συναγωνισμός ν' ἀναπτύσσεται, οὕτε αἱ προμήθειαι νά ἔρχωνται ἐλευθέρως ἀποθενδήποτε, οὕτε τά ἐπιτηδεύματα ν' ἀσκοῦνται κατ' ἀρέσκειαν. "Ολα εἶναι ρυθμισμένα καί παντοῦ ἡ ἐπέμδαση ἐλέγχει καί όδηγεῖ, ἐν τῆ πεποιθήσει ὅτι μόνον οὕτω θά σταματήση ἡ προϊοῦσα ἀποσύνθεσις, θά προαχθοῦν δέ συγχρόνως τά οἰκονομικά συμφέροντα τῆς δλότητας καί τῶν κατά μέρος τάξεων.

Στήν σειράν τῶν σκέψεων αὐτῶν καί τῶν οἰκονομικών μεθόδων εἰσῆλθε καί τό Βυζάντιον. Ὁ Ίουστινιανός διά νά ἐνισχύση τήν ἐν καταπτώσει οἰχονομίαν καί νά συγκρατήση τίς ἀναρχούμενες ἐπαγγελματικές τάξεις, τίς συνεκέντρωσεν ύποχρεωτικῶς σέ σωματεῖα. Ἡ ὀργάνωση αὐτή δέν ἐπέβλεπε μόνον εἰς σκοπούς δημοσίας τάξης, άλλά καί σέ έξυπηρέτηση τῶν ἐπαγγελματιῶν τούς δποίους ή ἕνωση ἔσωσε ἀπό τόν ὅλεθρον τῆς άναρχίας, ὅστις θά ἔπληττε καί αὐτούς καί τήν έν γένει οἰχονομίαν τῆς Αὐτοκρατορίας<sup>5</sup>. Μέ το καχύποπτον καί ἀνελεύθερον πνεῦμα του, ἔμεινε τό Βυζάντιον ἀπαρασαλεύτως προσκεκολλημένον ἐπί χίλια ἔτη στήν ιδέαν τῆς κηδεμονεύσεως τῆς ἐπαγγελματικῆς ζωῆς, χωρίς παρέκκλισίν τινα καί ὅταν ἀκόμη αἱ ἀκολουθούμεναι μέθοδοι ἤρχισαν ἐν τῆ ἀκρότητί των ν' ἀποδεικνύονται ἐπιδλαδεῖς, καί ὅταν ἀκόμη τό κράτος καθ' ἑαυτό ἐντελῶς ἐξησθενημένον, εἶχε χάσει κάθε κῦρος.

Εἰκόνα τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς τοῦ Βυζαντίου καί τῆς πολιτικῆς ῆν ἐπ' αὐτῆς ῆσκει τό κράτος, μᾶς δίδει τό λεγόμενον «Ἐπαρχικόν διδλίον» Λέοντος τοῦ  $\Sigma$ οφοῦ $^6$ .

Μέ πᾶσαν λεπτομέρειαν ἀναπτύσσεται σέ αὐτό ἡ ἐν Κωνσταντινουπόλει ρύθμιση τῆς ἐμπορικῆς καί διοτεχνικῆς κινήσεως ἐντός τοῦ πλαισίου συντεχνιακῆς ὀργανώσεως. Τό «Ἐπαρχικόν διδλίον» δέν περιέχει διατάξεις τίς ὁποῖες τά σωματεῖα θέτουν οἰκείφ δικαίφ σέ ἑαυτά. Δέν ἀποτελοῦν αὖται οἰωνεί καταστατικόν ρυθμίζον τά τοῦ ἐσωτερικοῦ δίου τῶν συντεχνιῶν, ἀλλ' εἶ-

ναι χυρίως ἀστυνομιχοί χανονισμοί χαί ἀγορανομικαί διατάξεις, προφυλάσσοι σαι τό κοινόν καί τούς ιδίους ἐπαγγελματίες ἀπό καταχρήσεις καί έχμεταλλεύσεις. Τό νομοθέτημα δέν έμφανίζει άλλως τε νέαν πολιτικήν, νῦν τότε τό πρῶτον εἰσαγομένην, άλλά προδήλως εἶναι κωδικοποίηση προϋπάρχοντος δικαίου, παλαιόθεν καθιερωμένου καί πιθανῶς ἐγκατεσπαρμένου σέ σωρεία νεαρῶν διαφόρων αὐτοχρατόρων, ἀφισταμένων χρονιχῶς άλλήλων. ή ρίζα του πρέπει ἀσφαλῶς ν' ἀναζητηθη στά ρωμαϊκά Collegia τῶν μεταγενεστέρων χρόνων, αί ἀρχαί τῶν ὁποίων διετηρήθησαν σέ διάφορα μέρη τῆς Αὐτοκρατορίας καί μετά τόν χωρισμόν τοῦ Άνατολικοῦ κράτους ἀπό τοῦ δυτικοῦ τμήματος αὐτοῦ, ιδίως ἐν Αἰγύπτω<sup>7</sup>. Βεδαίως δ χρόνος καί αἱ δημιουργούμεναι νέαι συνθῆκαι, τοῦ πολιτικοῦ καί κοινωνικοῦ δίου, ἐπέφεραν άλλοιώσεις τινας στόν άρχικόν θεσμόν, χαλαρώνουσαι τήν αὐστηρότητα τῶν δεσμῶν αἵτινες συνεῖχον τά ἄτομα πρός τήν συντεχνίαν καί άφήνουσαι κάποιαν έλευθερωτέραν κίνησιν. Ή κληρονομική δέσμευση δέν φαίνεται νά ύφίσταται πλέον καί δ καταναγκασμός τῆς συμμετοχῆς δέν ἀσκεῖται πλέον μέ τήν αὐτήν ὅπως ἀρχικῶς ἀκρότητα<sup>8</sup>.  $\Omega$  Λέων δ Σοφός, συνεχίζων τήν πολιτικήν τῆς νομοθετικῆς τακτοποιήσεως τῶν Μακεδόνων, ἀρεσκόμενος δέ σέ ἀνακαθάρσεις παλαιῶν νόμων, συνέλεξε τό ύλικόν, τό ἐπεξειργάσθη καί τό ἐξέδωκεν σέ ἑνιαῖον νομοθέτημα, διά νά εἶναι πρακτικῶς πρόχειρος ἡ χρησιμοποίησίς του $^9$ . Αἱ ἀναγραφόμεναι διατάξεις, ἀφορ $\tilde{\omega}$ σαι τήν ύποχρεωτική ὀργάνωση τῶν ἐπαγγελματιχῶν κλάδων τῆς πρωτευούσης — ἡ ὑπέρ τῆς όποίας φροντίς ἐδέσποζε τῶν σκέψεων τῶν Κυδερνήσεων – φανερώνουν ἐν τούτοις τίς ἐν γένει κρατούσας εν Βυζαντίω οἰκονομικές ἀντιλήψεις, περιέχουν δέ κατά τήν ὀρθήν παρατήρηση τοῦ Mickwitz<sup>10</sup>, ὄχι μόνον διατάξεις ὑπέρ τοῦ Κράτους τεθειμένας, άλλά καί κανόνας, οί δποῖοι άποδλέπουν ἐπίσης εἰς ἐξυπηρέτηση αὐτῶν τούτων τῶν ἐπαγγελματιῶν. Πάντως ἐκ τοῦ διέποντος πνεύματος συνάγεται ώς άρχή ή δεσμευμένη ἐνέργεια τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς. Ἡ άρμοδιότης τοῦ Κράτους ἐν προκειμένω εἶναι ἀπεριόριστος. Οἰχονομική ἐνέργεια ἐκφεύγουσα ταύτης δέν εἶναι νοητή. «Θεσπίζομεν», «χελεύομεν», εἶναι αί χρησιμοποιούμεναι ἐκφράσεις, χωρίς ἡ γνώμη τῶν ἐνδιαφερομένων νά λαμδάνεται κατά κανόνα ὑπ' ὄψιν. Κάθε ἐπιτήδευμα ὀργανοῦται ἄνωθεν ύποχρεωτικῶς σέ «σύστημα», δηλ. συντεχνίαν. Λειτουργεῖ αὕτη μέ καθιερωμένον ἀπό τόν νόμον τρόπον, δστις ἐπιτρέπει νά μορφώσω-

μεν ἀχριδῆ ἀντίληψη πῶς ἐχινεῖτο ὁ πολύπλοχος μηχανισμός τῆς ἐν Βυζαντίφ οἰχονομικῆς ζωῆς. Ἐλευθέρα ἄσχηση ἐπιτηδεύματος δέν ἀναγνωρίζεται, διαγράφεται δέ αὐστηρῶς τό περιθώριον ἐντός τοῦ ὁποίου ἡμπορεῖ νά χινῆται ὁ ἔμπορος, ὁ διομήχανος, ὁ εἰσαγωγεύς, ὁ διοτέχνης.

Τό «Ἐπαρχικόν Βιβλίον» ρυθμίζει τίς πρός τό κράτος καί τό κοινόν σχέσεις τῶν ἐπαγγελματιῶν. Ἐπιδιώκει ὅμως ἐπίσης νά προφυλάξη τούτους ἀπό κινδύνους πηγάζοντας ἀπό διαστάσεις μεταξύ τῶν ἐπαγγελματικῶν συμφερόντων καί τῶν μοιραίων ἐγωϊστικῶν συγκρούσεων, δι' ένιαίας δέ ἐνεργείας νά προαγάγη τά συμφέροντά των. Ἡ ἄκρα αὐτή παρέμδαση ἐξηγεῖται καί ἀπό τήν φροντίδα ήν ἔπρεπε συνεχῶς νά καταδάλη ή διοίκηση γιά νά προλαμδάνη τόν πάντοτε ἀπειλητικόν λιμόν, τήν συχνά παρουσιαζομένην σπάνιν τροφίμων, τίς ἐπανειλημμένες σιτοδείες, κατά τά δποῖα ὑπό τίς τότε δυσχερεῖς συνθηκες των μεταφορών καί τίς άνωμαλίες της ζωῆς, ἐδημιούργουν τρομακτικά προδλήματα τάξεως, ιδίως στήν πρωτεύουσαν11. Ἡ ἀρχή πρέπει ἐπί πλέον κατά πᾶσαν στιγμήν νά γνωρίζη ποῖα ἐμπορεύματα καί εἰς ποίαν ποσότητα εὑρίσκονται ἐν παρακαταθήκη ἐντός τῆς πόλεως, διά νά ρυθμίζη αὐτή τήν ξκάστοτε ἰσορροπίαν μεταξύ προσφορᾶς καί ζητήσεως. Νά μήν ἀφήνη δέ ούτω στάδιόν τι έλεύθερον στήν αὐτόματον καί κατά συνέπειαν ἐπικίνδυνον κρινομένην ἐνέργειαν τῆς ἀτομικῆς πρωτοδουλίας. Ἡ κίνηση οὕτω τῶν τιμῶν δέν ἀφήνετο ἐλευθέρα, διότι τό ἐντεῦθεν δάρος θά ἐπέπιπτε ἐπί τῆς καταναλώσεως, θά ἐπλήττετο δηλ. χυρίως ἡ ἀσθενεστέρα τάξη τοῦ λαοῦ, ἡ ἐξέγερση τοῦ ὁποίου ἦτο πάντοτε ἐπικίνδυνος. Ὁ συναγωνισμός ἐξ ἄλλου ἐάν ἀφήνετο ἀχαλίνωτος, δέν θά ἔδλαπτε μόνον τό κοινόν, ἀλλά θά κατέληγε καί σέ ἐξοντωτικόν ἀγῶνα στρεφόμενον κατ' αὐτῶν τούτων τῶν ὁμοτέχνων. Τήν μέριμναν αὐτήν ἐκφράζει τό προοίμιον τοῦ «Ἐπαρχιακοῦ Βιβλίου» μέ τίς λέξεις «ώς άν εὐσχημόνως τό ἀνθρώπινον γένος πολιτεύηται καί μή θάτερος καταδυναστεύη θατέρου» 12. Noεῖται ὅμως οἴκοθεν σέ ποιές καταχρήσεις ἦγεν ἡ άχρότης τῆς διοιχητιχῆς χηδεμονίας καί τό εὐρύ στάδιον κακοποιοῦ δράσεως ἤνοιγεν στούς πάσης φύσεως ἐκμεταλλευτές καί καταδότες 13.

Ή δέσμευση τῶν συναλλαγῶν ἀποτελεῖ οὕτω τόν κανόνα. Ἐξαίρεση εἶναι ἡ ἐλευθερία τῆς συναλλακτικῆς κινήσεως. Ἡ ἐξαγωγή εἶναι καί αὐτή λεπτομερῶς ρυθμισμένη, δέν ἦτο δέ νοητή στήν δυζαντινήν οἰκονομίαν ἀκώλυτος ἔξοδος προϊόντων. Τα «κεκωλυμένα», τά ἐμπορεύματα

δηλ. τῶν ὁποίων ἡ ἐξαγωγή ἀπηγορεύετο ἦσαν πολλά. "Αλλων πάλιν ή πώληση γιά τήν ἀλλοδαπήν ἐπετρέπετο μόνον μετά είδικήν ἄδειαν, χορηγουμένην ἀπό τόν ἔπαρχον, δεδαιουμένην δέ διά «δούλλας» ἐπί τοῦ ἐξαχθησομένου ἐμπορεύματος. «Ίνα μή τοῖς ἔθνεσι παραπέμπωνται», διά νά μήν ἀποκτοῦν δηλ. αί ξέναι χῶραι ώρισμένα εἴδη πολύτιμα, ἤ σπάνια, ἤ μονοπωλιακῶς παραγόμενα ή κατασκευαζόμενα στίς χώρες τοῦ Βυζαντίου, άπαγορεύεται ή έξαγωγή των. Τό Βυζάντιον ζηλοτύπως περιεφρούρει ὅσα ἡ φύση ἤ ἡ ϐιομηχανική ἐμπειρία τοῦ λαοῦ εἶχον καταστήση πραγματικά της προνόμια. Ἐπίσης ὅμως ἐπροστάτευε τό σέ χρυσόν καί ἄργυρον ἀπόθεμα, ἀπαγορεύουσα κάθε ἔξοδον τῶν μετάλλων τούτων καθώς καί τῶν πολυτίμων λίθων καί τιμαλφῶν ἀντικειμένων<sup>14</sup>. Ἐφρόντιζεν ἐπί πλέον νά δημιουργῆ εὐνοϊκούς έκάστοτε δρους ένισχύσεως τῆς δυνάμεώς της σέ πολύτιμα μέταλλα. Ίσως στίς σκέψεις αὐτές ὀφείλεται ή περίεργη διάταξη τοῦ Κεφ. ΙΧ § 6 ή σχετική πρός τούς δθωνιοπράτας (άσκοῦντας ἐμπόριον λινῶν ὑφασμάτων), καθ' ἥν τό μέ τήν Βουλγαρίαν έξαγωγικόν έμπόριον, διεξήγετο όχι διά καταδολής τοῦ ἀντιτίμου σέ χρήμα, ἀλλ' ἐπί τῆ δάσει ἀνταλλαγῆς. «Ἐάν διά Ἐθνῶν τυχόν Βουλγάρων εἰσέλθη πραγματεία λινῶν ἤ μέλιτος, όφείλωσι δι' έτέρων πραθηναι»  $^{15}$ .

ADIEPQMA

'Απαγορεύεται ἐπίσης ἡ ἐξαγωγή ὀξέων διά δαφήν πορφυρῶν ὑφασμάτων καί αὐτῶν τῶν ἑτοίμων ὑφασμάτων «πορφυραερίων μεγαλοζήλων» (IV § 7), ἐν γένει δέ τῶν στά κρατικά ἐργαστήρια κατασκευαζομένων δαρυτίμων ἤ μυστικῆς συνθέσεως προϊόντων, παρακρατουμένων διά τίς ἀνάγκες πολυτελείας καί ἐπιδείξεως τοῦ αὐλικοῦ κόσμου, ἤ διά τίς ὑπηρεσίες τοῦ Κράτους καί τοῦ στρατοῦ.

Αί κατά τῶν παραβατῶν ἐν γένει τῶν ἀπαγορεύσεων τοῦ Ἐπαρχικοῦ Βιβλίου κυρώσεις ἦσαν βαρεῖαι. Χρηματικαί ποιναί, κατασχέσεις, μερικοί ἀκρωτηριασμοί, ἀτιμωτικαί ποιναί καί θανατικαί ἐκτελέσεις ἀκόμη, ἀπηγγέλοντο κατά τῶν ἀποδεικνυομένων ἐνόχων παραβάσεως ¹6.

Τό ἐμπόριον καί ἡ διομηχανία μέ ὅλους τούς παρεπομένους κλάδους δέν ἐκρίνοντο ὡς στάδια ἀνοικτά δι' ἐλεύθερον καί ἀπεριόριστον κατά πάντα τρόπον πλουτισμόν. Κερδοσκοπία τείνουσα σέ καταπλεονέκτηση τοῦ ἀσθενεστέρου ἤ ἐκμετάλλευση τῆς κοινωνίας δέν ἦταν ἀνεκτή, θεωρητικῶς τοὐλάχιστον. Ὁ συναγωνισμός, ὄχι δέ μόνον ὁ ἀθέμιτος συναγωνισμός, πρέπει νά καταπολεμηθῆ ἵνα «τό τῶν ἀνθρώπων φύλον εὐ διατιθέμενον, μή ἀναισχύντως ἐπιπηδᾶ τῷ ἑτέρῳ

θάτερος». Δι' αὐτό λαμβάνονται δρακόντια μέτρα ὅπως τό κόστος τῆς παραγωγῆς διατηρηθῆ ἴσον δι' ὅλους, διά νά ὑπάρχουν δι' ὅλους ἰσοδύναμοι συνθηκαι. Ούτω λ.χ. οί «πρανδιοπραται» - εἰσαγωγεῖς ὑφασμάτων - δέν διχαιοῦνται νά προαγοράζουν ἀτομικῶς τήν πρώτην ὕλην καί συγκεντρώνοντες ἀποθέματα νά ἐκμεταλλεύωνται μέ αὐθαίρετον ὕψωση τῶν τιμῶν τήν δολίως κτηθεῖσαν προνομιακήν θέσιν. Πρός ἀποφυγήν τούτου ὀργανοῦται ένιαία προμήθεια πρώτων ύλῶν δι' ἀναγνωρίσεως στήν συντεχνίαν μονοπωλίου ἀγορᾶς, κατανεμομένων ἔπειτα τῶν γενομένων προμηθειῶν ὑπό τοῦ ἐπάρχου, ἀναλόγως τῶν άναγχῶν τῆς καταναλώσεως τῶν ὁμοτέχνων. Τά αὐτά περίπου ἰσχύουν διά τούς μεταξοπράτας, όθωνιοπράτας κλπ<sup>17</sup>.

Πρός ἀποσόδηση κάθε ἀθεμίτου συναγωνισμοῦ ἀπαγορεύεται ἡ διά προσφορᾶς ἀνωτέρου μισθώματος ἐκτόπιση τοῦ ἤδη κατέχοντος ἐργαστήριον. «Ὁ ἐπαύξων τό τοῦ ἐτέρου ἐνοίκιον, εἴτε δόλω εἴτε φανερῶς, τυπτόμενος καί κουρευόμενος εἰσχομιζέσθω»  $^{18}$ . Διά νά μή προχληθη ύπερεξόγκωση ἐπαγγελματιῶν, ἐπιτρέπεται μόνον κατόπιν άδείας τό ἄνοιγμα νέου καταστήματος ή έργαστηρίου. Κανέν νέον μέλος δέν γίνεται δεκτόν στήν συντεχνίαν, ἐάν κατά κανόνα δέν ἐγκριθη ἀπό τόν ἔπαρχον. Ἡ συμμετοχή στήν συντεχνίαν δέν περιορίζεται αριθμητικώς. Ἡ εἴσοδος σέ αὐτήν ὅμως ὑπόχειται σέ προηγούμενη δεδαίωση «ἐντίμων τε καί χρησίμων ἀνδρῶν» (ΙΙΙ § 1) μελῶν τῆς συντεχνίας ἐνώπιον τῆς ἀρχῆς, περί τῆς ἀξιότητος τοῦ προτεινομένου νέου μέλους 19. Μαθητευόμενοι καί δοηθοί δέν προσλαμδάνονται παρά κατόπιν ἐγκρίσεως, ἐπί ὡρισμένον χρόνον καί ώρισμένη ἀντιμισθία.

Παρά τίς διατάξεις αὐτές, αἱ ὁποῖαι τείνουν σέ οἰκονομική ἐνίσχυση τῶν διαφόρων κλάδων τῆς ἐπαγγελματικῆς ζωῆς καί μή ἐγκατάλειψον ταύτης στά ἀπρόοπτα τῆς ἀναρχίας, ὑπάρχουν καί διατάξεις καθαρῶς ἀστυνομικοῦ καί ἀγορανομικοῦ χαρακτῆρος. Στούς ἀργυροπράτες, τούς άσχολουμένους δηλ. μέ τήν κατεργασίαν πολυτίμων λίθων καί μετάλλων, δέν ἐπετρέπετο ἡ ἐργασία κατ' οἶκον. «Μή ἔχειν κελεύομεν ἐξουσίαν χρυσοχόου οἴχοι ἐργάζεσθαι χρυσόν ἤ ἄργυρον, ἀλλ' ἐν τοῖς ἐργαστηρίοις τῆς Μέσης» ό μεγάλος δρόμος τῆς Kωνσταντινουπόλεως $^{20}$ . Μέ πρόφαση έξασφαλίσεως τῆς εἰδικεύσεως, άπαγορεύεται ή συμμετοχή σέ δύο ταυτοχρόνως συντεχνίας. Ὁ ἀργυροπράτης μόνον μέ χρυσόν καί ἄργυρον πρέπει νά ἀσχολῆται, ὄχι μέ ἄλλα μέταλλα. Οἱ βεστιπρᾶται μόνον μέ μεταξωτά ἐνδύματα. Οἱ μεταξοπρᾶται μόνον μέ μέταξαν ὡς πρώτην ὕλην κλπ<sup>21</sup>. Τά τρόφιμα, τά εἴδη παντοπωλείου, δέν προσφέρονται στήν κατανάλωση μέ ἐλευθέραν τιμήν ἀλλά καθορίζεται ἐπακριδῶς τό ποσοστόν τοῦ ἐπιτρεπομένου κέρδους. Κάθε παράβαση κολάζεται αὐστηρῶς<sup>22</sup>.

Στίς κρίσεις μας δμως περί τῆς συντεγνιακής δργανώσεως τοῦ Βυζαντίου μέ ὅλα τά δεσμά τά δποῖα συνεπάγεται αὕτη, δέν πρέπει νά παρασυρώμεθα ἀπό σκέψεις οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ, ἀγνώστου καθ' ὅλην τήν μακράν περίοδον τῆς ἱστορίας μέχρι τοῦ 18ου αἰῶνος. Ἡ ἐλευθερία τῆς παραγωγικῆς δράσεως δέν ἦτο κἄν νοητή. Ἡ δέσμευση ύπῆρξεν ὁ δεσπόζων καί μή άμφισδητούμενος κανών. Τήν δέσμευση αὐτή ἐθέσπιζε καί ἐπέδαλλε τό κράτος, ἐφ' ὅσον ἡ ἐξουσία του ἦταν ὑπαρκτή ἤ τουλάχιστον ἀνεκτή. Έν ανυπαρξία τούτου τήν δέσμευση ἐπέβαλον οί ἐπιτηδευματίαι μόνοι των, ἐφ' ὅσον ἐκ τῆς πείρας καί τῶν δοκιμασιῶν ἀπέκτων συνείδηση τῶν κακῶν τῆς ἀναρχικῆς ἐργασίας καί τῶν ἀγαθῶν τῆς ρυθμίσεως διά κανόνων δεσμευτικῶν τῆς ἐλευθερίας. Ἡ ὑποχρεωτική ὀργάνωση δηλ. καί ή κηδεμόνευσις, δέν έξελαμβάνοντο ως τι άνυπόφορον, ἀλλά ὡς ἐξυπηρετική τοῦ γενικοῦ συμφέροντος, ἐπίσης δέ καί τοῦ μερικοῦ συμφέροντος τῶν ἐπιτηδευματιῶν<sup>23</sup>. Ὁ περιορισμός τῶν ἐπιτηδευματιών έντός συντεχνίας χινουμένης έντός χαραγμένων δρίων, έδημιούργει κατ' ἀνάγκην έπαγγελματικήν άλληλεγγύην καί στενήν μεταξύ τῶν ὁμοτέχνων συνοχή.

Οί σέ συντεχνίες δργανωμένοι ἐπιτηδευματίαι ήσχολούντο ούτως ύπό τό ἄγρυπνον δλέμμα τῆς ἀρχῆς μέ τό διοποριστικόν των ἐπάγγελμα. Παραλλήλως, ὅμως, σύμφωνα μέ παλαιάν παράδοση ἀνατρέχουσαν στήν έλληνικήν καί ρωμαϊκήν άρχαιότητα, ήσκουν αδται καί δημόσιον λειτούργημα, μέ τίς δαπάνες τοῦ δποίου ἐδαρύνοντο (λειτουργίαι, munera). 'Ανετίθετο δηλ. στίς συντεχνίες, αἵτινες περιέχλειον τούς μόνους διχαιουμένους ν' ἀσχήσουν ώρισμένον ἐπιτήδευμα καί τούς μόνους είδικευθέντας σέ αὐτό, ὡρισμένη δημοσία ύπηρεσία. Άπετέλει τοῦτο τιμήν ἀναγνωριζομένην άλλά καί πρόσθετον δέσμευση ἔναντι τοῦ Κράτους. Οἱ τραπεζίται (σαράφηδες), ἦσαν ἐντεταλμένοι νά παρακολουθοῦν τούς κιδδηλοποιούς, νά ἐξαχριδώνουν τήν κιδδηλείαν καί νά καταδίδουν ταύτην. Οἱ σαλδαμάριοι (παντοπῶλαι), παρηχολούθουν καί ήσφάλιζον τήν ἄφθονον εἰσαγωγήν διαφόρων εἰδῶν κλπ $^{24}$ , διά νά ὑπάρχη ἐξ αὐτῶν τῶν άρμοδίων δεδαιωμένον ὅτι τά ἀποθέματα τροφίμων θά εἶναι πάντοτε ἐπαρκῆ».

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Bratiannu εἰς Byzantion 1939, σ. 506-509, Walter Otto, Kulturg, des Altertumms, 133, 135.
  - 2. Walter Otto, αὐτ., σ. 152 καί ἐπ.
  - 3. Stein, Geschichte des Spätröm. Reiches I, σ. 109.
- 4. Lot: La fin da Monde antique, σ. 212 καί ἐπ. καί τήν γλαφυράν ἀνάπτυξη τοῦ θέματος ἀπό τόν Bratianu, ἔνθ.' ἀν., σ. 87.
- 5. Mickwitz, Die Kartelfunction der Zünfte,  $\sigma.$  200  $\varkappa\alpha t$  è $\pi.$
- 6. Δημοσιευθέν τό πρῶτον ἐκ χειρογράφου, ἀποκειμένου στήν διδλιοθήκην τῆς Γενεύης ἀπό τόν Nicole τό 1893, μέ εἰσαγωγήν ἐρευνῶσαν τά ἐκ τοῦ νομοθετήματος τούτου προχύπτοντα ζητήματα καί λατινικήν μετάφρασιν, ίδε καί IGR (Ζέπου) ΙΙ σ. 371 καί ἐπ. Ἡ βασική τοῦ θέματος μελέτη εἶναι ή τοῦ Stökle: Spatrömische und byz. Zünfte, Leipzig 1911. Γενικώτερον τήν εξέλιξιν των συντεχνιῶν στή Δύση καί τήν ἀΑνατολήν πραγματεύεται δ Mickwitz, Die Kartellfunktion der Zünfte, Helsingfors 1936. Άγγλική μετάφραση ἐδημοσίευσεν ὁ Freshfield, Roman Law in the later Roman Empire. Cambridge 1938. 'Αρίστην ἐπί τοῦ θέματος μελέτην ἐδημοσίευσεν δ Χριστοφιλόπουλος, «Τό Ἐπαρχ. Βιβλίον Λέοντος τοῦ Σοφοῦ» καί σέ Ἑλληνικά (1939), σ. 125 καί ἐπ. ἴδε ἐπίσης Macri, L'organisation de l'Econ, urbaine dans Byzance, Paris 1925 καί τήν συναφη τοῦ ιδίου μελέτην Les Byzantins et les etrangers dans Constantinople 1928. Τήν σχετιχήν πρός τόν χρόνον τῆς ἐκδόσεως συζήτησιν ἴδε εἰς Stöckle αὐτ. Anhang, σ. 142 καί ἐπ. Χριστοφιλοπούλου αὐτ. σ. 10-27 Ostrogorsky Gesch., d. Byz. St., σ. 149. Μετά τήν δημοσίευσιν όμως ύπό τόν Γκίνη στήν Ἐπετηρ. τῶν Βυζ. σπουδῶν 1937, σ. 183 καί ἐπ. τοῦ γειρογράφου τῆς Κων/πόλεως ἐχ τῆς ἐπιγραφῆς τοῦ ὁποίου δηλοῦται δτι τό Ἐπαρχ. Βιβλίον ἐξεδόθη ἐπί Λέοντος τοῦ Σοφοῦ τό 991/12, ή συζήτησις καί οἱ διαφωνίες εἶναι μάταιες, ἴδε καί 'Ανδρεάδη, Byz. Paradis du Monopole et du Privilège, "Εργα Ι, σ. 599 καί ἐπ. πρό πάντων δέ Bratianu, Études byz. L'économie urbaine de Byzance, σ. 136 καί ἐπ. καί Byzantion 1939,  $\sigma$ . 509.
- 7. Ἰδε τήν ἐπί τοῦ θέματος ἀνάπτυξιν τοῦ Stöckle αὐτ., σ. 135 καί ἐπ.
- 8. Αὐτή ή ὀρθοτέρα γνώμη τήν ὁποίαν ὑποστηρίζει ὁ Stöckle αὐτ. σ. 138 ἥν δέχεται καί ὁ Ostrogorsky, Gesch, d. Byz. St., σ. 178.
- 9. «Die Zunftbiblung würde demnach nur die Rationatisierung und Organisation bereits vorhandener Ansätze bedentet haben». Mickwitz, σ. 233. Ἡ ἔκδοση τοῦ Ἐπαρχ. Βιδλίου ἐγέννησε πλῆθος ζητημάτων. Ἐνταῦθα θίγεται μόνον ἡ πλευρά ἡ ἐμφανίζουσα τήν οἰκονομικήν πολιτικήν τοῦ Βυζαντίου.
  - 10. Αὐτ., σ. 207, 232.
- 11. Ströckle, αὐτ. 103, 105 ἐπ. Ἡ εἰσαγωγή ὑπέκειτο στόν ἔλεγχον τῆς διοικήσεως, ὑποχρεουμένων τῶν εἰσαγωγέων γνωστοποιοῦν στόν ἔπαρχον πᾶσαν εἰσαγομένην ποσότητα, ἰδία τροφίμων, ἡ τιμή τῶν ὁποίων ὡρίζετο ἀπό αὐτόν τόν ἔπαρχον. Με λεπτομερεῖς ἀγορανομικές διατάξεις, ἐπιχειρεῖται ἐξασφάλιση ἀφθονίας καί εὐθηνίας εἰδῶν διατροφῆς, διά νά μήν ἔχη ἀφορμάς ἐξεγέρσεως ὁ ταραχοποιός ὄχλος τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Στήν αὐτήν ἐπιτήρηση ὑπεβάλλετο καί ἡ ἐξαγωγή, διά νά μήν ἀραιωθοῦν τά ἀναγκαῖα ἀποθέματα καί προκληθῆ σπάνις,

οσιν τῶν τιμῶν. Προσεχτιχή ἀνάλ

μέ συνέπειαν τήν ὕψωσιν τῶν τιμῶν. Προσεκτική ἀνάλυσις τῶν καθ' ἕκαστα ὑποχρεώσεων τῶν διαφόρων ἐπιτηδευματιών, φανερώνει ἀφάνταστον λεπτολογίαν ἀγορανομικῶν κανονισμῶν, σκοπός τῶν ὁποίων μεταξύ ἄλλων ἦτο νά προδλέπουν καί ν' ἀσφαλίζουν ὅτι δέν θά παρέμεναν ἀζήτητα προϊόντα ύποκείμενα σέ εὔκολον φθοράν, οὔτε ὅτι θ' «ἀπεθησαυρίζοντο» ἔξωθεν εἰσερχόμενα εἴδη σέ καιρόν «ἐνδείας», πρός ἐκμετάλλευση τοῦ κοινοῦ. Αἱ κυρώσεις εἶναι δαρεῖαι. Ὁ «λεγατάριος» δηλ. δ ἐπί τοῦ ἐλέγχου ὑπάλληλος, ύποχρεοῦται «ἐμφανίζειν αὐτούς τῷ ἐπάρχῳ ὡς ἄν τυπτόμενοι καί κουρευόμενοι τά ἀποτεθέντα εἰσκομίζονται» IGR II, σ. 389, ἴδε τό ἐνδιαφέρον Κεφ. τοῦ Stöckle, αὐτ. Einfuhr und Einkauf κ.λπ. σ. 99-112 ὅπου ἀναπτύσσεται ό λεπτομερειαχός μηχανισμός τῆς εἰσαγωγῆς καί έξαγωγῆς. Ἡ διακριτική έξουσία κατ' ἀνάγκην ἀσκουμένη ἀπό κατώτερα ἀστυνομικά ὄργανα ἐξέθετεν ἀσφαλῶς τούς ενδιαφερομένους στόν χίνδυνον πιέσεων χαί εχδια-

- 12. IGR (Ζέπου) ΙΙ, σ. 371.
- 13. Diehl αὐτ., σ. 507.
- 14. Έπ. Β. Κεφ. ΙΙ § 4. IGR II, σ. 375.
- 15. Χριστοφιλόπουλος, σ. 66.
- 16. «Τύπτεσθαι καί κουρεύεσθαι» εἶναι ἡ συνήθης ἐ-λαφρά ποινή, ἀπαντῷ ὅμως καί τό «χειροκοπείσθω» καί ἡ διαπόμπευσις εἰς Κεφ. ΧVIII § 5 «περί τῶν ἀρτοποιῶν» ἀποδεικνυομένων καταχραστῶν. «Ὁ τοιοῦτος τἡν διά δαρμοῦ καί κουρᾶς καί θριάμδου (διαπόμπευσιν) καί διηνεκοῦς

έξορίας ύπομεινέτω τιμωρίαν». Stöckle, αὐτ. σ. 123 καί έπ. Χριστοφιλόπουλος, σ. 75 καί ἐπ.

- 17. IGR II, σ. 377, 79, 81, Mickwitz, σ. 209, 216, 223. Διά τά κατά τοῦ ἀθεμίτου συναγωνισμοῦ μέτρα, ἴδε Stöckle, αὐτ. σ. 55, 64, 94 καί ἐπ. ἐπ.
  - 18. IGR (Ζέπου) ΙΙ, σ. 377.
- 19. Ἄλλη διατύπωση διά τήν βεβαίωση τῆς ἀξιότητος περιέχουν τά Κεφ. IV »167 5 καί ΧΙΙ § 2. Κατ' ἐξαίρεση ὁ ἀριθμός τῶν Ταβουλαρίων ὁρίζεται περιοριστικῶς εἰς 24, ἡ ἀποδοχή δέ νέου μέλους ἐγκρίνεται ἀπό τά μέλη τῆς συντεχνίας. Προδήλως διότι οἱ νέοι Ταβουλάριοι (συμβολαιογράφοι), ἔπρεπε νά εἶναι βεβαιωμένον ἀπό τούς ὁμοτέχνους ὅτι ἔχουν τίς ἀπαιτούμενες νομικές γνώσεις, Κεφ. 1 §§ 1, 3 καί ἐπ. 23.
  - 20. IGR II, σ. 375.
- 21. Ἰδε τά σχετ. Κεφ. τοῦ Ἐπαρχ. Βιδλίου καί Stöckle, σ. 97 καί ἐπ. Χριστοφιλοπούλου, αὐτ. σ. 47, 50 καί ἐπ. 58
- 22. IGR II, σ. 385 καί ἐπ. «ὀφείλουσιν οἱ σαλδαμάριοι (παντοπῶλαι) λεπτομερῶς (λιανική πώλησις) διαπιπράσκειν τά εἴδη, δύο μιλιαρίσια μόνα ἐν τῷ νομίσματι ἀποκερδαίνοντες».
- 23. Ἰδε ὀρθάς παρατηρήσεις εἰς ἸΑνδρεάδη, Byzance, Paralis du Monopole et da privilége εἰς Ἔργα Ι, σ. 600 καί ἐπ.
- 24. Stöckle, αὐτ. σ. 12 καί ἐπ. σ. 21. Λειτουργία ἀργυροπρατῶν, ἴδε ἐπίσης Χριστοφιλοπούλου, σ. 39.





# 'Αριστοτέλης Σίδερις (1889-1976)

Λ.Θ. Χουμανίδης

'Αριστοτέλης  $\Sigma$ ίδερις¹ ὑπῆρξε μία ἀπό τίς μεγάλες προσωπικότητες τῆς ἀκαδημαϊκής ἐπιστήμης καί, ὅπως οἱ περισσότεροι ἀκαδημαϊκοί διδάσκαλοι τῆς ἐποχῆς του, εἶχε εὐρεία μόρφωση, ὥστε πολλοί ὀλίγοι θά ἠδύναντο νά θεωρηθοῦν ἰσάξιοί του στίς γνώσεις. Ο Σίδερις εἶχε γνώσεις νομικές, οἰκονομολογικές, κοινωνιολογικές, ίστορικές, ήταν ενας érudit τῆς Ἐπιστήμης, ἄνευ ὅμως δυνατοτήτων πρωτοτυπίας. "Όταν δμως ἀπεφάσιζε νά γράψει κάποιο θέμα, τό δασάνιζε πολυπλεύρως καί προσπαθοῦσε νά εἶναι ἀχριδής ὅσον ἀφορᾶ στίς παραπομπές του. Τό γεγονός ὅτι δέν παρουσίασε μεγάλο σέ δημοσιεύματα ἀριθμό ὀφείλετο καί στή σοδαρότητα μέ τήν δποία ἀντιμετώπιζε τό δημοσίευμα. Διότι δέν τοῦ ἄρεσε νά γράφει μόνον καί μόνον γιά νά δημοσιεύει, ὅπως πολλοί νέοι σήμερα ἐπιστήμονες ἐθίζουν σέ τοῦτο ἐπιθυμοῦντες κενοδόξως αἴγλη ή πανεπιστημιακό  $\theta$ ῶκο. Ὁ  $\Sigma$ ίδερις ἐπιφυλασσόταν, ἴσως δέ καί νά ἀπέφευγε τή δημοσίευση ἐργασιῶν, διότι ἀντιλαμβανόταν δτι τό δημοσίευμα πρέπει νά συνοδεύεται μέ πρωτοτυπία, ἄλλως εἶναι ἐπανάληψη τῶν αὐτῶν πραγμάτων. Ὁ Σίδερις συνεπῶς ἦταν ξένος ἀπό τή σημερινή ἀσθένεια τῆς πολυγραφικότητας. Γεγονός πάντως εἶναι ὅτι ὁ Σίδερις δέν ἦταν καί φίλεργος περί τή γραφή, προσέτι δυσκολευόταν στήν εὐχέρεια ἀνάπτυξης τῶν ἰδεῶν του. Γιά τόν λόγο τοῦτο ταλαιπωροῦσε τόν ἀναγνώστη. Ἡταν ὅμως πολυμαθής καί τοῦ ἄρεσε νά μελετᾶ καί μάλιστα νά ἐπαναλαμδάνει τήν ἀνάγνωση αὐτοῦ τό ὁποῖο τόν ἐνδιέφερε πρός μελέτη. "Όταν ευρισκε κάτι ἐνδιαφέρον τό σημείωνε μέ μία γραμμή πλαγίως στό περιθώριο τοῦ διδλίου καί συγχρόνως ἔγραφε τίς παρατηρήσεις του.

Από μαθητής, ὁ Σίδερις διεχρίθη γιά τήν ἀφοσίωσή του στή μελέτη, ἀλλά ὅπως ὅλα τά μεγάλα πνεύματα δέν ἦταν καί πρῶτος μαθητής, διότι τό πνεῦμα του ἀφιεροῦτο σέ διάφορα ἐξωσχολικά διδλία, τά ὁποῖα ἐκκινοῦσαν τό ἐνδιαφέρον του καί οῦτως ἡ δαθμολογία του ἐκρημνιζόταν ἐντός τοῦ ἀνήσυχου γιά γνώση χαρακτῆρα του. Ἔνας λόγος γιά τόν ὁποῖο ἀπέτυγε, ὅταν ἔτον

λαβε μέρος γιά ύποτροφία ἀπό τό Μοντσενίγειον Ίδρυμα, ἦταν καί αὐτός. Ἦλθε πάντως πρῶτος ἐπιλαχών ἐκ τῶν 23 ὑποψηφίων καί πέμπτος στή γενική κατάταξη μεταξύ τούτων.

Ό Σίδερις διεκρίνετο γιά τήν εὐστροφία του, τό χιοῦμορ του καί τήν αὐστηρότητά του, διότι ὑπό τό χαμόγελό του καί τήν ἀνοχή του ὑπεκρύπτετο ἕνας λίαν αὐστηρός ἄνθρωπος. Πρόσεχε καί τή συμπεριφορά ἀλλά καί τό δάρος τῶν λόγων τοῦ συνομιλητῆ του.

Ὁ Σίδερις δέν προερχόταν ἀπό οἰκογένεια τῶν nobili, ἡ συναναστροφή του ὅμως ἦταν ἐκλεκτή καί μεταξύ αὐτῶν τούς ὁποίους συνανεστρεφόταν, ἀπό τά ἐφηδικά του ἔτη, ὅπως γράφει ὁ διογράφος του καί ἀνεψιός του Καθηγητής ᾿Α. Παπαναστασᾶτος, ἦταν ὁ Κωνσταντῖνος Θεοτόκης καί ὁ Κερκυραῖος Νικόλαος Κονεμένος, ἕνας φωτισμένος λόγιος ὁ ὁποῖος ἐμπλούτισε μέ τίς γνώσεις του τόν ἀδηφάγο γιά μάθηση Σίδερις.

Ο Σίδερις ήταν περισσότερο νομικός παρά οἰχονομολόγος. ἀπό τίς ἀχροάσεις τῶν μαθημάτων του ὁ φοιτητής ἀντιλαμβανόταν τή νομική σχέψη του. Διότι ὁ Σίδερις σπούδασε κατά πρῶτον νομικά, τά ὁποῖα καί καλλιέργησε ὡς ἐπιστήμων ἀλλά καί ὡς ἐπαγγελματίας δικηγόρος, ἀπό τῆς ἐποχῆς κατά τήν ὁποία ἀπεφοίτησε ἀπό τή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου ἀθηνῶν. Τή δικηγορία ἐξάσκησε στήν Κέρκυρα μεταξύ 1910-20, ἐνῶ ἤδη ἀπό τό ἔτος 1912 εἶχε ἀναγορευθεῖ διδάκτωρ Νομικῶν Ἐπιστημῶν. Τό 1921 ἐγκατεστάθη στήν ἀθήνα, ὅπου καί ἐξάσκησε τή δικηγορική, καί τό ἔτος 1921 ὀνομάσθηκε δικηγόρος παρ' ἀρείω Πάγω.

Ό Σίδερις, ὑπό τήν ἐπίδραση τοῦ Κονεμένου καί τῶν ἄλλων νέων τῆς ἐποχῆς σοσιαλιστῶν, ἐξ ἀρχῆς ἀποδέχθηκε τή σοσιαλιστική ἰδεολογία, γιά τή γνώση τῆς ὁποίας ἀπαραίτητο ἦταν νά ἐμβαθύνει στήν Οἰκονομική καί Κοινωνιολογία, ἀλλά καί στό ἐργατικό κίνημα. "Όχι λιγότερο ἐπέδρασε ἐπ' αὐτοῦ ὁ ἀναφερθείς Κωνσταντῖνος Θεοτόκης, σοσιαλιστής ἰδεαλιστής, ὁ ὁποῖος ἐπέστρεψε ἀπό τό Μόναχο στήν Κέρκυρα, γιά νά ἱδρυθεῖ τό 1911 ὁ Σοσιαλιστικός "Όμιλος Κερ-

A DIEP Q MA

κύρας. Μεταξύ τῶν μελῶν του συγκαταλεγόταν καί ὁ Σίδερις, καθώς καί ἕτεροι ἐπιστήμονες καί λόγιοι Κερχυραΐοι. Ὁ ὅμιλος ὅμως, γιά τήν περαιτέρω δραστηριοποίησή του, θεώρησε ἀναγκαία τήν ἔκδοση καί περιοδικοῦ, τό ὁποῖο κυκλοφορήθηκε μέ τίτλο «Σοσιαλιστική Δημοκρατία» (πρῶτο φῦλλο κυκλοφορίας 9/8/1912) καί τοῦ δποίου κύριος μοχλός καί φλογερή πέννα ἦταν δ Σίδερις. Ἡ στράτευση ὅμως τοῦ Σίδερι κατά τούς Βαλκανικούς Πολέμους σταμάτησε τήν ἔκδοση τῆς «Σοσιαλιστικῆς Δημοκρατίας». Ἡ  $\theta \epsilon$ ωρητική συγκρότηση τοῦ Σίδερι καί ή καλλιέργειά του ἐντός τοῦ κύκλου τῶν ἰδεολόγων τούτων τοῦ σοσιαλισμοῦ δέν ἦταν ἀρχετή. Αὐτοί ἀναζήτησαν καί τήν ύλοποίηση τῆς δράσης τους, μέ τήν ιδρυση τοῦ ἐργατικοῦ σωματείου «'Αλληλοδοηθητικός Έργατικός Σύνδεσμος Κερκύρας», τοῦ ὁποίου ἡ δράση ἐκδηλώθηκε μέ ἀπεργία διαμαρτυρίας γιά τήν ἀπόλυση τριῶν ἐργατῶν άπό τό ἐργοστάσιο Δεσύλα. Τό 1912 τό αὐτό ἐργατικό σωματεῖο ὀργάνωσε ἄλλη ἀπεργία γιά τή μείωση τῶν ὡρῶν ἐργασίας ἀπό 14 σέ 12 ὧρες. Μέ τόν τρόπο τοῦτον ἀνεπτύχθη στήν Κέρχυρα ή συγκρότηση τοῦ Σοσιαλιστικοῦ Κέντρου καί τοῦ Ἐργατικοῦ Κέντρου (1897), μέ σκοπό τή δελτίωση τῆς θέσης τῶν ἐργατῶν καί τῶν συνθηκῶν καί ὅρων ἐργασίας των. Τό ἔτος 1912 ἦλθε στήν Κέρχυρα δ δουλευτής τῶν Φιλελευθέρων Σπῦρος Θεοδωρόπουλος (1876-1961), δ δποῖος πρό δύο ἐτῶν ἦταν ἕνας ἀπό τούς ίδρυτές τοῦ Έργατικοῦ Κέντρου Άθηνῶν. Μέ τήν ἐνδυμασία τοῦ σοσιαλιστῆ (ἀνεξαρτήτως ἐάν ἦταν 6ουλευτής τῶν Φιλελευθέρων), ὁ Θεοδωρόπουλος, καί μέ τό ψευδώνυμο "Αγις Θέρος, ἄρχισε νά δρᾶ στήν Κέρχυρα. Ὁ Σοσιαλιστικός "Ομιλος ὅμως, καθώς καί τό Σοσιαλιστικό Κέντρο, μέ κύριο ὑποχινητή τόν Σίδερι, ἀντετάχθη στίς προσπάθειές του. Ὁ Σίδερις μάλιστα τόν κατακεραύνωσε ἀπό τίς στῆλες τῆς « $\Sigma$ οσιαλιστικῆς  $\Delta$ ημοκρατίας» (29 Αὐγούστου 1912), ἀντιμετωπίζοντας τίς προτάσεις τοῦ Θεοδωροπούλου. Μετά ἀπό αὐτήν τήν ἀντίδραση καί τήν κατακραυγή ἐναντίον του καί παρά τίς προσπάθειές του, δ Θεοδωρόπουλος δέν πέτυχε νά ἐπιδληθεῖ καί ἀναγκάσθηκε τελικῶς νά ἐγκαταλείψει τήν Κέρκυρα.

Μετά τό τέλος τῶν Βαλκανικῶν Πολέμων, ὁ Σίδερις ἐγκατεστάθη στή Θεσσαλονίκη, ὅπου καί ἐξάσκησε μέ μεγάλη ἐπιτυχία τή δικηγορία. "Όταν ἤμουν προσωπικός βοηθός του, ἐνθυμοῦμαι πού μοῦ διηγεῖτο ἕνα γεγονός τῆς ἐκεῖ σταδιοδρομίας του. <sup>\*</sup>Ηταν κάποτε ἕνας ἐγκληματίας κατηγορούμενος — δέν ἐνθυμοῦμαι μέ ποιά κατηγορία — καί μήν ἔχοντας χρήματα γιά νά ἔχει δικηγόρο πρός ὑπεράσπισή του, τό Δικαστήριον ἀνέθεσε στόν Σίδερι τό καθῆκον αὐτό. Ὁ Σίδερις ἀρνήθηκε ἀλλά μέ τήν προτροπή τοῦ Προέδρου τοῦ Δικαστηρίου συγκατένευσε νά ὑπερασπίσει τόν κατηγορούμενο μέ ἀποτέλεσμα νά τόν ἀθωώσει, κατόπιν μιᾶς θαυμάσιας ἀγόρευσης ἐμπλουτισμένης μέ διάφορα στοιχεῖα ἀπό τούς Σωκρατικούς Διαλόγους τοῦ Πλάτωνα καί ἀπό ἀρχαῖες τραγωδίες. Ὅταν ὁ Πρόεδρος τόν συνάντησε στόν διάδρομο τοῦ Δικαστηρίου εἶπε στόν Σίδερι «δέν ἦτο ὀρθόν νά ἀθωωθεῖ ὁ κατηγορούμενος» καί ὁ Σίδερις χαμογελώντας τοῦ ἀπάντησε: «Μά ἐσεῖς ἐπιμείνατε, κύριε Πρόεδρε!»

Στή Θεσσαλονίκη ήταν λίαν γνωστή ή Σοσιαλιστική Έργατική Όμοσπονδία, ή καλουμένη καί Φεντερασιόν (δεδομένου δτι ήταν συγκρότηση πολλῶν σοσιαλιστικῶν πυρήνων). Καί στίς ἐκλογές τοῦ 1915, μέ ἀρχηγό τόν Δημητρᾶτο, ὁ Σίδερις, ἀνήκων στήν Κεντρική Ἐπιτροπή, ἔλαβε μέρος (31 Μαΐου) μαζί μέ τόν Ἰσραηλίτη ἔμπορο ᾿Αλβέρτο Κούριελ, ὁ ὁποῖος συγκέντρωσε γιά τόν νομό Θεσσαλονίκης 39.044 ψήφους, ἐνῶ ὁ Σίδερις 38.272 ψήφους.

Έδῶ ὀφείλουμε νά προδοῦμε σέ μικρή περιγραφή τοῦ σοσιαλισμοῦ τῆς ἐποχῆς ἐκείνης μέ ὀλίγα τινά γιά τό κλῖμα ἐντός τοῦ ὁποίου ἐργάσθηκε ὁ Σίδερις. Όταν τόν Μάρτιο τοῦ 1915 παραιτήθηκε ὁ Βενιζέλος καί ἀνέλαβε ὁ Γούναρης τή διακυβέρνηση τοῦ Κράτους, ἡ «Φεντερασιόν» συνετάχθη μέ τόν Γούναρη κατόπιν ὑποδείξεως τῶν ἀρχηγῶν της Μπεναρόγια καί Γιάνα, οἱ ὁποῖοι ἦσαν τότε ἐξόριστοι.

Εἶναι γεγονός ὅτι ὁ σοσιαλισμός στήν Ἑλλάδα ή ἀπορροφήθηκε ἀπό τόν κρατικό σοσιαλισμό ἤ ἀπό τόν καθ' ἔδρας Σοσιαλισμό, ἐφ' ὅσον οἱ περισσότεροι Ελληνες νομικοί οἰκονομολόγοι εἶχαν μεταδεῖ στή Γερμανία γιά περαιτέρω σπουδές, ή άπό τόν Μαρξισμό-Λενινισμό. Ὁ Σίδερις δέν άχολούθησε οὔτε τή μία μερίδα οὔτε τήν ἄλλη, παρέμεινε ἕνας σοσιαλιστής τύπου Ραποπόρ, θέλοντας νά συνδυάσει τόν Σοσιαλισμό μέ τή Δημοκρατία, οὔτε ὅμως καί ἀκολούθησε τή σοσιαλδημοκρατία ή τή φιλεργατική γραμμή τῶν Φαδιανῶν σοσιαλιστῶν. Ἐννοεῖται ὅτι ἐντός τοῦ κλίματος τοῦ έλληνικοῦ ἰδεολογικοῦ περιδάλλοντος ἦταν ἀδύνατο νά ἐπιδάλει τίς ιδέες του. Ὁ έλληνικός σοσιαλισμός ήταν συγκεχυμένος ὅπως τοῦτο παρατηρεῖται καί σήμερα. "Αλλωστε ὁ σοσιαλισμός δέν εἶναι μοναδικός-ένιαῖος, ἔχει πολλές παραφυάδες, δ F. Griffith (1924) νά παρουσιάσει σέ συμπόσιο στό Λονδίνο 260 όρισμούς τοῦ σοσιαλισμοῦ.

Ἡ Φεντερασιόν καί ἄλλες σοσιαλιστικές δμάδες, οί όποῖες ἐργάζονταν ἐκτός τῆς Φεντερασιόν (Σοσιαλιστική Ενωσις 'Αθηνῶν, Σοσιαλιστικό Κέντρο Πειραιῶς καί οἱ ἄλλες σοσιαλιστικές ὁμάδες Κερχύρας, Βόλου καί Μυτιλήνης, τό Σοσιαλιστικό Κέντρο Άθηνῶν ὅμως δέν ἐκλήθη διότι ὁ σοσιαλιστής Γιαννιός είχε έξακοντίσει μύδρους έναντίον του) κατέληξαν σέ συμφωνία. "Ετσι οί δμάδες αὐτές ἀπέτυχαν μετά ἀπό πολλές συζητήσεις καί διχογνωμίες νά ένωθοῦν μεταξύ τους καί μέ τήν ἀπόφαση τοῦ Α΄ Πανελλαδικοῦ Σοσιαλιστικοῦ Συνεδρίου τό όποῖο διοργανώθηκε στόν Πειραιᾶ (1918) προέκυψε τό Σοσιαλιστικόν Ἐργατικόν Κίνημα Ἑλλάδος (ΣΕΚΕ), γιά τό δποῖο δ Σίδερις ύπῆρξε πρωτεργάτης καί ἕνας ἀπό τούς ἡγέτες του. Ὁ Γιαννιός εἶχε λάβει ὀρθή θέση, διότι χωρίς νά εἶναι σοσιαλιστής ὑποστήριξε μέ θέρμη τόν άγῶνα γιά τήν ἀπελευθέρωση πατρίων ἐδαφῶν, κατόπιν τόσων διπλωματικών δολοπλοκιών σέ δάρος τῆς Ἑλλάδας ὧς καί τό πραξικόπημα τῆς 'Ανατολικής Ρωμυλίας ἀπό μέρους τής Βουλγαρίας. Ο Μπεναρόγιας, δ Σίδερις καί δ Κούριελ ὅμως ἀκολούθησαν τόν Γούναρη καί αντιτάχθηκαν στόν Έλευθέριο Βενιζέλο, μάλιστα ὅπως θά ἀναφέρουμε κατωτέρω κατηγορήθηκαν ὅτι ἀκολούθησαν φιλοδουλγαρική πολιτική. Οὔτε ὅμως ὁ Γούναρης, παρ' ὅλους τούς δισταγμούς του, οὔτε καί οἱ τρεῖς σοσιαλιστές τούς δποίους αναφέραμε, έλαδαν θέση ύπέρ τῶν Βουλγάρων. Ὁ Γιαννιός ὅμως ἐξακολούθησε τήν πολεμική του μέ τά «Σοσιαλιστικά Φύλλα» ἐνισχύοντας τόν Βενιζέλο γιά νά εἰσέλθει ἡ Έλλάδα στόν πόλεμο. Τότε προτάθηκε ή Βαλκανική Δημοκρατική 'Ομοσπονδία γιά νά μήν ἀσχοληθεῖ ὁ Βενιζέλος μέ τήν πρόταση αὐτή, ἐνῶ ὁ  $\Gamma$ ιαννιός ἀπό τῆς πλευρᾶς του πρότεινε  $\Sigma$ οσιαλιστική Βαλκανική Όμοσπονδία συγχρόνως μέ τήν ἐπανεξέταση τοῦ ᾿Ανατολικοῦ Ζητήματος. Γεγονός πάντως εἶναι ὅτι ὁ Σίδερις σ' ὅλες αὐτές τίς συζητήσεις μᾶλλον ἐλλόχευε καί τελικῶς μέ ἄλλα μέλη τῆς Φεντερασιόν, ἡ ὁποία εἶχε διαλυθεῖ, ἐπιζήτησε τή συνεννόηση μέ τόν Γούναρη.

Ένας ἐμπαθής κριτικός θά ἢδύνατο ἀνενόχλητα νά κατηγορήσει τόν Σίδερι γιά τυχοδιωκτισμό, τοῦτο ὅμως δέν ἀνταποκρίνεται στήν ἀλήθεια. Ὁ Σίδερις, ὅπως καί οἱ περισσότεροι σοσιαλιστές τῆς ἐποχῆς του, τελώντας ὑπό τό σύνδρομο νά μή χαρακτηρισθοῦν ἰμπεριαλιστές ἤ «λακέδες» τοῦ καπιταλισμοῦ, δέν ἀκολούθησαν τόν Βενιζέλο καί διαπλεκόμενοι στόν καμβά αὐτόν ἔκαμαν πλεῖστα λάθη στρατηγικῆς καί τακτικῆς.

Τό σοσιαλιστικό κόμμα ἦταν μία περίεργη συνισταμένη διανοουμένων, ἐργατῶν, ψευδοκουλ-

τουριάρηδων καί μικροεπαγγελματιών καί διοτεχνῶν, δέν διέθετε δέ ἀποτελεσματικό μηχανισμό σοσιαλιστικής έξουσίας ανεξαρτήτως τρόπου έπιτεύξεώς της, καί περισσότερο τά μέλη του έξαντλοῦνταν σέ ἀτέρμονες συζητήσεις ἐπί θεωρητικῶν ζητημάτων καί ἐλάχιστα, μά πολύ ἐλάχιστα μέ πρακτικά ζητήματα. Τόσο δέ ή νοοτροπία, ή δποία χυβερνοῦσε τήν ὀργάνωση τοῦ νέου κόμματος, ὅσο καί ἡ ἔλλειψη κομματικῆς πειθαρχίας - φαινόμενο κληρονομιᾶς ἀπό τήν ἐποχή τῆς Τουρκοκρατίας καί τῆς Ἐπανάστασης τῆς ᾿Ανεξαρτησίας σέ ἐμᾶς τούς Ἕλληνες, μέ συνέχεια μέχρι σήμερα - δημιούργησαν ενα κλίμα λιχδινταρισμοῦ, ὥστε ἡ διάλυση τοῦ χόμματος ἐκείνου νά εἶναι ἀναπόφευκτη. Ἔνας ὅμως σημαντικός παράγων ὁ ὁποῖος ἔπαιξε ρόλο διά νά προσανατολισθεῖ ἡ ὅλη κίνηση ὀφείλετο στήν 'Οκτωδριανή Ἐπανάσταση καί στή Γ΄ Διεθνῆ, μέ ἀποτέλεσμα νά συγκροτηθεῖ τό ἤδη ἀναφερθέν Σοσιαλιστικόν Έργατικόν Κόμμα Έλλάδος, τό όποῖο ἦταν καθαρῶς κομμουνιστικό. Ὅπως ἦταν φυσικό, τό νέο τοῦτο κόμμα ἔφερε στούς κόλπους του σπέρματα έλαττωμάτων τοῦ παρελθόντος άλλά διέθετε νέα στελέχη, ὅπως ὁ Σίδερις, ὁ ὁποῖος ἐξελέγη Γενικός Γραμματεύς. Βραδύτερον όμως, όπως φάνηκε, δέν ἀποδεχόταν τίς γραμμές καί τούς κανόνες πού ἔδειξαν νά χαράζουν οί ἔχοντες ἄμεση ἐπαφή μέ τή Γ΄ Διεθνῆ. Τελικῶς ἐπεκράτησε ἡ ὁμάδα τῶν ἀκραίων, ἐνῶ ἡ ὁμάδα τῶν μετριοπαθῶν, στήν ὁποία ἀνῆκε ὁ Σίδερις, ἀποδλήθηκε ἀπό τό κόμμα ὡς ξένο σῶμα. Τό 1923 δ Σίδερις διαγράφεται μαζί μέ ἄλλους τῆς ίδιας γραμμῆς πλεύσης μέ τήν κατηγορία τοῦ όπορτουνισμοῦ, καί ἕνα ἔτος κατόπιν τό ΣΕΚΕ άντικαταστάθηκε ἀπό τό ΚΚΕ, τό ὁποῖο εὐθυγραμμίσθηκε τελείως μέ τή  $\Gamma'$  Διεθνῆ.

Ὁ Σίδερις, στήν πολιτική του γραμμή, ἦταν άνεξάρτητος, ἀκόμη καί ὅταν μέ τόν Κούριελ ἔδιναν τίς μάχες τους. Τό 1917 δ Σίδερις καί δ Κούριελ ἔδωσαν ψῆφο ἐμπιστοσύνης στήν κυδέρνηση τοῦ Βενιζέλου καί αὐτός μέ τή σειρά του θεώρησε ὅτι ἔπρεπε στή συνδιάσκεψη τῶν σοσιαλιστῶν στό Λονδῖνο νά λάβουν μέρος καί οἱ Ελληνες. Έτσι, δ Σίδερις καί δ Κούριελ καί οί Δημοκράτες ἀποδέχθηκαν τίς προτάσεις τοῦ Βενιζέλου καί μετέδησαν στό Λονδῖνο, ὅπου ὑποστήριξαν μέ θέρμη τά έλληνικά δίκαια (ὅταν οἱ Βούλγαροι διεκδικοῦσαν τή Μακεδονία καί οἱ Σέρδοι τούς ἔδιναν Καδάλα καί Δράμα, ἀλλά ζητοῦσαν γιά τούς έαυτούς τους τήν κοιλάδα τοῦ ᾿Αξιοῦ, μέχρι τῆς Θεσσαλονίκης, τήν δποία προόριζαν γιά οὐδέτερη πόλη). Γιά τή στάση τους ὅμως αὐ-

AQIEPQMA τή, καί οἱ τρεῖς ἀντιπρόσωποι τῆς χώρας μας θεωρήθηκαν ἀπό τούς δμοϊδεάτες τους ώς «σοσιαλοπατριῶτες». ᾿Από τήν πλευρά δέ τῶν συντηρητικῶν κατηγορήθηκαν ὅτι ὑποστήριζαν ἡ Θεσσαλονίκη νά δοθεῖ στούς Βουλγάρους! ᾿Ασφαλῶς ήταν μιά αἰσχρά συχοφαντία, ὅταν οἱ τρεῖς Ελληνες ἀντιπρόσωποι ἀγωνίζονταν γιά τήν 'Ανα-

τολική Μακεδονία, ὅπως ἀναφέρει γραπτῶς ὁ

Σίδερις, χρησιμοποιῶντας ὀρθή ἐπιχειρηματολο-

γία στόν «Βαλκανικόν Ταχυδρόμο» (7/9/1918). Μετά ταῦτα, δ Σίδερις ἀφοσιώθηκε στήν ἐπιστήμη καί ἐγκατέλειψε κάθε ἀνάμειξη στήν πολιτική. Παρ' ὅλα αὐτά ὅμως ἐξελέγη καί Γερουσιαστής ἀπό τούς γεωργικούς συνεταιρισμούς, σύμφωνα μέ τό Σύνταγμα τοῦ 1927. Τό 1927 ὁ Σίδερις, ἐπίσης, διετέλεσε Γενικός Γραμματέας τοῦ Υπουργείου Οἰκονομικῶν καί ἀπό τή θέση αὐτή ἔλαδε μέρος στή Διεθνῆ Οἰκονομική Συνδιάσκεψη τῆς Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν. Τό ἔτος 1932 ὁ Σίδερις διετέλεσε καί Υπουργός Οἰκονομικῶν στήν κυδέρνηση τοῦ ᾿Αλεξάνδρου Παπαναστασίου.

Μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, δ Σίδερις ἐξελέγη  $\Delta$ ιοικητής τῆς Αγροτικῆς Τραπέζης τῆς Έλλάδος, καθώς καί Πρόεδρος τῆς Έλληνικῆς Έπιτροπῆς τῆς Unesco καί μέλος τοῦ ᾿Ανωτάτου Οἰχονομιχοῦ Συμβουλίου. Εἶναι γεγονός ὅτι ὁ Σίδερις έξυμνεῖ ἰδιαιτέρως τόν πνευματικῶς καλλιεργημένο 'Αρκάδα πολιτικό, τόν Παπαναστασίου, σέ διάφορες συζητήσεις τίς όποῖες εἴχαμε, δέν ἔπαυε δέ νά ἐξυμνεῖ τήν γενναιότητα τοῦ Παπαναστασίου, ἀναφέροντας εὐμενεῖς χαρακτηρισμούς, τούς δποίους χρησιμοποίησε καί σέ λόγο τόν όποῖο ἐκφώνησε κατά τήν κηδεία τοῦ Παπαναστασίου.

'Ο Σίδερις παρ' δλα ταῦτα — γιά νά ἐπανέλθουμε - ύποστήριξε τήν κυβέρνηση τοῦ Γούναρη σχετικῶς μέ τήν ἀγροτική πολιτική, παρέμεινε ὅμως καί πλησίον στόν Βενιζελισμό.

Ή μόρφωση τοῦ Σίδερι καί ὁ πολιτικός προσανατολισμός του τόν βοήθησε νά ἐκλεγεῖ Καθηγητής στήν 'Ανωτάτη Γεωπονική Σχολή 'Αθηνῶν, ὅπου καί δίδαξε Πολιτική Οἰκονομία, ἐνῶ τό ἔτος 1927 εἶχε ἐκλεγεῖ Καθηγητής Γεωργικοῦ Δικαίου στό ᾿Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης (Τμῆμα Γεωπονίας καί Δασοκομίας τῆς Φυσικομαθηματικῆς Σχολῆς). Τό 1943 έξελέγη Καθηγητής στήν 'Ανωτάτη Σχολή Οἰκονομικῶν καί Ἐμπορικῶν Ἐπιστημῶν Ἀθηνῶν στήν έδρα τῆς Ἱστορίας τῶν Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικών Θεωριών καί τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου. "Οσον ἀφορᾶ στή διδασκαλία του ὅμως καί τά δημοσιευθέντα συγγράμματά του, οὐδέποτε ἀναφέρθηκε είδικώτερα στίς Κοινωνικές Θεωρίες.

Ο Σίδερις δέν ἀνεμείχθη στήν Ἐθνική Αντίσταση, ἐκτός τοῦ γεγονότος ὅτι γνώριζε ἐκ πείρας ὅτι ἡ Ἐθνική ᾿Αντίσταση θά κατέληγε σέ πολεμικές διαμάγες κατά τρόπο τόν δποῖο ἀπεγθανόταν. Έξ άλλου κατά τή διάρκεια τῆς μαρτυρικής κατοχής φοδόταν όχι μόνον κάθε άνάμειξη, ἔχοντας τήν πικρή πεῖρα τοῦ παρελθόντος, αλλά ἐμποδιζόταν καί ἀπό τήν ὅρασή του, ή δποία μέχρι τή συνταξιοδότησή του δλοένα καί έλαττωνόταν. Στήν ἀτυχία του αὐτή προσετέθη καί ἕνας πολύποδας στίς φωνητικές χορδές του, τοῦ όποίου ή ἐξαγωγή ἄφησε σ' αὐτόν μία ἐνοχλητική καί ἀκουστικῶς ὄχι εὐήκοο δραχνάδα, ή δποία καί τόν συνόδευσε μέχρι τόν θάνατο.

"Όταν ή ΕΠΕΚ κέρδισε τίς ἐκλογές, τό 1950, δ  $\Pi$ λαστήρας, μέ τήν ὑπόδειξη τοῦ  $\Delta$ ιευθυντη της ἐφημερίδας «Προοδευτικός Φιλελεύθερος» Εὐαγγελοπούλου, διόρισε τόν Σίδερι — ὅπως ήδη ἀνέφερα  $-\Delta$ ιοιχητή τῆς Άγροτιχῆς Τραπέζης, παρ' ὅλη ὅμως τήν καλή του θέληση καί τίς γνώσεις τίς δποῖες εἶχε, ὅσον ἀφορᾶ στά άγροτικά ζητήματα, δέν πέτυχε στό ἔργο του. "Ισως αὐτή ή ἀποτυχία του νά ὀφείλετο στό γεγονός ὅτι ὁ Σίδερις ἐτοίμαζε μαχροχρόνιο σχέδιο γιά τήν πρόοδο καί τήν ἐπίτευξη σκοπῶν εὐρύτερων τῆς Τράπεζας ὑπέρ τῆς Ἑλληνικῆς Γεωργίας. Ἡ πτώση ὅμως τῆς Κυβέρνησης Πλαστήρα, σύντομη καθώς ἦταν, δέν τοῦ ἐπέτρεψε νά κάμει περισσότερα ἀπό ὅσα ἐπιθυμοῦσε. Ὁ διογράφος του καί ἀνεψιός του Καθηγητής Παπαναστασᾶτος ἀναφέρει ὅτι ἐπειδή δέν ὑπῆρχαν γεωργικά ἐργαλεῖα τήν ἐποχή ἐκείνη, κατόπιν τοῦ καταστρεπτικοῦ πολέμου, ὁ Σίδερις ἀπό τήν διάλυση ένός πλοίου στόν Σαρωνικό έξεῦρεν τό μέταλλο γιά τήν κατασκευή των καί τόν ἐφοδιασμό τοῦ Ελληνα ἀγρότη μέ γεωργικά ἐργαλεῖα. 'Ακόμη δ Σίδερις προσπάθησε νά ἀναδιοργανώσει τούς γεωργικούς συνεταιρισμούς $^6$ .

'Ο Σίδερις ὑπῆρξε ἐργένης καθ' ὅλην του τήν ζωή καί ἔζησε μέ τήν οἰκογένειά του ὑποστηρίζοντας καί τήν ἀδελφή του, ή όποία εἶχε δύο θυγατέρες, τίς δποῖες δ Σίδερις ἀγαποῦσε σάν παιδιά του. Ὁ Σίδερις, ἐπειδή ἦταν ἐργένης, παρά τόν καλό γενικῶς χαρακτῆρα του, εἶγε καί τά έργένικα έλαττώματα. Ήταν πολύ καλός άλλά καί στρυφνός. Θπως μοῦ τόν χαρακτήρισε, στό σπίτι τοῦ Καλιτσουνάκη, ἡ Ρόζα Ἰμβριώτη: «ενας πάρα πολύ δύσκολος ἄνθρωπος». Ἐκτός ὅμως ἀπό τήν ἐργένικη παραξενιά του, πρέπει ἐδῶ νά σημειώσουμε ὅτι ὁ Σίδερις ἤθελε τά πάντα νά είναι τέλεια. Κατέχοντας εὐρεία μόρφωση καί εἰσχωρώντας σέ δαθειές σκέψεις άγαποῦσε μέ πάθος τήν ἐπιστήμη ἀλλά καί τή Μουσική καί τίς Τέγνες. Καί πρό πάντων τόν Verdi.

Ἐπί μία δλόκληρη τριετία ὑπῆρξα προσωπικός βοηθός του στήν ΑΣΟΕΕ, ἔχοντας τήν ἐξ αὐτοῦ ἀνάθεση τῆς ἑτοιμασίας καί τῆς βοήθειας πρός τούς σπουδαστάς γιά τήν προετοιμασία τῶν ὁμιλιῶν των, τίς ὁποίες παρουσίαζαν στό Φροντιστήριό του. Ἐνθυμοῦμαι κάποια ὀνόματα ἀπό τά ταλέντα αὐτά, πού ἀναδείχθηκαν σέ καθηγητάς σέ ΑΕΙ ἤ μέλη τῶν ΔΕΠ στήν Ἑλλάδα καί τήν ἀλλοδαπή, ὅπως οἱ: Βαβάσης, Βασιλοπούλου, Φακιολάς, Σταθόπουλος, ᾿Α. Δαμαλᾶς καί ἄλλοι τῶν ὁποίων τά ὀνόματα μοῦ διαφεύγουν.

Τόν Σίδερι συνήθιζα, μετά τό τέλος τοῦ μαθήματος, νά συνοδεύω μέχρι τήν δδό Βασιλείου Βουλγαροκτόνου 42, ὅπου καί διέμενε μέ τήν ἀδερφή του. Κατά τήν διαδρομή μας, ἐπωφελούμην νά ἀχούω διάφορες σχέψεις του γιά οἰχονομικά φαινόμενα καί γεγονότα, άλλά καί πέρα άπό αὐτά, διότι δέν τόν ἄφηνα νά ἀναπνεύσει ἐρωτῶντας τον καί γιά τίς πολιτικές ἐξελίξεις τῶν χρόνων ἐκείνων, τόσο δύσδατων καί τόσο ἀρνητικῶν γιά τήν πρόοδο τῆς έλληνικῆς οἰκονομίας. "Έτσι μοῦ δινόταν ἡ εὐκαιρία νά θαυμάσω ἀκόμα περισσότερο τίς γνώσεις του καί τό γιοῦμορ του, τό δποῖο οὐδέποτε τόν ἐγκατέλειπε. Πολλές φορές τοῦ ἔθετα ἐρωτήματα καί τόν προέτρεπα νά γράψει γιά θέματα, τά δποῖα ἐγεννῶντο κατά τίς συζητήσεις μας καί τότε χαμογελώντας στρεφόταν σ' ἐμένα λέγοντας: «Δύο δάσανα ἔχω είς τήν ζωήν μου, τό ελχος μου χαί ἐσένα».

Εἶναι γεγονός ἀναμφισδήτητο ὅτι ἀποχόμισα πολλά ἀπό ἐκείνους τούς μακρινούς περιπάτους, οἱ ὁποῖοι συνοδεύονταν μέ τίς τόσον ἐνδιαφέρουσες συζητήσεις. Ἦταν μία πραγματική πανδαισία καί μία δεύτερη σχολή μάθησης γιά μένα.

Ο Σίδερις ἔγραψε ἐργασίες, οἱ ὁποῖες ἀφοροῦσαν στήν ἱστορία τῶν οἰκονομικῶν θεωριῶν, καί τίς ὁποίες παρουσίαζε κατά οἰκονομικό φαινόμενο ὅπως: ᾿Αξία-Τιμαί (1953), Αἱ περί ἐγγείου προσόδου θεωρίαι (1945), Αἱ περί ἐπιχειρηματικοῦ κέρδους θεωρίαι (1948), Αἱ περί ἐργατικοῦ μισθοῦ θεωρίαι (1946) καὶ μία σειρά ὀλιγοσέλιδων μονογραφιῶν ὅπως: «Alfred Marshall (1842-1924)», John Bates Clark» («᾿Αρχεῖον Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν» τόμ. 20ος, τεῦχος Δ΄, 1940), «Johann Heinrich von Thünen» καὶ ἐνδιαφέροντα ἄρθρα ὅπως: «Ἡ Οἰκονομική τῆς Εὐημερίας» (στόν Τόμο πρός τιμή τοῦ Δημητρίου Καλιτσουνάκι, 1960), «Ὁ Φιλόσοφος Abbé de

Condillac, ἐχ τῶν πρώτων τῆς Οἰχονομικῆς Ἐπιστήμης» (εἰς τήν Ἐπετηρίδα τῆς ΑΣΟΕΕ, 1959-1960) καί φυλλάδια ὅπως τό «Οἰχονομικαί Σκέψεις καί Εἰρήνη» (1929) κ.ἄ. Οἱ ἀναφερόμενες ἐργασίες του παρουσιάζουν ἀνάγλυφα τό ἔργο τῶν διαφόρων οἰχονομολόγων, ἄν καί μέ ἐκτεταμένες μεταφράσεις παραγράφων τοῦ ἔργου των.

Ο Σίδερις ἀσχολήθηκε καί μέ τήν Ἱστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου, γιά νά δημοσιεύσει δίτομο σύγγραμμα, καθώς καί διάφορες μονογραφίες σημαντικής συνεισφορᾶς γιά τήν ἀκρίβειά τους, τήν ἀντικειμενικότητά τους καί τόν χειρισμόν τῶν πλουσίων ἀλλά καί ἐμπεριστατωμένων πηγῶν. Ἡ σπουδαιότερη διερευνητική μονογραφία του καθ' ἡμᾶς εἶναι: Ἡ Γεωργική Πολιτική τῆς Ἑλλάδος κατά τήν λήξασαν έκατονταετίαν (1833-1933, 1934).

Τό ὅλον τοῦτο ἔργο διαιρεῖται σέ τέσσαρες μικρότερες περιόδους: ή πρώτη καλύπτει ένα μακρύ χρονικό διάστημα μέχρι τό 1880, ὅπου ἡ συμμετοχή τοῦ Κράτους στήν Οἰχονομία εἶναι οὐσιαστικῶς ἀνύπαρκτη καί τά πάντα ἀφήνονταν νά λειτουργήσουν σύμφωνα μέ τούς οἰκονομιχούς φυσιχούς νόμους, οί δποῖοι διέπουν τήν οίκονομική συμπεριφορά τῶν ἐλευθέρως ἐνεργούντων ἐντός τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς ἀτόμων. Ὁ  $\Sigma$ ίδερις κατακρίνει τήν κακή διαχείριση τῆς διανομής τῶν ἐθνικῶν γαιῶν καί τή μικροπολιτική ή δποία ύπεισῆλθε ἐντός αὐτῶν, γιά νά προστεθεῖ ἀχόμη ἕνα πρόδλημα μέσα σέ ὅλο τό πρόδλημα τοῦ ἀγροτικοῦ μας ζητήματος. Στό μέρος τοῦτο ὁ ἀναγνώστης πληροφορεῖται γιά τούς θεσμούς καί τήν κοινωνική θέση κατά τήν ἐποχή τῆς Τουρκοκρατίας, καθώς καί τούς ἀνεπιτυχεῖς χειρισμούς τῆς γεωργικῆς μας πολιτικῆς, ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Καποδίστρια μέχρι καί τοῦ Χαριλάου Τρικούπη.

Ή δεύτερη περίοδος καλύπτει τήν τρικουπική περίοδο, κατά τήν όποία ή διομηχανία, οί μεταφορές καί τό ἐμπόριο ἐνισχύθηκαν, ἐνῶ τό σταφιδικό ζήτημα καί ή διανομή τῆς γῆς γιά τήν ἀποκατάσταση ἀκτημόνων τῆς Θεσσαλίας γνώρισαν τήν ἀποτυχία, ἕνας λόγος — κατά τόν Σίδερι — γιά τή μετανάστευση τῶν Ἑλλήνων.

Τήν τρίτη περίοδο σφραγίζει ή Ἐπανάσταση τοῦ 1909, ἡ ἀρχή τῆς βενιζελικῆς περιόδου καί ἡ ἀνάδειξη τῆς βιομηχανίας καί τοῦ ἐμπορίου μέ βάση τίς φιλελεύθερες ἀρχές. Ἡ περίοδος αὐτή περιλαμβάνει τούς Βαλκανικούς Πολέμους καί τή συμμετοχή τῆς χώρας μας στό πλευρό τῆς ᾿Αντάντ στόν Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, τήν ἴδρυση τοῦ Ὑπουργείου Ἐθνικῆς Οἰκονομίας, τήν ἐ-

ADIEPOMA

νίσχυση τῆς γεωργίας, τήν ἀρχή τοῦ ἐθνικοῦ διχασμοῦ καί τή δράση τῶν σοσιαλιστῶν.

Ή τέταρτη περίοδος ἀρχίζει μέ τό βενιζελικό κίνημα τῆς Θεσσαλονίκης (1916) καί καλύπτει τόν Ἑλληνο-τουρκικό Πόλεμο, τή Μικρασιατική καταστροφή, τό προσφυγικό πρόβλημα, τήν κακή ἀντιμετώπιση τῶν ἀποζημιώσεων, τή λανθασμένη γεωργική πολιτική, ἀλλά καί τήν προσπάθεια διανομής καί ἀπαλλοτρίωσης γαιῶν καί τό ζήτημα τῶν ἐθνικῶν γαιῶν. Ἐπίσης κατ' αὐτήν τήν περίοδο ἔγουμε τήν ἵδρυση τοῦ Υπουργείου Γεωργίας, τό σταφιδικό ζήτημα, άλλά καί τό σιτικό καί οἰνικό. Ὁ Σίδερις ἀφιερώνει ἐνδιαφέρουσες σελίδες γιά τό ἔργο τῆς Κωπαΐδας καί τίς κρατικές παρεμδάσεις οί δποῖες ἀντικαθιστοῦν τήν παλαιά πολιτική τοῦ ἀκράτου φιλελευθερισμοῦ, ὁ ὁποῖος χυριαρχεῖ μέχρι τό ἔτος 1922 μέ τή Μιχρασιατική καταστροφή.

Ο Σίδερις ἔγραψε ἐπίσης μιά σειρά ἀπό διάφορα γεωργικά μελετήματα, ὅπως: Ἡ ἱστορική ἐξέλιξις τῆς γεωργικῆς μας φορολογίας καί ᾿Αγρομίσθωσις καί ᾿Αγροληψία εἰς τό σχέδιον τοῦ Ἑλληνικοῦ ᾿Αστικοῦ Κώδικος, Τά Γεωργικά Ἐπιμελητήρια κ.ἄ.

Τό σύγγραμα τοῦ Σίδερι Τστορία Οἰχονομικοῦ Βίου (1950-1957) τόμ. Α΄-Β΄ συμπληρώνει μία σειρά Οἰχονομικῆς Ἱστορίας τήν ὁποία ὁ μέγας ᾿Ανδρέας ᾿Ανδρεάδης ἄφησε ἄγνωστη γιά τούς Ἕλληνες. Ὁ ᾿Ανδρεάδης καλλιέργησε μέ μοναδική πρωτοτυπία ἱστορικῶς δημοσιονομικά θέματα πρωτίστως ἐλληνικά, ὄχι ὅμως καί τήν ἐξέλιξη τῆς Εὐρωπαϊκῆς Οἰχονομίας.

'Ο Σίδερις ἀνέλαβε τό βαρύ τοῦτο ἔργο μέ τόν δεύτερο Τόμο τῆς Ιστορίας τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου (Μεσαιωνική Οἰκονομία) χωρίς νά περιλάδει δλες τίς χῶρες τῆς Εὐρώπης, ἀφήνοντας ἐκτός περιγραφής τῶν οἰκονομικῶν γεγονότων τήν Α. Εὐρώπη. η Ηταν όμως μία οὐσιώδης προσπάθεια, ή δποία βοήθησε ὅλους ἐμᾶς στή γνώση τῆς Οἰκονομικῆς Ἐξέλιξης κατά τόν Μεσαίωνα. Στό σύγγραμμά του τοῦτο ὁ Σίδερις παραπέμπει μέ ἀκρίδεια στίς πηγές τίς ὁποῖες χρησιμοποιεῖ, ἀρχίζοντας μέ τό Μέρος Α΄, ἀπό τόν άγῶνα τοῦ ἀνθρώπου γιά ἐπιδίωση, τήν Οἰκονομία καί τή διαμόρφωσή της, περιλαμβάνοντας τίς ἀνάγκες τοῦ ἀνθρώπου, τόν χῶρο ὡς διαμορφωτικό παράγοντα τῆς Οἰκονομίας, τήν Τεχνική, τόν πληθυσμό σέ συνδυασμό πρός τόν χῶρο καί τήν κοινωνική σύνθεση. Έν συνεχεία δ Σίδερις όμιλεῖ γιά τάξη, ὀργάνωση, ρυθμό καί πνεῦμα τῆς οἰχονομίας, χαθώς καί γιά τίς μορφές της. Στό Μέρος Α΄ διακρίνει δ ἀναγνώστης τήν εὐρύ-

τατη μόρφωση τοῦ Σίδερι καί τόν τρόπο χειρισμοῦ τοῦ κοινωνικοοικονομικοῦ φαινομένου. Στό Μέρος Β΄ δ Σίδερις γράφει δραχέως γιά τήν πρωτόγονη οἰχονομία. Αὐτή ή συντομία διατηρεῖται καί στό Μέρος Γ΄ τοῦ ἔργου του, στό δποῖο ἐξετάζει τήν οἰκονομία τῶν ἀρχαίων ἀνατολικῶν λαῶν, τήν Ἑλληνική Οἰκονομία καί κάποιες σελίδες ἀφιερωμένες στήν οἰκονομία τῆς Ἑλληνιστιχῆς Ἐποχῆς, ἐν συνεχεία ὁμιλεῖ γιά τή Ρωμαϊκή Οἰκονομία ἐν ἐκτάσει, κατά δέ τήν περιγραφή της δίνεται ή εὐχαιρία στόν ἀναγνώστη νά άντιληφθεῖ καί τίς νομικές ίστορικές γνώσεις τοῦ Σίδερι ἀναφορικῶς μέ τό Ρωμαϊκό Δίκαιο. Ένταῦθα ὁ Σίδερις παρατηρεῖ ὅτι ἡ Ρωμαϊκή Οἰκονομία ἐχχίνησε ἀπό ἐλεύθερη Οἰχονομία χαί ἐν χρόνω μετεδλήθη σέ ήμιδεσμευμένη καί κρατικῶς ὀργανωμένη οἰκονομία, τήν ὁποία ὁ Βury γαρακτηρίζει ἀναγκαστική.

Μετά τή διεξοδική αὐτή περιγραφή τῆς Ρωμαϊκῆς Οἰκονομίας, ὁ Σίδερις ἐξετάζει τήν Οἰκονομία τοῦ Βυζαντίου, ὅπου προδαίνει σέ δαθυστόχαστες παρατηρήσεις καί σέ πλάτος περιγραφῆς της. Ὁ Βέλγος δυζαντινολόγος Henri Grégoire, δταν ἀνέγνωσε τήν ἐργασία αὐτή τοῦ Σίδερι γιά τό Βυζάντιο, τοῦ ἔστειλε ἐπιστολή κρίνοντας τό ἔργο του ως ἀξιόλογη συμβολή στήν Οἰχονομιχή Ίστορία τοῦ Βυζαντίου. Πράγματι δ Σίδερις παρουσίασε τήν Οἰκονομία τοῦ Βυζαντίου μέ ἐμπεριστατωμένες πηγές καί μέ άξιόλογες παρατηρήσεις.  $\Omega$  ἀναγνώστης ὅμως ξενίζεται ὅταν ὁ  $\Sigma$ ίδερις, στηριζόμενος σέ μία παράγραφο τοῦ Turchi (La civiltà bizantina, Torino 1915), τήν δποία καί παραθέτει, χαρακτηρίζει τό Βυζάντιο ως πολυεθνικό Κράτος «ἄνευ ένιαίας ἐθνικῆς συνειδήσεως», παρατήρηση, ή όποία καθ' ήμᾶς δέν ἔχει σχέση μέ τήν πραγματικότητα. Ἐξ ἄλλου μία σειρά δυζαντινολόγων μεγαλύτερων σέ ἀνάστημα ἀπό τόν Turchi μιλοῦν περί Ἑλλήνων. Διότι τό Βυζάντιο ἦταν δεδαίως μία αὐτοχρατορία ή δποία ἀπαρτιζόταν ἀπό διάφορους λαούς, δ πυρήνας ὅμως αὐτῆς καί ἡ συνείδηση τῶν λαῶν τούτων κατά δάση ήταν έλληνική, περισσότερο μάλιστα ὅταν τό πληθυσμικό στοιχεῖο, κατά πλειοψηφία, ἦταν έλληνικό καί μέ καθαρά ἐπίδραση κουλτούρας έλληνικής. Καί τοῦτο — κατά τή γνώμη μου - ὀφείλετο στό γεγονός ὅτι τό Βυζάντιο ἀπέδαλε ἐν χρόνῳ τή Ρωμαϊκή ἐπίδραση καί ἀφομοίωσε τήν έλληνιστική.

Στό Μέρος Α΄ τοῦ Τόμου Β΄ ὁ Σίδερις ἀναφέρεται στήν Οἰκονομία τῆς Δ. Ευρώπης ὑπό τή ρωμαϊκή κυριαρχία, γιά νά ἀκολουθήσει ἡ περιγραφή τῆς οἰκονομικῆς κρίσης τοῦ 3ου αἰῶνα, ἡ

κρατική παρέμδαση καί ή παρακμή τῆς Ρωμαϊκῆς Οἰκονομίας. Ἐν συνεχεία, ὁ Σίδερις ἀναφέρεται στήν εἰσδολή τῶν δαρδάρων καί τίς συνέπειές της, ὅπως ἐπίσης καί στά κράτη τά δποῖα ίδρύθηκαν στά ἐρείπια τοῦ Δυτικοῦ Ρωμαϊκοῦ Κράτους ἀπό τούς εἰσδολεῖς Λομδαρδούς, Φράγκους, Βησιγότθους (Ίσπανία) Άγγλοσάξωνες ('Αγγλία). Περατώνοντας τήν δλη αὐτή περιγραφή, δ Σίδερις καταλήγει μέ μία γενική ἐπισκόπηση σχετικά μέ τή διαμόρφωση τῆς Οἰκονομίας τῆς Δ. Εὐρώπης (5ος-9ος αἰώνας), τή νοοτροπία τῶν γερμανικῶν λαῶν, καθώς καί γιά τήν έπικράτηση τῆς νέκρωσης τῆς Οἰκονομίας (9ος-11ος αἰώνας), περιγράφει τούς ὅρους καί συνθῆκες διαμόρφωσης τοῦ φεουδαλισμοῦ στή Γαλλία, τήν Ίταλία, τήν Ἱσπανία καί τήν Ἁγγλία. Ἐν συνεχεία γράφει γιά τήν Οἰκονομία κατά τή διάρκεια τῆς ἀναδίωσής της (11ος-15ος αἰώνας), περιλαμβάνοντας στήν περιγραφή του τήν Ίταλία, τή Γαλλία, τήν Άγγλία καί τήν Ίσπανία.

Ἡ Ἱστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου τοῦ Σίδερι εἶναι ἔργο συνθετικό καί πρωτοποριακό, τουλάχιστον γιά τήν Έλλάδα, καί γνώρισε στούς Ελληνες σπουδαστές καί ἐπιστήμονες πλευρές τῆς ἐξέλιξης τῆς Εὐρωπαϊκῆς Οἰκονομίας, τίς δποῖες οὐδέποτε εἶχαν διδαχθῆ. Ἔτσι δ Σίδερις συμπλήρωσε τό ἔργο τοῦ ᾿Ανδρεάδη σέ χῶρο καί χρόνο, ἀρχόμενος ἀπό τῆς πρωτόγονης Οἰκονομίας καί περατώνοντας μέ τήν 'Αναγέννηση. 'Ολόχληρο τό ἔργο του ἀφορᾶ στή μορφολογία τῆς Οἰχονομίας κάθε περιόδου, τήν ὁποία συνοδεύει τό σύστημα, δ ρυθμός καί τήν νοοτροπία πού έπικρατεῖ κατά τήν ἐξεταζόμενη περίοδο. Ὁ Σίδερις περιγράφει αὐστηρῶς μόνον τά οἰκονομικά γεγονότα καί μόλις θίγει καί ἄλλα γεγονότα τά όποῖα τά ἐπηρέασαν. Μέ τόν τρόπο αὐτόν ἀποφεύγει νά προδεῖ σέ ἀφαιρέσεις καί κρίσεις, οἱ ὁποῖες θά τόν ἀπομάχρυναν ἀπό τήν ἀντιχειμενικότητα. Ὁ ἴδιος χειρισμός διακρίνεται καί στίς μονογραφίες του, οί όποῖες ἀφοροῦν στό ἄλλο ἔργο του, τήν Ιστορία Οἰκονομικῶν Θεωριῶν.  $^{\circ} ext{E}\delta ilde{\omega}$  θά πρέπει νά παρατηρήσουμε ὅτι ὁ  $\Sigma$ ίδερις, ἀχολουθώντας τόν τρόπο ἱστοριχῆς περιγραφής τῶν θεωριῶν, δέν ἠδύνατο νά ἀκολουθήσει διαφορετική δδό, εἶχε ὅμως τή δυνατότητα νά γράψει πολύ καλύτερο ἔργο ἀποφεύγοντας τήν δδό τήν δποία ἐπέλεξε. Ήταν δέ — καθ' ἡμᾶς λανθασμένη ή δδός αὐτή καί ἀπό τῆς πλευρᾶς ὅτι, ἐνῶ ὁ Σίδερις ἐπιθυμοῦσε μεγαλύτερη ἐμδάθυνση στό οἰκονομικό φαινόμενο, παρά ταῦτα αὐτός ἀρκέστηκε μόνον στή στεγνή περιγραφή του, χωρίς συγκρίσεις καί ἐποικοδομητικές κρίσεις,

προσφεύγοντας σέ σχοινοτενῆ citata. Νομίζουμε ὅτι ἔχουμε δίκαιο, κρίνοντας τίς δυνατότητες τοῦ ἱστορικοῦ τῆς Οἰκονομίας (καί εἰσηγητῆ μου στή διατριδή μου ἐπί διδακτορία). Δέν πρέπει ὅμως νά μᾶς διαφεύγει καί τό γεγονός ὅτι ὁ Σίδερις εἶχε ὑπ' ὄψη του καί τούς σπουδαστές — τοῦτο γράφει καί στό ἐν λόγῳ σύγγραμμά του — οἱ ὁποῖοι ἔπρεπε — ἀφοῦ δέν γνώριζαν ξένες γλῶσσες — νά προσεγγίσουν καί ἄμεσα τό κείμενο τῶν θεωριῶν τίς ὁποῖες ἔτσι ἐξέθεσε.

'Αντιθέτως σέ ενα ἄρθρο του τό όποῖο δημοσιεύθηκε στήν 'Επετηρίδα τῆς ΑΣΟΕΕ (1960-1961) μέ τίτλο: «Αἱ 'Απαρχαί τῆς 'Εμποροκρατίας», ὁ ἀναγνώστης εὐρίσκεται ἐνώπιον ἐνός ἄλλου Σίδερι, ὁ ὁποῖος συνδυάζει τήν ἐμποροκρατία μέ κοινωνικά καί πολιτικά γεγονότα, καθώς ἐπίσης μέ τίς διάφορες ἀνακαλύψεις, τή θρησκευτική μεταρρύθμιση καί τή διαμόρφωση τοῦ ἐμποροκρατικοῦ πνεύματος σέ συνδυασμό μέ τόν προστατευτισμό καί τήν ἀνάδειξη τῶν διαφόρων ἡγεμονιῶν. Αὐτός εἶναι ὁ λόγος γιά τόν ὁποῖο, ὁ Σίδερις παρουσίαζε συγκριτικό πλεονέκτημα στήν Ἱστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου ἐν σχέσει πρός τἡν Ἱστορία τῶν Οἰκονομικοῦν Θεωριῶν.

Ὁ Σίδερις γνώριζε θαυμάσια τά έλληνικά, μιλοῦσε εὐχερῶς ξένες γλῶσσες (Ἰταλικά, Γερμανικά, Γαλλικά, 'Αγγλικά), περιόδευσε τήν Εὐρώπη μελετῶντας στίς διάφορες διδλιοθῆκες καί σπούδασε στή Γερμανία τήν ἐποχή κατά τήν δποία σπούδαζαν στήν ἴδια χώρα δ Δημήτριος Καλιτσουνάκις καί δ Γεώργιος Παπανδρέου. Ό Παπανδρέου ἐκτιμοῦσε τίς γνώσεις τοῦ Σίδερι, άν καί ὁ Σίδερις δέν ἔτρεφε τήν ἴδια ἐκτίμηση γιά τόν Παπανδρέου, θεωρῶντας ὅτι δέν εἶχε σταθερές πολιτικές ἀντιλήψεις. Διότι ὁ Σίδερις παρέμεινε δλόχληρη τήν ζωή του προσδεδεμένος σχεδόν ἀπολύτως μέ τίς πεποιθήσεις του. ΤΗταν περισσότερο ἀχαδημαϊκός διδάσχαλος παρά πολιτικός. Ὁ πολιτικός ὅμως πρέπει νά προσαρμόζεται πρός τίς συνθηκες, οί όποῖες διαμορφώνονται έντός τοῦ χρόνου, χωρίς δεδαίως καί νά ἀπεμπολεῖ τίς δασικές ἰδεολογικές του θέσεις. Ὁ Παπανδρέου, ώς πολιτικός πού ἦταν, διῆλθε ἀπό τόν άχρατο σοσιαλισμό (1915) στήν ήπια σοσιαλδημοχρατία, ἀφοῦ οἱ μεταβληθεῖσες συνθῆχες τοῦτο - κατά τήν γνώμη του - ἐπέβαλαν.

Ο Σίδερις ἐχτός ἀπό μία σειρά διαφόρων μελετῶν καί ἄρθρων, τά ὁποῖα δημοσίευσε [ὅπως: Φορολογία τοῦ Ἐλαίου (1928), Γεωργιχή φορολογία (1930), Ἡ ἱστοριχή ἐξέλιξις τῆς γεωργιχῆς μας φορολογίας (1931), καθώς καί μία ΑΦΙΕΡΩΜΑ

σειρά νομιχῶν μελετῶν σχετιχῶς μέ τό Γεωργικό Δίχαιο] ἔχαμε καί μεταφράσεις, ὅπως τό ἔργο τοῦ Achille Loria. ᾿Αχόμη ἔγραψε τήν Εἰσαγωγή στή μετάφραση τοῦ ἔργου τοῦ L. Stein, καθώς καί ένός Ἰταλοῦ Καθηγητοῦ, τοῦ G. Bulla, τοῦ Γεωργιχοῦ Διχαίου στό Πανεπιστήμιο τῆς Φλωρεντίας.

Ὁ Σίδερις στήν Οἰκονομική ἦταν ὀπαδός τοῦ Alfred Marshall καί τό διακήρυσσε ἀπό καθέδρας, στήν Κοινωνιολογία δμως καί τή Φιλοσοφία ἦταν Μαρξιανός. Τοῦτος ἦταν καί ἕνας ἀπό τούς λόγους γιά τούς δποίους ἐχώρισαν οί δρόμοι μας. Τώρα πού γράφω αὐτές τίς γραμμές ἐνθυμοῦμαι τή συζήτηση τήν δποίαν εἴχαμε σχετικά μέ τήν ἐπέκταση τῶν ᾿Αράδων καί τίς Σταυροφορίες, τά όποῖα ό Σίδερις ἀπέδιδε σέ ύλιστικά κίνητρα, ἐνῶ ἐγώ ἀπό τῆς πλευρᾶς μου, χωρίς νά παραγνωρίζω ὅτι καί τίς δύο χρονικές περιόδους συνόδευε καί τό ύλικό κίνητρο, κύριο ὅμως, κατ' ἐμέ, ἦταν τό θρησκευτικό, δηλαδή ὁ Χριστιανισμός καί δ Ἰσλαμισμός. Συμφώνως δέ πρός τήν έργασία του, τήν όποία δημοσίευσε ό Σίδερις στό « Άρχεῖον Οἰχονομιχῶν καί Κοινωνιχῶν Ἐπιστημῶν» του Δημητρίου Καλιτσουνάκι (Τεῦχος Γ΄, 1966) μέ τίτλο: «Περί τήν Φιλοσοφίαν τῆς Ίστορίας: Marx, Spengler, Toynbee», φρονεῖ ὅτι ή φιλοσοφική σκέψη τοῦ Ματχ δεδαίως ἦταν μονιστική καθώς καί τῶν Spengler καί Toynbee, οί δποῖοι ἀχολούθησαν τόν αὐτόν μονόδρομο. Ό Σίδερις δέν μετακινήθηκε ἀπό τόν μεταφυσικό ὑλισμό-μαρξισμό. Βεδαίως δ Λένιν, έξασκώντας απηνη κριτική ἐναντίον τοῦ Μαρτώφ, τοῦ Πλεγάνωφ καί τῶν Οἰκονομικῶν σοσιαλιστῶν, ἰσχυριζόταν ὅτι ὁ πιστός ὀπαδός του Ματχ δέν δύναται νά ἀποσυνδέει τήν μαρξιανή οἰκονομική θεωρία ἀπό τόν διαλεκτικό ύλισμό, δ Σίδερις ὅμως ἀκολουθώντας τήν παράταξη τῶν μετριοπαθῶν τῆς Β΄ Σοσιαλιστικής Διεθνοῦς ἐκδήλωσε τήν ἀντίθεσή του πρός τήν ἀντίληψιν αὐτήν τοῦ Λένιν.

Ο Σίδερις εἶχε τό χάρισμα τοῦ λόγου παρά τή βραχνάδα, ἡ ὁποία — ὅπως ἐλέχθη — συνόδευε τά μαθήματά του. Ἦταν ὅμως ἕνας ἐπιδέξιος χειριστής τοῦ λόγου καί τοῦ ἀντικειμένου τό ὁποῖο ἀ-

νέπτυσσε στό ἀχροατήριό του. Γιά τόν λόγο τοῦτον καί οἱ φοιτητές τελοῦσαν κυριολεκτικῶς κρεμώμενοι ἀπό τά χείλη του. Ἐπίσης ὁ Σίδερις ἐνέπνεε τόν σεδασμό μέ τό ἦθος του, τόν ἀκέραιο χαρακτῆρα του, ἄν καί ἐνίοτε -ὅπως ἤδη ἐλέχθη- τόν κυβερνοῦσε ἡ στρυφνότης τοῦ ἐργένη.

'Ο Σίδερις ἦταν μία «χινουμένη διδλιοθήχη», όπως τόν χαρακτήριζαν οί φοιτητές του, καί μέ τόν πλοῦτο τῶν γνώσεών του ἐκινεῖτο ἄνετα ἐντός τοῦ θέματός του, ἄν καί δέν ἠδύνατο νά γράψει − ὅπως ἐλέγθη − μέ τήν ἴδια εὐγέρεια. Διότι, παρ' δλον δτι γνώριζε θαυμάσια τήν Έλληνική, εδυσχαιρένετο στή γραπτή διατύπωση τῶν ὶδεῶν του. Ὁ ἄλλος διογράφος του, ὁ Καθηγητής Σπυρίδων Καλογερόπουλος Στράτης (1905-1997), θαυμαστής τοῦ Σίδερι, τόν παρουσιάζει δπως ἀχριδῶς σέ ἕναν ἐπιχήδειο πλήρη προτερημάτων, άλλά δ γράφων τούς «γαρακτηρισμούς» δέν δύναται νά ἐκφύγει ἀπό τήν ἀντικειμενική ἀλήθεια. "Αλλωστε οὐδείς εἶναι τέλειος, διότι τό τέλειο ἀφορᾶ στόν Θεό καί ὄχι στούς ἀνθρώπους. "Όταν δέ γράφουμε χαρακτηρισμό προσώπου ώς ἐπιστήμονος καί ἀνθρώπου, δέν δυνάμεθα νά ἀποκρύψουμε καί τυχόν ἀδυναμίες. ἄλλωστε καί δ "Ηλιος ἔχει τάς κηλίδας του. Τοῦτο δέν σημαίνει ότι δ 'Αριστοτέλης Σίδερις δέν ἦταν μεγάλος. <sup>5</sup>Hταν καί θά παραμείνει ένας ἀπό τούς μεγαλυτέρους τῆς Ἱστορίας τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου καί τῶν Οἰκονομικῶν Θεωριῶν τῆς χώρας μας.

Ὁ Σίδερις διὴλθε ἀπό τή ζωή στήν αἰωνιότητα τό ἔτος 1976, σέ ἡλικία 88 ἐτῶν, ἀφοῦ προσέφερε μέγα ἔργο στήν ἀΑνώτατη Ἑλληνική Παιδεία καί τήν ἑλληνική κοινωνία.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. 'Α.Σπ. Παπαναστασάτου, «'Αριστοτέλης Δ. Σίδερις, δ ἄνθρωπος καί τό ἔργο του (1889-1976)», Χρονικά τῆς Έταιρείας Κερκυραϊκῶν Σπουδῶν 6(1995) 9-35, ἐδῶ σ. 9.
  - 2. 'Α. Σπ. Παπαναστασάτου, ἔνθ'., ἀν., σελ. 10.
  - 3. 'Α. Σπ. Παπαναστασάτου, ἔνθ'., ἀν., σελ. 11.
  - 4. 'Α. Σπ. Παπαναστασάτου, ἔνθ'., ἀν., σελ. 13.
  - 5. 'Α. Σπ. Παπαναστασάτου, ἔνθ'., ἀν., σελ. 15.
  - 6. 'Α. Σπ. Παπαναστασάτου, ἔνθ'., ἀν., σελ. 22.

## Βιβλιογραφία 'Αριστοτέλους Δ. Σίδερι

Καλογεροπούλου-Στράτη Σπ., «'Αριστοτέλης Σίδερις (1889-1976)», Δελτίον 'Ιονίου 'Ακαδημίας Α΄ (1977) 195-202.

Μπαλόγλου Χ., «Δύο Ἑπτανήσιοι Ἱστορικοί τῆς Οἰκονομίας: ἀΝοδρέας Μ. ἀΝοδρεάδης-ἀΑ.Δ. Σίδερις», Πρα-

κτικά Ε΄ Έθνικοῦ Συνεδρίου Έλληνικῆς Έταιρείας Οἰκονομικῆς Ίστορίας, 'Αθήνα 1999, σσ. 48-71.

Παπαναστασάτου 'Α., «'Αριστοτέλης Δ. Σίδερις. 'Ο ἄνθρωπος καί τό ἔργο του (1889-1976)», Χρονικά τῆς Έταιρείας Κερκυραϊκῶν Σπουδῶν 6 (1995) 9-35.



## Κείμενα τοῦ Α. Σίδερι

Οπως ἤδη ἐλέχθη τό ἔργο τοῦ ᾿Α. Σίδερι Ἱστορία Οἰκονομικῶν Θεωριῶν, τόμ. Α΄. Αἱ περί τιμῶν καί ἀξίας θεωρίαι (1953), εἶναι στενῶς συνδεδεμένο μέ τήν περιγραφή τῶν διαφόρων ἐπί τῆς ἀξίας θεωριῶν, τίς ὁποῖες αὐτός ἐπέλεξε πρός διατύπωσή των. Ἡ ἀνάπτυξη τοῦ θέματός του ἀφορᾶ κυρίως στήν ἀξία, ἐνῶ, ὅπως αὐτός διευκρινίζει, ἐξετάζει τή διαμόρφωση τῶν τιμῶν μόνον σέ ἐλεύθερο ἀνταγωνισμό. Ὅπως ἤδη ἐλέχθη, ὁ Σίδερις σέ ἐλάχιστα σημεῖα τοῦ συγγράμματός του διατυπώνει δικές του σκέψεις. Γιά τόν λόγο τοῦτον θεωρήσαμε ὅτι θά ἔπρεπε νά παραθέσουμε κατωτέρω μόνον τά ἀφορῶντα στήν Εἰσαγωγή καί τίς Τελικές Παρατηρήσεις τοῦ ἱστορικοῦ συγγραφέα.

# Ι. Προσδιορισμός τῆς ἀξίας κατ' ἀτομικήν καί κοινωνικήν ἀντίληψιν

«Ἡ ἐκτίμησις τῆς σημασίας τήν ὁποίαν ἀποδίδομεν εἰς τά ἀγαθά, ὡς μέσα κατάλληλα νά ίκανοποιήσουν τάς ἀνάγκας μας, καί ὁ δαθμός καταλληλότητος πού ἀναγνωρίζομεν εἰς αὐτά (ἡ χρησιμότης δηλ. τῶν ἀγαθῶν ἐν τεχνικῆ - ἐπιστημονική – οἰκονομική ἐννοία), ἔτι δέ ἡ ἐκτίμησις τοῦ δαθμοῦ τῆς θυσίας τῆς ἀπαιτουμένης πρός ἀπόχτησιν τῶν μέσων τούτων ἐν σχέσει πρός τήν χρησιμότητά των, καθορίζουν τήν ἀποδιδομένην εἰς τά ἀγαθά ἀξίαν. Ἡ ἀξία εἶναι συμψηφιστική κρίσις μεταξύ ἀφελείας καί πόνου (κόπου, στερήσεως, θυσίας) πρός ἀπόκτησιν τῶν άγαθῶν. Καί ἐπειδή αἱ ἐκτιμήσεις αὖται χρησιμότητος καί δικαιολογημένης θυσίας εἶναι διάφοροι κατ' ἄτομον, ἡ ἀξία τῶν ἀγαθῶν εἶναι κατά βάσιν υποχειμενική καί διάφορος κατ' ἄτομον.

Ή ἐξήγησις τοῦ ρόλου τόν ὁποῖον ἐν τῆ ἀ-ξιολογικῆ κρίσει τοῦ ἀνθρώπου παίζουν τά δύο ταῦτα καθοριστικά τῆς ἀξίας στοιχεῖα (προσδοκωμένη ἀπόλαυσις ἐκ τῆς ἀναγνωριζομένης εἰς τά ἀγαθά χρησιμότητος καί καταβλητέα πρός ἀπόκτησίν των θυσία) εἶναι ἀντικείμενον μελέτης τῆς οἰκονομικῆς Ψυχολογίας² καί τῆς οἰκονομικῆς Κοινωνιολογίας³, αἴτινες ἀποτελοῦν τήν Εἰσαγωγήν εἰς τήν Οἰκονομικήν Ἐπιστήμην καί τῆς Ἐπιστήμης ταύτης⁴.

Ή ἀξιολόγησις τῶν ἀγαθῶν καί ἡ ἀναδεικνυομένη ἀξία αὐτῶν καίτοι ὑποκειμενική, εἶναι φαινόμενον κοινωνικόν. Φέρονται πρός τά ἀγαθά οἱ ἄνθρωποι ὡς μέλη ἐνός ὅλου, τοῦ κοινωνικοῦ συνόλου ἐν ῷ ϐιοῦσιν, ἵνα ἱκανοποιήσωσιν ἀνάγκας, 
μέγα πλῆθος τῶν ὁποίων γεννῷ αὐτή ἡ κοινωνική συμδίωσις. Τά ἀγαθά ὡς παρέχει αὐτά ἡ φύσις ἐλάχιστα εἶναι πρόσφορα μέσα ἱκανοποιήσεως τῶν ἀναγκῶν τούτων. Γίνονται τοιαῦτα δι'
ἐργασίας καί θυσίας ἄλλων ἀγαθῶν. Ἡ κοινωνι-

κή συμδίωσις γεννα τήν πρός τοῦτο συνεργασίαν τῶν ἀνθρώπων πρός ἐπίτευξιν τῆς ἀποκτήσεως τῶν ἀγαθῶν. Ἡ διαθέσιμος ἐργασία καί τά παρ' έκάστω διαθέσιμα μέσα πρός διά τῆς θυσίας αὐτῶν ἀπόκτησιν τῶν προσφόρων μέσων καθορίζονται κοινωνικῶς καί οὐχί ἀτομικῶς. Εἴτε ἐν ἰσονόμω χοινωνία διοῖ μετά τῶν ὁμοίων του ὁ ἄνθρωπος, εἴτε ἐν ἀνισονόμω τοιαύτη, ἡ ἐπί τά διατιθέμενα μέσα έξουσία έκάστου εἶναι ἀποτέλεσμα κοινωνικοῦ καθορισμοῦ. Καί ὄχι μόνον ἡ ἐξουσία αὕτη, ἀλλά καί αὐτή ἡ καταβλητέα ἐργασία καί δ τρόπος τῆς συνεργασίας μετά τῶν συνανθρώπων ἐν τῆ κοινῆ ταύτη προσπαθεία κτήσεως καί καταλλήλου διαμορφώσεως τῶν ἱκανοποιούντων τάς ἀνάγκας μας μέσων, καθορίζονται ἐπίσης κοινωνικῶς. Ἐντεῦθεν καί αὐτή ἡ ἀξιολογική κρίσις έκάστου, ήτοι ή ἔκτασις θυσίας μέσων ἐν σχέσει πρός προσδοκωμένην χρησιμότητα, ύπόκειται είς κοινωνικόν τινα προσδιορισμόν.

'Αφ' ὅτου δ' ὁ ἄνθρωπος ἐξῆλθε τῆς πρωτογόνου χοινωνίας καί ἤρξατο συναλλασσόμενος μετά τῶν ὁμοίων του εἰς κοινωνικά καθεστῶτα ἀνισόνομα καί μέ σχετικήν έλευθερίαν ἀπό ἀναγκαστικών οἰκονομικών δεσμεύσεων καί ἐν κοινωνία αὐξανομένου καταμερισμοῦ ἔργων καί συνεπῶς ἐπεκτεινομένων συναλλαγῶν, ἡ ἀπόκτησις τῶν ἀγαθῶν κατέστη ἀντικείμενον ἀγῶνος, όχι μόνον πρός τήν φειδωλήν φύσιν, άλλ' άγῶνος μέ τούς συνανθρώπους του. Ἐμπόδια εἰς τήν ίκανοποίησιν τῶν ἐπιθυμιῶν μας εἶναι καί αἱ ἐπιθυμίαι τῶν συνανθρώπων μας, κατά τήν ἔκφρασιν τοῦ Pareto, ή διάφορος οἰκονομική δύναμις τῶν ὁποίων κατέστησε τόν ἀγῶνα τοῦτον πολλάχις δραματιχόν, πάντοτε δέ φλέγον χοινωνιχόν πρόδλημα.

Έν τῆ οἰκονομία ταύτη τοῦ καταμερισμοῦ τῶν ἔργων, τῆς οἰκονομικῆς ἀνισότητος καί τῶν συναλλαγῶν ἡ ἀναδεικνυομένη ἀξία τῶν ἀγαθῶν εἶναι ἀποτέλεσμα πολυπλοκωτέρου κοινωνικοῦ

AQTEPQMA καθορισμοῦ. Αὕτη ἀναδεικνύεται ἐν τῆ συμπράξει καί τῆ ἀντιπράξει τῶν συμβιούντων ἀτόμων, τελουμέναις χυρίως ἐν τῆ ἀγορᾳ, ὅπου ἡ ἀξιολογική περί τῶν ἀγαθῶν κρίσις ἑκάστου εἶναι διάφορος καί ἀντίθετοι αί ἐπιδιώξεις τῶν ἐν τῆ ἀγορᾶ μέ διάφορον οἰκονομικήν δύναμιν δρώντων τῶν παραγωγῶν, καταναλωτῶν, ἐπιχειρημα-

τιῶν, φορέων συντελεστῶν παραγωγῆς. 'Ατομική καί κοινωνική ἀξιολόγησις, ὑποκειμενική καί ἀντικειμενική ἀξία χρήσεως καί ἀνταλλακτική άξία, τιμαί, εἶναι κοινωνικαί πράξεις, φαινόμενα καθοριζόμενα ἐκ τῆς συμπλόκου δράσεως τῶν συμδιούντων ανθρώπων.

Τό φαινόμενον τῆς ἀξίας τῶν ἀγαθῶν, τῶν άμέσων καί τῶν ἐμμέσων, εἶναι κεντρικόν πρόδλημα τῆς οἰχονομικῆς ἐπιστήμης<sup>5</sup>. Ἐκ τῆς ἀξίας τῶν ἀγαθῶν κρίνεται ἡ ἔκτασις τῆς παραγωγῆς καί τῆς καταναλώσεως αὐτῶν. Ἐκ τῆς άξίας τῶν ἐμμέσων ἀγαθῶν μορφοῦνται τά ἀτομικά εἰσοδήματα.

 $^{"}$ Εχει ὅθεν ἡ ἐπιστήμη νά ἐξηγήση π $ilde{\omega}$ ς ἀξιολογοῦμεν οἱ ἄνθρωποι τά ἀγαθά. Πῶς ἀξιολογεῖ ὁ καταναλωτής τά ἀγαθά, ἄτινα ἐπιθυμεῖ νά καταναλώση, πῶς ἀξιολογεῖ ὁ παραγωγός τά ἀγαθά ἄτινα παράγει, πῶς ὁ ἐργάτης τήν ἐργασίαν του τήν ἀνταλλάσσει μέ χρῆμα, πῶς ὁ κεφαλαιοῦχος τήν χρῆσιν τῶν κεφαλαίων του, ὁ γαιοκτήμων τήν χρῆσιν τῶν γαιῶν του τάς ὁποίας παρέχει εἰς ἐπιχειρηματίας πρός παραγωγικήν δρᾶσιν, πῶς ὁ ἐπιχειρηματίας τήν ἐπιχειρηματιχήν του δρᾶσιν, πῶς ὁ παραγωγός ἀξιολογεῖ τάς πρώτας ύλας, ας άγοράζει ίνα κατασκευάση άγαθά καί πωλήση ταῦτα, πῶς οὖτος ἀξιολογεῖ τήν ἐργασίαν του, τήν χρῆσιν τῶν κεφαλαίων, τῶν γαιῶν τάς ὁποίας χρησιμοποιεῖ, πῶς οἱ καταναλωταί άξιολογοῦν τήν ἐπιχειρηματικήν δρᾶσιν τῶν ἐπιχειρηματιῶν, πῶς πάντες οὖτοι ἀξιολογοῦσιν ἀγαθά καί ὑπηρεσίας ὡς ἀγορασταί καί πωληταί αὐτῶν. "Ετι περαιτέρω ἔχει νά ἐξηγήση πῶς ἡ διάφορος κατ' ἄτομον (καταναλωταί, παραγωγοί) ἀξιολόγησις αΰτη γεννᾶ μίαν ἔξω τοῦ άτόμου κοινωνικήν άξιολόγησιν, μίαν άντικειμενικήν ἀξίαν ἐκφραζομένην εἰς χρῆμα (τιμαί), πρός ήν συμμορφοῦνται τά ἄτομα καί κατά ποίαν ἔκτασιν συμμορφοῦνται<sup>6</sup>.

Ἡ θεωρία ὅθεν τῆς ἀξίας εἶναι ἡ ἑνιαία καί συστηματική έξήγησις τῶν φαινομένων τούτων.  $\Delta$ ι' ὄ, κατά τήν ἔκφρασιν τοῦ  $\mathrm{Dobb}$ , ἡ ἀξία εἶναι ένοποιός ἀρχή διά τήν πολιτικήν Οἰκονομίαν'. Ἡ διδομένη εἰς τό πρόδλημα τῆς διαμορφώσεως καί μεταδολής τῶν ἀξιῶν τῶν ἀγαθῶν καί ὑπηρεσιῶν έρμηνεία θά έρμηνεύση καί τήν κίνησιν όλοκλήρου τῆς οἰκονομίας. Ὑπό τήν σημερινήν παρά τῆς οἰχονομιχῆς ἐπιστήμης ἀντιμετώπισιν τῆς ὅλης Κοινωνικής Οἰκονομίας, ώς συστήματος ίσορροπίας δυνάμεων<sup>8</sup>, ὅπου δράσει ἐγγενῶν τῆ οἰκονομία δυνάμεων διαταρασσομένη ἀποκαθίσταται ή ἰσορροπία, καταφανής εἶναι ή σημασία τῆς περί ἀξίας θεωρίας, ώς ένοποιοῦ ἀρχῆς τῆς Ἐπιστήμης.

Ἡ περί ἀξίας θεωρία πρέπει νά δύναται νά έξηγήση συγχρόνως μέ τήν έξήγησιν τῆς διαμορφώσεως τῶν ἀξιῶν τῶν ἀμέσων καί ἐμμέσων ἀγαθών καί τήν ισορροπίαν τῆς οικονομίας ώς ὅλου καί τήν διαταραχήν τῆς ἰσορροπίας ταύτης.

Οὕτω δέον νά νοηθῆ ἡ περί ἀξίας θεωρία. Καί ύπό τό πρῖσμα τοῦτο θά κριθῶσιν αἱ ἐκτεθησόμεναι περί άξίας θεωρίαι. Καί ή θεωρία τῆς άξίας, ώς πᾶσα θεωρία, ὑπόχειται εἰς τόν λογιχόν καί ἐμπειρικόν, ὡς ἐξετέθη ἐν τοῖς πρόσθεν, ἔλεγχον.

Αί ἀρχαῖαι θεωρίαι ἔδιδον ἐξήγησιν τῆς ἀξίας ἔχουσαι ὑπ' ὄψιν κυρίως τόν καταναλωτήν, δ Μεσαίων τόν παραγωγόν, οἱ Κλασσικοί μέ ἀφετηρίαν τόν παραγωγόν, μέ ἀξιολόγησιν τῆς θυσίας (κόστους) πρός παραγωγήν τῶν ἀγαθῶν ἔθεσαν τό πρόδλημα τῆς ἀντιθέσεως κοινωνικῶν συμφερόντων, ύπό τό παίγνιον τῆς προσφορᾶς καί τῆς ζητήσεως ἀγαθῶν καί ὑπηρεσιῶν ἐν τῆ ἀγορᾶ. Οἱ Ψυγολογικοί ἐπανῆλθον εἰς τόν καταναλωτήν καί ἐζήτησαν νά ἐμδαθύνουν εἰς τούς ὅρους τούς καθορίζοντες τήν ύπ' αὐτοῦ ἀξιολόγησιν τῶν ἀγαθῶν. Οἱ Μαθηματικοί ἔθεσαν τήν δπόθεσιν τῆς ἰσορροπίας καί ἐπεδίωξαν τήν ὑπ' αὐτήν ἐξήγησιν τῆς ἀξίας καί τῶν τιμῶν. Οἱ Νεοχλασσιχοί συνεδύασαν τάς θεωρίας ταύτας, οί δέ νεώτεροι ἐπιχειροῦν ἐμπειρικοστατιστικόν ἔλεγχον τῶν θεωριῶν τούτων<sup>9</sup>.

Ούτως έξελίχθησαν αί περί άξίας θεωρίαι. Έκαστη αὐτῶν εἶναι τέκνον τῆς ἐποχῆς, εἰς ἥν έγεννήθη, τῆς κοσμοθεωρίας τῶν δημιουργῶν της καί τοῦ κοινωνικοῦ ὑποστρώματος τῆς ἐποχῆς των καί τῆς κοσμοθεωρίας των.

Έν τοῖς ἑπομένοις θά ἐκτεθῶσι, θά κριθῶσι, θά αἰτιολογηθῶσι καί θά ἀξιολογηθῶσιν αἱ περί άξίας καί τιμῶν ἐξενεχθεῖσαι θεωρίαι ἀπό τῆς ἀρχαιότητος μέχρι σήμερον.

## II.

» Ἐπισκοποῦντες ἀναδρομικῶς — βάσει τῶν έκτεθεισῶν ἐν τοῖς πρόσθεν θεωριῶν<sup>10</sup> — τήν ἐξέλιξιν τῆς Οἰκονομικῆς Σκέψεως ἀπό τῆς ἀρχαιότητος καί τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης ἀπό τῶν νεωτέρων χρόνων ἐν τῷ προδλήματι τῆς άξίας καί τῶν τιμῶν - κεντρικῷ, κατά κοινήν άναγνώρισιν προβλήματι τῆς Οἰκονομικῆς Ἐρεύνης - παρατηροῦμεν ὅτι, τό πρόβλημα τῆς διακριδώσεως τοῦ μηγανισμοῦ τῆς διαμορφώσεως τῶν τιμῶν τῶν ἀγαθῶν καί ὑπηρεσιῶν ἀπ' αἰώνων ήδη, ἀφ' ής ὁ καταμερισμός ἔργων ώδήγησεν εἰς συστηματικάς ἀνταλλαγάς, ἀπησχόλησε τήν σκέψιν τῶν σοφῶν. Πρακτικά προδλήματα, πού παρουσιάζει ή ἀνταλλακτική οἰκονομία, άνάγκαι προδλέψεων ἐν μεταδαλλομέναις προσφορᾶ καί ζητήσει, ἐζήτουν κάποιαν διαφώτισιν πρός έξυπηρέτησιν τῶν οἰκονομικῶς ἐν τῆ οἰκονομία ταύτη δρώντων. Πρός ανάλυσιν τοῦ περιπλόχου μηχανισμοῦ τῶν ἐν τῆ ἀγορᾳ ἀναδειχνυομένων τιμῶν ἐστράφησαν εἰς τήν ἔρευναν τῆς ὑπό τοῦ ἀτόμου ἀξιολογήσεως τῶν ἀγαθῶν, ἵνα ἐξηγήσουν διατί ζητοῦνται ἐπί τῆς ἀγορᾶς ἀγαθά, διατί προσφέρονται, διατί καί κατά ποίαν ἀναλογίαν ἀνταλλάσσονται, πῶς μεταδάλλονται προσφερόμεναι καί ζητούμεναι ποσότητες, πῶς διαμορφώνονται αί τιμαί. Καί τοιαύτην αἰτίαν τῆς άνταλλαγῆς εὖρον τήν ἱκανοποίησιν τῶν ἀναγκῶν τῶν εἰς συναλλαγήν ἐρχομένων, τῶν δέ σχέσεων, καθ' ἄς ἀνταλλάσσονται τά ζητούμενα καί προσφερόμενα άγαθά, αἰτίαν ἐθεώρησαν τήν διά τούς συναλλασσομένους ἀντίστοιχον χρησιμότητα τῶν ἀνταλλασσομένων ἀγαθῶν, ἤτοι ὁμοίαν άμοιδαίως ίκανοποίησιν τῶν ἀναγκῶν αὐτῶν διά τῆς μεταξύ των ἀνταλλαγῆς τῶν ἀνταλλασσομένων άγαθῶν. Ἡ σύμπτωσις τῆς δι' ἔκαστον τῶν συναλλασσομένων ἀντιστοίχως ὁμοίας, καθ' ύποκειμενικήν έκάστου ἐκτίμησιν, χρησιμότητος τῶν ἀνταλλασσομένων ἀγαθῶν ἀποτελεῖ αἰτίαν τῆς ἀνταλλαγῆς καί αἰτίαν καί μέτρον τῆς ἀνταλλακτικής ἀξίας. Καί ή θεωρία αΰτη (ὑποκειμενική θεωρία τῆς ἀξίας) ἀπό τοῦ ᾿Αριστοτέλους είς τούς ἀρχαίους χρόνους, τῶν ᾿Αριστοτελικῶν τοῦ Μεσαίωνος, τοῦ φιλοσόφου Condillac, τοῦ πολιτικοῦ Turgot κατά τόν 18ον αἰῶνα, τῆς Ψυχολογικής Σχολής κατά τόν 19ον καί τῶν Νεοοριακών κατά τόν 20όν αἰώνα μέχρι σήμερον, διαρχῶς συμπληρουμένη, προδάλλεται ώς δάσις πρός έξήγησιν τοῦ προδλήματος τῆς ἀξίας. Ή έξήγησις τοῦ μηχανισμοῦ, καθ' ὅν διαμορφοῦνται αί τιμαί εἶναι, κατά τήν θεωρίαν ταύτην, ἀδύνατος, ἄνευ διακριδώσεως τοῦ ἀξιολογικοῦ προδλήματος, ήτοι πῶς ὁ ἄνθρωπος ἀξιολογεῖ τά ἀγαθά. Οἱ Αὐστριακοί τῆς Ψυχολογικῆς Σχολῆς ἐνεβάθυναν οὕτως εἰς τήν ἔρευναν τοῦ βαθμοῦ τῆς χρησιμότητος. Οί μετ' αὐτούς τήν ἐκτίμησιν τῆς χρησιμότητος έκάστου ἀγαθοῦ συνεσχέτισαν

πρός τήν χρησιμότητα τῶν λοιπῶν ζητουμένων άγαθῶν, ἔτι δέ καί πρός τήν οἰκονομικήν δύναμιν τοῦ ἀξιολογοῦντος καί ἐνέδειξαν καί τήν ὑπό τοῦ κοινωνικοῦ περιβάλλοντος ἐπίδρασιν ἐπί τῆς άτομικής άξιολογικής κρίσεως, έξαίροντες παρά τά λογικά καί τά μήν ἐν αὐτῆ λογικά, τά συνειδητά καί μή συνειδητά στοιχεῖα κατά τήν ἔναντι τῶν ἀγαθῶν τούτων μή παραγομένων καί μή προσφερομένων, ἄν ἡ τιμή ζητήσεώς των δέν καλύπτη τό κόστος παραγωγῆς αὐτῶν. ᾿Από τῆς έν τῷ Μεσαίωνι διδασκαλίας τῆς Ἐκκλησίας, τῶν Μερκαντιλιστῶν κατά τήν ᾿Αναγέννησιν, τῶν φιλοσόφων Locke καί Hume (18ος αἰών), τοῦ Σμίθ καί τῶν Κλασσικῶν τοῦ 19ου αἰῶνος προδάλλεται ή θεωρία αυτη πρός εξήγησιν του προδλήματος τῶν τιμῶν. Κατά τήν θεωρίαν ταύτην (ἀντικειμενικήν θεωρίαν τῆς ἀξίας κληθεῖσαν) ή ἀτομική ἀξιολόγησις δέν ἐρευνᾶται. Τό κόστος παραγωγῆς εἶναι ἀντικειμενικόν γεγονός ἐπιδαλλόμενον ἀνεξαρτήτως ἀτομικῶν ἀξιολογήσεων. Δέν ἔχουν ἀξίαν τά ἀγαθά ἀναλόγως τῆς σφοδρότητος τῆς ἐπιθυμίας, ἀναλόγως τῆς ἐπιθυμότητος αὐτῶν, ἀλλ' ἀναλόγως τῆς πρός παραγωγήν αὐτῶν θυσίας (ἀμέσου καί ἐμμέσου ἐργασίας) καί δέν μετρεῖ τήν ἀνταλλακτικήν σχέσιν, τιμήν, ή χρησιμότης, άλλ' ή θυσία παραγωγῆς αὐτῶν, θυσία οὐχί κατ' ἀτομικήν ἀξιολόγησιν, άλλά θυσία έργασίας εἰς χρόνον μετρουμένη, μέσης ἐντάσεως κοινωνικῶς ἀπαιτουμένης ἑκάστοτε ἐργασίας, κατά τήν διατύπωσιν τῶν τούς Κλασσικούς ἀκολουθούντως σοσιαλιστῶν (Μάρξ). Αἱ θεωρίαι αὖται ἔχουν, ὡς εἴδομεν, τάς αἰτιολογίας των, ἀνάγονται δ' ἑκάστη εἰς πνευματικόν καί κοινωνικόν περιβάλλον, έξ οδ εδρίσκουν καί τήν δικαιολογίαν των<sup>11</sup>.

Κάθε θεωρία εἶναι μία ὑπόθεσις. Ἡ ἀξία της ἔγχειται εἰς τό πρόσφορον αὐτῆς ὡς ὀργάνου ἀναλύσεως, εἰς τήν ἐπάρκειάν της νά ἐξηγήση συστηματικῶς καί ἐν ἀλληλουχία πρός τήν ὅλην ἔρευναν τοῦ πεδίου τῆς ἐπιστήμης εἰς ἥν ἀνήκουν τά φαινόμενα διά τήν ἐξήγησιν τῶν ὁποίων προβάλλεται ή θεωρία αυτη. Ἡ θεωρία τῆς ἀξίας εἶναι ένοποιός ἀρχή διά τήν οἰκονομικήν ἔρευναν. Ή συνεχής ἐπαλήθευσίς της τῆς δίδει τήν πιθανότητα άληθείας. Τόσον οἱ Κλασσικοί ὅσον καί οί δριαχοί τήν περί ἀξίας θεωρίαν χρησιμοποιοῦσι πρός ἐξήγησιν τῶν δυνάμεων, πού προκαλοῦν τάς κινήσεις τῶν ζητουμένων καί προσφερομένων ἀγαθῶν ἐν τῆ ἀγορᾳ καί διαμορφώνουν τάς άνταλλακτικάς σχέσεις, τιμάς. Ἡ περιγραφή μόνον τῶν σχέσεων προσφορᾶς καί ζητήσεως καί ή μηχανική ουτω έξήγησις δέν τούς ίκανοποιεί.

ADTEPOMA

Ζητοῦν αἰτιοχρατικήν ἐξήγησιν. Ἡ ὑπόθεσις ὅτι ή σχετική πρός παραγωγήν τῶν ἀνταλλασσομένων ἀγαθῶν θυσία, τό κόστος παραγωγῆς, ὶθύνει τήν διαμόρφωσιν τῶν ἀνταλλακτικῶν σχέσεων, τῶν τιμῶν, ἦτο διά τούς Κλασσιχούς ἐπαρχής ὅπως καί πρόσφορος διά νά ἐξηγήση τάς τιμάς τῶν ἀγαθῶν καί τάς μεταδολάς αὐτῶν καί νά δημιουργηθῆ οὕτω ή ἐπιστήμη, ὡς συστηματική γνῶσις μέ γενικάς ἀρχάς, ἐξ ὧν λύονται δι' ἐφαρμογῆς τῶν ἀρχῶν τούτων τά μερικά προδλήματα, πού ἐρευνᾳ ἡ ἐπιστήμη. Ὁ χρόνος ὅμως, ή οἰχονομική παρατήρησις, ή ἱστορία τῶν τιμῶν ἔδειξαν τό μονομερές καί τό ἀνεπαρκές, τό δύσχρηστον τῆς θεωρίας ταύτης. Ἐξῆρεν αὕτη μίαν χυρίως τῶν δυνάμεων πού προσδιορίζουν τάς τιμάς καί δή ἐν μακρῷ χρόνῳ. Καί τό κόστος ἐθεώρησεν ἀνεξάρτητον τῶν ἄλλων στοιχείων τῆς οἰκονομίας. "Οχι ὅτι τό κόστος παραγωγῆς δέν εἶναι προσδιοριστικόν στοιχεῖον τῆς τιμῆς, ἀλλ' οὐχί τό μόνον, οὐχί δέ πάντοτε τά ἀγαθά πωλοῦνται κατά τό κόστος παραγωγῆς αὐτῶν, ἡ δέ μεταδολή τοῦ κόστους παραγωγῆς δέν μεταδάλλει δμοίως δι' δλα τά ἀγαθά τήν σχέσιν προσφορᾶς καί ζητήσεως αὐτῶν. Ἡ θεωρία αὕτη δέν ἐξηγεῖ τήν ἀπόκλισιν ἀπό τῆς φυσικῆς τιμῆς, ἡ δέ σχέσις προσφορᾶς καί ζητήσεως δέν ἐξηγεῖ διατί ἐν τῆ αὐτῆ μεταδολῆ σχέσεως προσφορᾶς καί ζητήσεως ή ἀπόκλισις ἀπό τῆς φυσικῆς τιμῆς δέν εἶναι δι' ὅλα τά ἀγαθά ἡ αὐτή. Ἡ θεωρία αυτη δέν έξηγεῖ καί όλων τῶν ἐμμέσων ἀγαθῶν τήν διαμόρφωσιν τῆς τιμῆς. Οἱ ἴδιοι οἱ Κλασσικοί, έξ ἄλλου, έδημιούργησαν παραπλεύρως θεωρίας ἵνα ἐξηγήσουν φαινόμενα τιμῶν, δι' α δέν ἐπήρκει ἤ δέν ἐπήρκει ἐντελῶς ἡ βασική θεωρία των (τιμαί τῶν μή κατά δούλησιν αὐξητῶν ἀγαθῶν, τιμή τῆς χρήσεως τοῦ ἐδάφους κλπ.), τινές δ' αὐτῶν ἀνεζήτησαν, ὡς εἴδομεν, καί ἄλλας, πλήν τοῦ κόστους, αἰτίας προσδιοριστικάς τῶν τιμῶν. Νεώτεροι, κλασσικοί κατά δάσιν, παρετήρησαν δτι τό κόστος, ώς αἰτία κινοῦσα τό μέτρον τῆς ἀνταλλαγῆς δέν εἶναι μόνον ἀντιχειμενιχόν χαί ἔξω τῆς ἀξιολογιχῆς χρίσεως τοῦ ἀνθρώπου καί ἐδημιούργησαν τήν θεωρίαν τοῦ ψυχικοῦ κόστους, ἀναλόγου πρός τήν χρησιμότητα καί συναρτώμενον αὐτῆ, ὡς ἀξιολόγησις τῆς πρός παραγωγήν θυσίας, πρός ἐξήγησιν φαινομένων, πού ή ἔννοια τοῦ, κατά τούς πρώτους Κλασσικούς, κόστους παραγωγῆς δέν ἡρμύνευεν ἐπαρχῶς. Ἡ ἄλλη θεωρία, ἡ θεωρία τῆς χρησιμότητος ἐθεωρήθη καί παρά τινων θεωρεῖται ἀκόμη ἐπαρκεστέρα καί προσφορωτέρα πρός ἐξήγησιν τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων τῆς ἀνταλλαγῆς καί τῆς διανομῆς, τῶν τιμῶν ἀμέσων καί έμμέσων ἀγαθῶν. ᾿Αλλά κατεφάνη καί ταύτης ἡ μονομέρεια καί ή ἀνεπάρκεια. Καί ή ἄποψις τοῦ κόστους παραγωγής, ώς δυναμένης δρώσης είς τήν διαμόρφωσιν τῶν τιμῶν παρά τή χρησιμότητα εἰσήχθη καί εἰς τήν θεωρίαν ταύτην, ἔστω καί ύπό μορφήν διαφευγούσης χρησιμότητος (άρνητική χρησιμότης, disutility, Böhm-Bawerk, Jevons, von Wieser). Ἡ τῶν Νεοκλασσικῶν δυϊστική θεωρία κόστους-χρησιμότητος καί δή μέ τήν παρεμδολήν τοῦ χρόνου, μακρῶν καί δραχειῶν περιόδων, δίδουσα τό μέτρον ἐπαρκείας έκατέρας τῶν ἄνω μονομερῶν θεωριῶν καί διατυποῦσα τάς συναρτήσεις τῶν δρωσῶν δυνάμεων καί τάς ἀμέσους καί ἀπωτέρας μεταδολάς τῶν μεγεθών των έν τῷ μηγανισμῷ τῆς διαμορφώσεως τῶν τιμῶν συνεργούντων στοιχείων, φαίνεται προσφορωτέρα καί ἐπαρκεστέρα θεωρία. Ἡ συνεχής ἐπαλήθευσίς της θά δεδαιώση τήν ἐπάρκειάν της, καί ώς διά πᾶσαν θεωρίαν τήν σχετικήν της ἀλήθειαν. Χρησιμότης τῶν ἐπιθυμητῶν άγαθῶν καί θυσία κτήσεώς των καθ' ὑποκειμενικήν καί ἐν συσχετίσει ἐκτίμησιν αὐτῶν, κοινωνικῆ ἐπιδράσει διαμορφουμένην κινεῖ τήν ἀξιολογικήν κρίσιν τοῦ ζητοῦντος νά ἀποκτήση τά ἀγαθά, κόστος δέ παραγωγῆς καί κέρδος ἤ μή μείωσις τῆς οἰχονομιχῆς του δυνάμεως ἰθύνουν τήν άξιολόγησιν τῶν ἀγαθῶν ὑπό τοῦ προσφέροντος αὐτά εἰς τούς ζητοῦντας. Αὖται εἶναι αἱ ἄμεσοι αἰτίαι τοῦ προσδιορισμοῦ τῶν ἀξιῶν. Ἰσορρόπησις τῶν ἀντιθέσεων τούτων, σύμπτωσις ζητουμένων πρός προσφερομένας ύποχειμενιχάς τιμάς κατά τήν Ισορρόπησιν τῶν ὑπό τάς τιμάς ταύτας προσφερομένων καί ζητουμένων μεγεθών άναδεικνύει τάς ἀγοραίας καί ἐν ἐλευθέρῳ συναγωνισμῷ ένιαίας τιμάς. Τό κόστος παραγωγῆς εἶναι ἀπωτέρα αἰτία ἥτις ἐν μακρῷ χρόνῳ καί ἐν συνεγεῖ παραγωγῆ ἀγαθῶν κατά δούλησιν αὐξητῶν ἰθύνει τελικῶς τάς τιμάς. Μόνον ὑπό τήν έν μακρῷ χρόνῳ σύλληψιν ταύτην τῆς οἰκονομίας δύναται κατά τούς νεοκλασσικούς νά θεωρηθῆ άνεξάρτητος αἰτία τό κόστος παραγωγῆς.

Ή παρατηρηθεῖσα ὅμως πολυπλοκότης τοῦ μηχανισμοῦ καθ' ὅν διαμορφοῦνται αἱ τιμαί εἰς τήν ἀγοράν, τό πλῆθος τῶν δρωσῶν ἐν τούτῳ δυνάμεων καὶ ἡ ἀμοιβαία συνάρτησις αὐτῶν ἔφερον πρός νέαν κατεύθυνσιν ἐρεύνης τοῦ προβλήματος. Ἡ ὑπό τήν μεταβολήν τῆς χρησιμότητος ἤ τοῦ κόστους παρατηρηθεῖσα μεταβολή ἑκάστης τῶν δυνάμεων προσφορᾶς καὶ ζητήσεως καὶ ἡ ἐκ τῆς μεταβολῆς ταύτης μεταβολή τῶν τιμῶν καὶ ἡ ὑπό τἡν μεταβολήν τῶν τιμῶν μεταβολή τῶν με-

γεθῶν προσφορᾶς καί ζητήσεως, ἔτι δέ ἡ ὑπό τήν μεταδολήν τοῦ κόστους παραγωγῆς — τῶν στοιγείων αὐτοῦ, τῶν τιμῶν τῶν συντελεστῶν τῆς παραγωγής, γρηματικόν κόστος – μεταβολή τῶν τιμῶν τῶν παραγομένων προϊόντων, ἐπίσης δέ καί ή ύπό τήν μεταδολήν τῶν παραγομένων προϊόντων μεταδολή τῶν τιμῶν τῶν συντελεστῶν τῆς παραγωγῆς, κατέδειξαν τήν ἀμοιδαίαν συνάρτησιν τῶν μεγεθῶν τῶν στοιχείων τῆς οἰκονομίας εν τῆ προσαρμογῆ τῶν ἱκανοποιητέων άναγχῶν πρός τά δεδομένα μέσα ίχανοποιήσεως αὐτῶν  $-\delta$ ιά νά ἐπιτευχ $\theta$ ῆ ἱκανοποίησις ἀπεριορίστων ἀναγκῶν διά περιωρισμένων μέσων — (θεωρία τῆς ἰσορροπίας). Καί προήγαγον οὕτω τήν ιδέαν ὅτι ὄχι μόνον δέν ὑπάρχει μία αἰτία τῆς άξίας, άλλά συγχρόνως ὅτι δέν εἶναι ἀνάγκη ἐρεύνης τῶν αἰτιῶν τῆς ἀξίας, ἁφ' οὖ καί ἡ χρησιμότης καί τό κόστος παραγωγής εἶναι ἀμοιδαῖοι συναρτήσεις τῶν μεγεθῶν τῶν λοιπῶν στοιχείων τῆς οἰκονομίας, προσφορᾶς καί ζητήσεως τῶν τε ἀμέσων καί ἐμμέσων ἀγαθῶν καί τῶν προσφερομένων καί ζητουμένων τιμῶν αὐτῶν, τῆς ἐν τῆ άγορᾶ ἀναδειχνυομένης τελιχῶς ένιαίας τιμῆς προσδιοριζομένης συγχρόνως, ώς μέγεθος εν τῆ ἰσορροπία πρός τά ἀλληλεξαρτώμενα λοιπά μεγέθη τῆς οἰκονομίας (τιμή ἰσορροπίας), ἰσορροπίας ἐν τελικῆ ἀναλύσει μεταξύ ἐμμέσου — διά τῶν ἀμέσων ἀγαθῶν — προσφορᾶς καί ζητήσεως τῶν διαμορφούντων τά τελικά ἀγαθά συντελεστῶν παραγωγῆς αὐτῶν. Ἡ διαπίστωσις καί περιγραφή τῶν ἀμοιδαίων σχέσεων, τῶν κινήσεων καί τῶν ἀμοιδαίων μεταδολῶν τῶν μεγεθῶν τῶν στοιχείων τῆς οἰχονομίας (προσφορᾶς, ζητήσεως, τιμῶν ἀμέσων καί ἐμμέσων ἀγαθῶν) ἐθεωρήθη ἐπαρκές ἔργον τῆς Ἐπιστήμης, ἄνευ περαιτέρω αἰτιοκρατικῶν ζητήσεων, ἀφ' οδ οἱαιδήποτε καί άν είναι αι δυνάμεις, αι αιτίαι αι προσδιορίζουσαι τάς τιμάς αὖται ἐκδηλοῦνται ἐν τῆ ζητήσει καί προσφορά τῶν ἀγαθῶν, τῶν «price economists» τούτων, ἀρχουμένων οὕτω, κατά τήν ἔχφρασιν τοῦ καθηγητοῦ Haney εἰς μελέτην τῶν κινήσεων τῶν μεγεθῶν τῶν στοιχείων τῆς Οἰκονομίας καί οὐχί τῶν δυνάμεων τῶν προκαλουσῶν τάς κινήσεις ταύτας 12. Διά τοῦτο καί ἐνδεδειγμένη ἡ χρῆσις μαθηματικοῦ λογισμοῦ, καθ' ὅ ἀνάλυσις καί συσχέτισις ποσοτικῶν σχέσεων. Καί ἐν τῆ ἐπεξεργασία τῆς μεθόδου ταύτης οἱ μαθηματικοί κληθέντες οἰκονομολόγοι προσέφερον πολύτιμον ἔργον εἰς τήν διακρίδωσιν τοῦ πλέγματος σχέσεων μεγεθών, έξ ών αναδειχνύονται αί τιμαί $^{13}$ .

Ή μέθοδος αὕτη ὅμως δέν ἱκανοποιεῖ τόν πόθον γνώσεως τῶν αἰτιῶν τῆς ἀτομικῆς ἀξιολο-

γήσεως καί τῆς ὑπό τήν κοινωνικήν ἐπίδρασιν ὑπερατομικής τοιαύτης, αἵτινες κινοῦν καί μεταβάλλουν τά μεγέθη τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας. Αί κινήσεις καί αί μεταδολαί αδται εἰς τά μεγέθη ζητουμένων καί προσφερομένων ἀγαθῶν εἶναι έκδηλώσεις κρίσεων καί πράξεων τῶν οἰκονομικῶς δρώντων ἀνθρώπων14, οἱ δ' ἑκάστοτε ὅροι τῶν μεταδολῶν τούτων εἶναι οἱ ὅροι, ὑφ' οὕς οἱ ἄνθρωποι φέρονται ἤ ἀπέχουν ἀπό τήν κτῆσιν τῶν ἱχανοποιούντων τάς ἀνάγχας των ἀγαθῶν, συγκρίνοντες ίκανοποίησιν πρός απαιτουμένην δι' αὐτήν θυσίαν καί δέον νά γνωρίζωμεν πῶς ἡ στάσις αυτη τῶν ἀνθρώπων καθορίζεται καί διατί δέν εἶναι πάντοτε ή αὐτή ὑπό τήν αὐτήν σχέσιν προσφορᾶς καί ζητήσεως. Διά τοῦτο ἡ Ἐπιστήμη συνεχῶς μέχρι σήμερον ἐρευνῷ τό ἀξιολογικόν πρόδλημα καί ή ἔρευνα αὕτη διασταυροῦται μέ τήν μηγανικήν ἔρευναν τῶν συναρτήσεων τῶν μεγεθών τών στοιχείων τῆς οἰκονομίας 15. Ἡ συνείδησις τῆς ἀνάγκης τῆς ἐρεύνης ταύτης, ἀνάγκης ἀναγωγῆς εἰς ἀρχήν τινα ἐν τῆ ἐρεύνη τοῦ σχηματισμοῦ τῶν τιμῶν εἶναι φανερά καί παρ' οἰχονομολόγοις, οἵτινες τήν ἐξήγησιν τῶν τιμῶν έρευνῶσιν ἐν τῷ σχηματισμῷ τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας (Walras, Wicksell, Wicksteed, Schumpeter καί παρ' αὐτῷ τῷ Pareto). Μερικαί ύποθέσεις ώς πρός τάς αἰτίας τάς κινούσας τάς δυνάμεις τῆς ἰσορροπίας ὑπολανθάνουν καί εἰς τούς μελετητάς τῆς ἰσορροπίας καί ἀρκουμένους εἰς αὐτήν, διότι ἄλλως δέν δύνανται νά ἐξηγήσουν καί ἐκτιμήσουν τήν ἐλαστικότητα λ.χ. προσφορᾶς καί ζητήσεως. Ἡ προσέγγισις πρός τήν άλήθειαν άπαιτεῖ τήν συνεχῆ ἀναγωγήν τοῦ μελετητοῦ τοῦ μηχανισμοῦ τῆς διαμορφώσεως τῶν τιμῶν εἰς τήν ψυχολογίαν τοῦ δρῶντος ἐν τούτω άνθρώπου καί δή τοῦ όμαδικῶς ἐν τῆ κοινωνικῆ συμδιώσει δρῶντος. Οὕτω μέν ζωντανήν αἴσθησιν τῆς οἰκονομικῆς πραγματικότητος ζωντανεύει τούς τύπους, ύφ' ους παρουσιάζει τάς σχέσεις καί κινήσεις τῶν μεγεθῶν τῆς ἰσορροπίας, συνειδητοποιεῖ τήν ὑπό τῆς ἰσορροπίας, εἰκονιζομένην άντίθεσιν καί σύγκρουσιν συμφερόντων καί έμδαθύνει εἰς αὐτήν, ἀποφεύγει πλάνας τῆς ἐξ ἀπαγωγῆς (déductive) μεθόδου, ἦς τά πορίσματα εἶναι ἐπακόλουθα τῶν τιθεμένων a priori προϋποθέσεων καί άξιολογεῖ συνεχῶς τήν ὑπόθεσιν τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας ἐμδαθύνων εἰς τό ἐγγενῶς μετασταθείς αὐτῆς κατά τάς διαρκεῖς μεταδολάς της.

Ή μελέτη ὅμως τῆς ἀτομικῆς ἀξιολογήσεως τῶν ἀγαθῶν, ἥτις ηὐρύνθη τόσον μέ τήν ἐπισήμανσιν τόσων ἐκ τῆς κοινωνικῆς συμδιώσε-

AQIEPQMA ως διαμορφωτικών αὐτῆς στοιχείων καί τήν διακρίδωσιν τῶν μεταξύ των σχέσεων, μόνη δέν εἶναι άρχετή πρός ἐξήγησιν τῶν τιμῶν. Εἶναι μόνον δάσις καί ἀφετηρία, εἶναι μόνον μία μικροοικονομική ἄποψις. Αἱ τιμαί εἰς τήν ἀγοράν (μακροοικονομική ἄποψις)<sup>16</sup> εἶναι ἀποτέλεσμα ὑπερατομικής ἀξιολογήσεως, ήτις εἶναι μέν προϊόν τῶν ἀτομικῶν ἀξιολογήσεων, σύνθεσίς τις αὐτῶν17, ἀλλ' αὐθύπαρχτος αἰτία προσδιορισμοῦ

άξιολογήσεων μέ τήν ἐν τῆ ἀγορᾳ ἀναδεικνυομένην ἀντικειμενικήν 18 - κοινωνικήν - τιμήν θά δλοκληρώση τήν ἔρευναν τοῦ ἀξιολογικοῦ καί τοῦ τῆς διαμορφώσεως τῶν τιμῶν προδλήματος 19. Έν τούτω ή θεωρία τῆς κοινωνικῆς ἀξίας, τό ἔργον τῶν Institutionalists καί νεωτέρων κοινωνιολογούντων οἰχονομολόγων εἶναι μία ἀξιόλογος

τῶν τιμῶν. Ἡ ὀργανική σύνδεσις τῶν ἀτομικῶν

συμδολή.

Ουτως έξελείχθη ή Οικονομική Ἐπιστήμη έν τῷ προδλήματι τῆς ἀξίας καί τῶν τιμῶν. Αί ἐκτεθεῖσαι θεωρίαι ἀφορῶσι στήν στατικήν οἰκονομίαν εἰς ἥν κυρίως καί ἀποκλειστικῶς σχεδόν ήσχολεῖτο μέχρις ἐσχάτων ἡ Ἐπιστήμη. Ἡ ἐν μακρῷ χρόνῳ κίνησις τῶν τιμῶν, αἱ μακροχρόνιοι μεταδολαί αὐτῶν ἀφορῶσι τήν ἐν κινήσει, τήν Δυναμικήν Οἰκονομίαν. Ἡ ἐν μακρῷ χρόνω μεταδολή τοῦ ὄγκου τοῦ πληθυσμοῦ ἀφ' ἑνός καί ή μεταδολή τοῦ ὄγκου τῆς παραγωγῆς ἀγαθῶν, τῆς παραγωγῆς χρυσοῦ, τοῦ ὄγκου τῆς χρηματικής κυκλοφορίας, καί αἱ τεχνικαί πρόοδοι ἀφ' έτέρου καί ὁ συνδυασμός τούτων πρός τήν ὑπό τάς μεταδολάς ταύτας ἔκτασιν τῆς ἀπασχολήσεως έκάστου τῶν συντελεστῶν τῆς παραγωγῆς, έξ ής ή δημιουργία τῶν εἰσοδημάτων καί ή κατανομή τούτων μεταξύ τῶν κοινωνικῶν τάξεων καί ἐντεῦθεν ἡ ἀγοραστική δύναμις τῆς ζητήσεως εἶναι, σύν ἄλλοις, οί συντελεσταί τῆς μαχροχρονίου διαμορφώσεως τῶν τιμῶν. Ἡ μελέτη ὅμως τοῦ θέματος τούτου, τοῦ μηχανισμοῦ τῆς μαχροχρονίου διαμορφώσεως τῶν τιμῶν, δι' ἥν καί πάλιν ή ἀναγωγή εἰς τό ἀξιολογικόν πρόβλημα εἶναι ἀναγκαία ἐξέρχεται, ὡς εἰκός, τοῦ πλαισίου τῆς παρούσης ἐργασίας.

### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Περί τῶν συμψηφιστιχῶν τούτων κρίσεων δλ. Ε. Goblot, La logique des jugements de valeur. Les jugements de compensation, Paris 1927 σ. 119 κ.έπ.
- 2. Τῆς ἀξιολογικῆς κρίσεως οὔσης λογικῆς ἐνεργείας (κρίσεως μέσου πρός σκοπόν, κρίσεως θυσίας πρός ἀπόκτησιν τοῦ μέσου, κρίσεως θυσίας πρός Ικανοποιητέον σκοπόν) ἔργον τῆς Ψυχολογίας τῆς Σκέψεως εἶναι ἡ πρώτη

- άντιμετώπισις τῆς ἐξηγήσεως τοῦ ρόλου τῶν στοιχείων τῆς συμψηφιστικῆς ἀξιολογικῆς κρίσεως (6λ. τό ἔργον τοῦ Eugenio Rignano, Psychologie du raisonnement, Paris 1920). Ή Οἰκονομική Ψυχολογία θά ἐξηγήση καί τήν ἐν προχειμένω οἰχονομιχήν λογιχήν (δλ. G. Tarde, Psychologie économique, Paris 1902. Z. Dickinson, Economic motives, Cambridge 1924. G. Viallatoux, Philosophie économique, Paris 1933).
- 3. A. Bochard, Les lois de la sociologie économique, Paris 1913. G. Bouglé Leçons de sociologie sur l'évolution des valeurs, Paris 1922. E. Schwiedland, Economie sociologique, Paris 1923. W. Sombart, Nationalökonomie und Soziologie, Berlin 1930. D. Goodfellow, Principles of economic sociology, N. York 1951.
- 4. Αἱ ἐπιστῆμαι αὖται θά μελετήσουν ἐπίσης τόν ἐν τῆ άξιολογία τῶν ἀγαθῶν ρόλον ὄχι μόνον τῶν λογικῶν καί συνειδητῶν στοιχείων, ἀλλά καί τῶν μή τοιούτων (συνήθεια, μίμησις κλπ.), ώς καί τήν ἐπίδρασιν τῶν θεσμῶν ὑπό τούς δποίους ἀσχεῖται ἡ οἰχονομιχή δρᾶσις καί διαμορφοῦται ἡ σχέσις τῶν ἀνθρώπων πρός τά ἀγαθά (παραγωγή, ἀπόκτησις, κατανάλωσις αὐτῶν).
- 5. Ή καρδία τῆς οἰκονομικῆς ἐπιστήμης, ὡς λέγει ὁ Haney, είναι ή άξία, δι' ο καί ο οἰκονομολόγος είναι ὑποχρεωμένος νά διαμορφώση κατά τήν φιλοσοφίαν του (κοσμοθεωρίαν του) τήν περί άξίας θεωρίαν του. («The value being the heart of Economics, the economist's philosophy is bound to shape his value theory». L. Haney, ἔνθ. ἀν.,
- 6. «Ἡ θεμελιώδης έρμηνευτική ἀρχή, λέγει ὁ Schumpeter, παντός συστήματος Πολιτικής Οἰκονομίας εἶναι πάντοτε ή περί άξίας θεωρία. Ἡ οἰκονομική θεωρία ἀσχολεῖται μέ γεγονότα πού ἐκφράζονται μέ ἀξίας καί ἡ ἀξία δέν εἶναι μόνον τό κύριον κίνητρον τοῦ οἰκονομικοῦ κόσμου, άλλά καί ή μορφή ύπό τήν δποίαν συγκρίνονται καί μετροῦνται τά φαινόμενα αὐτοῦ. Ἡ περί τοῦ οἰκονομικοῦ κόσμου ἄποψις τοῦ θεωρητικοῦ ἐξαρτᾶται ἐκ τῆς περί τοῦ φαινομένου τῆς ἀξίας ἀπόψεώς του» J. Schumpeter, ἄρθρον ἐπί τῷ θανάτω τοῦ Eugen von Böhm-Bawerk εἰς «Zeitschrift für Volkswirtschaft, Sozialpolitik und Verwaltung» XXIII (1914) σελ. 465.
- 7. M. Dobb, Political Economy and Capitalism, London 1950, σελ. 5.
- 8. Τήν ισορροπίαν ταύτην ύπονοεῖ καί τό τῆς ἐπιστήμης σύστημα τῶν Κλασσικῶν, ἀλλά ταύτην διετύπωσεν ἡ Μαθηματική Σχολή τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας διά τοῦ ἔργου τοῦ ίδρυτοῦ αὐτῆς Leon Walras. Ἡ ἰσορροπία αὕτη διατυπωθεῖσα κατ' ἀναλογίαν πρός τήν ἐν τῆ Φυσικῆ (τῆ Μηγανική) ισορροπίαν ύπό τοῦ Walras καί κατ' ἀναλογίαν πρός τήν κατά τήν διολογίαν ισορροπίαν τοῦ ὀργανισμοῦ ύπό νεωτέραν διά νά ἐξηγηθῆ ἡ ἐξέλιξις τοῦ συστήματος δρωσῶν δυνάμεων τοῦ κοινωνικοῦ ὀργανισμοῦ εἶναι δασική ύπόθεσις τῆς συγχρόνου οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης. Δέν εἶναι τοῦ παρόντος ἔργου ἡ ἐξέτασις τῆς ἀξίας καί τῆς καταλληλότητος καί πρακτικής ώφελιμότητος τής βασικής ταύτης ύποθέσεως τῆς οἰκονομικῆς ἐπιστήμης, ὑποθέσεως ἥν ὁ Achille Loria ὀνομάζει, ἕν ἐχ τῶν 10 φετίχ εἰς τά δποῖα πιστεύει ή οἰκονομική Ἐπιστήμη (δλ. Α. Loria, «Feticci Economici», σελ. 1-12 εἰς Economia politica contemporanea. Leggi di Economia e finanza. In onore del prof. Camillo Supino, Padova 1930).
- 9. Ἡ θεωρία ὅτι τήν ἀξίαν τῶν ἀγαθῶν αἰτιάζει ἡ χρησιμότης τῶν ἀγαθῶν διά τόν ἄνθρωπον καί ἡ θεωρία ὅτι

ADTEPOMA

τήν ἀξίαν αἰτιάζει ή θυσία τοῦ ἀνθρώπου διά τήν ἀπόκτησιν τῶν ἀγαθῶν (κόστος παραγωγῆς) εἶναι δύο κύριαι κατευθύνσεις χαρακτηρίζουσαι τήν ἐν τῷ προδλήματι τῆς ἀξίας ἐξέλιξιν τῆς οἰκονομικῆς σκέψεως (Ε. Böhm-Bawerk, «Wert» εἰς Handwörterbuch der Staatswissenschaften, Jena 1928 (δ΄ ἔκδ.) τ. 8ος σελ. 993 κ.έπ.).

- 10. Πλήν των ἐκτεθεισων περί ἀξίας καί τιμων θεωριών των κυριοτέρων Σχολών ὑπάρχουν καί τινες διάμεσοι μεταξύ των ἀναφερθεισων, ἐκλεκτικαί, συνδυαστικαί πως, ή ἔκθεσις των ὁποίων θά ὑπερέβαινε τά ὅρια διδακτικοῦ βιδλίου. Εἰς τήν ἔκθεσιν των Μαθηματικών οἰκονομικών ἀπόψεων περιωρίσαμεν ἐπίσης εἰς τό ἄκρως ἐλάχιστον τήν καταχώρησιν μαθηματικών παραστάσεων, ἀποδλέψαντες, ἐν τῆ δυνατῆ συντομία, νά συνοψίσωμεν εἰς συνήθη ἔκφρασιν τά οὐσιαστικά ἀποτελέσματα των μαθηματικών τούτων ἐπεξεργασιών.
- 11. Είναι γαρακτηριστικόν ότι οί παλαιότεροι έν τῆ έξηγήσει τῆς ἀνταλλακτικῆς ἀξίας ἄγονται ἐκ πνεύματος καθορισμοῦ δικαιοσύνης ἐν ταῖς ἀνταλλαγαῖς (᾿Αριστοτέλης, Θωμᾶς 'Ακυϊνάτης). Καί αὐτοί οἱ Κλασσικοί προδάλλοντες τήν θεωρίαν τοῦ κόστους παραγωγῆς ἐδικαιολόγουν τήν ἐντόνως ἀναπτυσσομένην εἰς τήν ἐποχήν των κερδοσχοπίαν ἐν ταῖς συναλλαγαῖς, ἀφοῦ τά τε ἄμεσα καί τά ἔμμεσα ἀγαθά πωλοῦνται κατά τό κόστος παραγωγῆς αὐτῶν καί κάθε ἀπόκλισις εἶναι προσωρινή. Ἐκμετάλλευσις οὕτω τοῦ ἀδυνάτου δέν ὑπάρχει. (Εἶναι γνωστόν πώς διά τόν Ricardo ή θεωρία τῆς ἀξίας-κόστους εἶναι ὄργανον λύσεως τοῦ προβλήματος τῆς διανομῆς καί ἀποκρούσεως κάθε παρεμβατισμοῦ εἰς τήν Οἰκονομίαν). ἀντιθέτως δ Μάρξ μέ τήν αὐτήν περί ἀξίας θεωρίαν τοῦ Ricardo ἐστήριξε τήν θεωρίαν του τῆς ἐκμεταλλεύσεως τῶν ἐργαζομένων ύπό τῶν ἐργοδοτῶν (θεωρία τῆς ὑπεραξίας). Οἱ Αὐ-

στριακοί μέ τήν θεωρίαν τῆς όριακῆς χρησιμότητος καί οἱ Μαθηματικοί μέ τήν τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας ἐθεώρησαν, ὡς εἴδομεν, ὅτι κατέστησαν τήν Οἰκονομικήν Ἐπιστήμην οὐδετέραν, ἔναντι τῶν κοινωνικῶν ἰδεολογικῶν ἀντιθέσεων.

- 12. L. Haney, History of Econ. thought, sel. 935 x.έ. K. Diehl, ἔνθ. ἀν., σελ. 304 (χρίνοντος τό ἔργον τοῦ Schumpeter).
- 13. Έξέρχεται τῆς παρούσης γενικῆς ἱστορικῆς ἐκθέσεως τῶν περί ἀξίας καί τιμῶν διδαχθεισῶν θεωριῶν ἡ ἐγγυτέρα μελέτη τῶν ἐπιχειρουμένων οἰκονομικῶν ἀναλύσεων προσδιορισμοῦ τῶν τιμῶν δάσει τῆς θεωρίας τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας ἐν συνδυασμῷ πρός τήν ὁριακήν ἀνάλυσιν ἡ ἐν συνδυασμῷ πρός τήν τεχνικήν τῶν καμπυλῶν ἀδιαφορίας κλπ. Ἡ μελέτη αὕτη ἀφορῷ τήν διδασκαλίαν τῆς Θεωρητικῆς Οἰκονομικῆς.
  - 14. B. Nogaro, Le développement, κλπ. σελ. 329.
  - 15. F. Perroux, La valeur, σελ. 313 κ.έ.
  - 16. Βλ. καί L. Haney, *History*, κλπ. σελ. 782.
  - 17. L. Haney, αὐτόθι, σελ. 807.
- 18. Ἡ σύνδεσις αὕτη, παρά τοῖς οἰχονομολόγοις, τῆς θεωρίας τῆς ἀξίας-χρησιμότητος, ἦτο χαλαρά καί ὅχι ὀργανική, ὡς ἡ παρά τοῖς Αὐστριακοῖς θεωρία τῶν ὁριακῶν ζευγῶν τοῦ Böhm-Bawerk, καθ' ἥν ἡ τιμή ἀναδεικνύεται μεταξύ τῶν ὁριακῶν ζευγῶν, τοῦ ζεύγους τοῦ ὑψηλοτέραν τιμήν ζητοῦν τοῦ πωλητοῦ καί τοῦ δεχομένου νά κατα-βάλη αὐτήν ἀγοραστοῦ καί τοῦ ζεύγους τοῦ προσφέροντος τήν μικροτέραν τιμήν ἀγοραστοῦ καί τοῦ δεχομένου νά πωλήση εἰς τήν τιμήν ταύτην πωλητοῦ.
- 19. Τινές θεωρούσι τούτον έργον τῆς Οἰκονομικῆς, ἄλλοι τῆς Κοινωνιολογίας (Οἰκονομικῆς Κοινωνιολογίας) καί ἄλλοι Κοινωνιολογούσης Οἰκονομικῆς.

Ο Σίδερις στήν Ίστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου ἀφιερώνει ἐνδιαφέρουσες σελίδες ἐπί τῆς τάξης, τῆς ὀργάνωσης, τοῦ ρυθμοῦ καί τοῦ πνεύματος τῆς Οἰκονομίας, κατά τρόπο τέτοιον, ὥστε ὁ ἀναγνώστης ἀπό τό Κεφάλαιο Ε΄ νά εἰσχωρήσει στήν ἔννοια καί σημασία τῆς οἰκονομικῆς ἱστορίας, καθώς καί τοῦ οἰκονομικοῦ ἀγῶνα τοῦ ἀνθρώπου.

Κατωτέρω παραθέτουμε τό κείμενο, τό δποῖο ἀναφέρεται στά ἀνωτέρω χαρακτηριστικά τῆς οἰκονομικῆς ὀργάνωσης τοῦ ἀνθρώπου πρός ἱκανοποίηση τῶν ἀναγκῶν του καί τή δομή, ἐντός τῆς ὁποίας κινεῖται αὐτός πρός τόν σκοπόν αὐτόν.

Τάξις. «Ἡ οἰχονομία, ὡς ἐλέχθη, ἀσκεῖται ἐντός κοινωνικῶν πλαισίων. Πλῆθος συμδιούντων ἀνθρώπων, μικρόν ἤ μέγα, συνεργεῖ κατά διαφόρους τρόπους πρός ἱκανοποίησιν τῶν οἰκονομικῶν ἀναγκῶν τῶν συμδιούντων καί πλέγμα πράξεων καί σχέσεων ὑφαίνεται ἕνεκα τῆς οἰκονομικῆς ταύτης τῶν συνανθρώπων δράσεως. Αἱ πράξεις καί αἱ σχέσεις αὖται, κινούμεναι κατά τήν τελεολογικήν κατεύθυνσιν ἐπιλογῆς μέσων πρός σκοπούς καί βάσει τῆς «οἰκονομικῆς ἀρχῆς», παρουσιάζουν κάποιαν ὀργάνωσιν, ἀναγκαίαν πρός ἐπίτευξιν τῶν σκοπῶν, εἰς οὕς πάν-

τες καί καθ' ὑποκειμενικήν ἔκαστος κρίσιν τείνουν. Ὁ τρόπος καθ' δν εἶναι ὡργανωμένη ἡ κοινωνική αὕτη οἰκονομική δρᾶσις, ὁ τρόπος τῆς πλοκῆς τοῦ ὡς ἄνω πλέγματος πράξεων καί σχέσεων, ὁ τρόπος καθ' δν εἶναι τακτοποιημέναι αἱ οἰκονομικαί τῶν ἀτόμων ἐν τῆ κοινωνία πράξεις καί αἱ κατά ταύτας πλεκόμεναι σχέσεις καί τό πνεῦμα ὑφ' ὅ ἀσκεῖται ἡ οἰκονομική δρᾶσις καί τακτοποιοῦνται αἱ σχέσεις αὖται, ἀποτελοῦν τήν τάξιν τῆς οἰκονομίας.

Ή τάξις αὕτη ἐκδηλοῦται: 1) ἐν τῆ ὀργανώσει τῆς οἰκονομίας, ἤτοι ἐν τῆ σκοπίμω ἀλλη-

ADIEPOMA

λουχία καθ' ήν πρός ἐπίτευξιν τῶν δεδομένων σκοπῶν καί βάσει τῆς «οἰκονομικῆς ἀρχῆς» πράττονται αἱ οἰκονομικαί πράξεις καὶ καθιεροῦνται αἱ οἰκονομικαὶ σχέσεις τῶν ὑποκειμένων τῆς οἰκονομίας, τῶν συμδιούντων καὶ συνεργούντων προσώπων, 2) ἐν τῷ ρυθμῷ, εἰς ὅν ὑπείκουν αἱ οἰκονομικαὶ πράξεις καὶ καθ' ὅν ρυθμίζονται αἱ κοινωνικαὶ τῶν συμδιούντων σχέσεις καὶ 3) ἐν τῷ πνεύματι, ὑπό τό ὁποῖον ἀσκεῖται γενικῶς ἡ οἰκονομική δρᾶσις καὶ ὀργανοῦται καὶ ρυθμίζεται ἡ οἰκονομία.

Όργάνωσις. Ἡ οἰκονομία, ὡς σύμπραξις ἀτόμων τά όποῖα τείνουν εἰς διαφόρους σκοπούς συμπίπτοντας μέν γενικῶς εἰς τόν γενικόν σκοπόν τῆς ἱκανοποιήσεως τῶν οἰκονομικῶν ἀναγκῶν, ἀλλά κατά διάφορον ὑφ' ἑκάστου τρόπον νοούμενον (ἀτομική κατάταξις χρειῶν, ἀτομική ἐκτίμησις τῶν ἐκλεγομένων μέσων κλπ.), δέν εἶναι δυνατόν νά λειτουργήση χωρίς σκόπιμόν τινα σύνδεσμον τῶν συμπραττόντων μερῶν μεταξύ των καί πρός τό σύνολον καί αλληλουχίαν τινά τῶν πρός τόν αὐτόν γενικόν σκοπόν τεινουσῶν πράξεων. Ἡ σκόπιμος αὕτη ἀλληλουχία καί δ σκόπιμος οὖτος σύνδεσμος ἀποτελοῦν τήν ὀργάνωσιν τῆς οἰκονομίας. Ὁ τρόπος καθ' ὄν παράγονται τά ἀγαθά, καθ' ὄν μεταφέρονται, ἀνταλλάσσονται, δ τρόπος καθ' δν φθάνουν ταῦτα ἀπό τῆς παραγωγῆς εἰς τήν κατανάλωσιν, αἱ ἐνεργούμεναι πρός τοῦτο πράξεις, ἀτομικαί καί συλλογικαί, καί ὁ τρόπος καθ' ὄν συνδυάζονται αδται, δ τρόπος καθ' ὄν ἡ ἐπίτευξις ἀτομικῶν σκοπῶν συνδυάζεται πρός ἐξυπηρέτησιν γενικῶν τῶν συμδιούντων σκοπῶν, δ τρόπος καθ' ὄν ἡ πρωτοδουλία τῶν ἀτόμων καί ἡ δρᾶσις ἑκάστου αὐτῶν συναρτῶνται πρός τήν τῶν ἄλλων πρός ίκανοποίησιν τῶν οἰκονομικῶν ἀναγκῶν τῶν συμδιούντων, ἀποτελοῦσι τήν ὀργάνωσιν τῆς οἰκονομίας. "Ανευ αὐτῆς εἶναι ἀδύνατος ἡ λειτουργία τῆς οἰκονομίας. Τά ὑποκείμενα τῆς οἰκονομίας, τά δρῶντα οἰχονομιχῶς στοιχεῖα τῆς οἰχονομίας, εἶναι ἄτομα ἤ δμάδες ἀτόμων ἀπό κοινοῦ δρώντων, κατά διαφόρους τρόπους καί πρός διαφόρους σκοπούς. Τό σύνολον τῶν οἰκονομικῶν τούτων μονάδων, ἐν τῆ ὀργανικῆ συσχετίσει καί ἀλληλουχία τελουσῶν, ἀποτελεῖ τήν οἰκονομίαν. Ἡ κοινωνία ἐντός τῆς ὁποίας ἀσκεῖται ἡ οἰκονομία δύναται νά εἶναι ἀδιαφοροποίητος, νά εἶναι συγκεκροτημένη εἰς σύνολον κατά τρόπον ὀργανικόν, ή νά ἀποτεληται έξ οἰκονομικῶν μονάδων ἀλύτων ἤ εὐδιαλύτων, ἀναγκαστικῶν ἤ ἐλευθέρων, συμδατικῶς συνδεομένων καί χαλαρῶς ἤ ἐντόνως συνεργαζομένων.

Εἰς τάς πρωτογόνους κοινωνίας, τό γένος, δπερ, ώς εἴδομεν, εἶναι τό παλαιότερον κοινωνικόν πλαίσιον ἐντός τοῦ ὁποίου ἀσκεῖται ἡ οἰκονομία, άποτελεῖ τήν οἰκονομικήν μονάδα, οἰκονομικῆς μονάδος καί οἰκονομίας συμπιπτουσῶν. Ὁ δεσμός τῶν γεννητῶν εἶναι δεσμός ὀργανικός καί συγγενικός καί οὐχί ἐλεύθερος καί συμβατικός, ἡ μονάς ἀδιάλυτος καί ὑπηρετεῖ πάσας τάς οἰκονομικάς ἀνάγκας, ρυθμίζεται δέ ὑπό τοῦ γενάρχου. "Οταν χωρισταί οἰκογένειαι συμπράττουν ἀλλήλαις ἐντός τοῦ γένους ἤ τῆς φυλῆς, ἵνα ἐχ τῆς συμπράξεως ταύτης ίκανοποιήσουν τάς κοινάς οἰκονομικάς των ἀνάγκας, ἑκάστη οἰκογένεια δύναται ν' ἀποτελῆ οἰκονομικήν μονάδα. Τοῦτο ἐξαρτᾶται ἐκ τῆς σημασίας τῆς συμπράξεως ταύτης. Είς τήν ἐποχήν, ὅπου, ὡς εἴδομεν, ὁ οἶκος άποτελεῖ τήν βάσιν τοῦ κοινωνικοῦ βίου (οἰκονομία οἴχου Hauswirtschaft), ὁ οἶχος ἀποτελεῖ τήν οἰκονομικήν μονάδα καί ή ὀργάνωσις τῆς οἰκονομίας εἶναι ὀργάνωσις ἐν τῷ οἴκῳ καί τῶν μεταξύ τῶν οἴχων οἰχονομιχῶν πράξεων. Τό ἀγρόχτημα (Hof, domaine) ἐν τῆ φεουδαλικῆ ἐποχῆ ἀποτελεῖ τήν οἰκονομικήν μονάδα τῆς μεσαιωνικῆς οἰχονομίας τῆς ὑπαίθρου. Ἡ διάσπασις τῶν οἰκιακῶν τούτων οἰκονομιῶν ἐδημιούργησε πλέον τάς κατ' ἄτομον οἰκονομικάς μονάδας (ἀτομικάς οἰχονομιχάς μονάδας).

Σήμερον οἰκονομικάς μονάδας (ὑποκείμενα τῆς οἰκονομίας) ἀποτελοῦν ἄτομα ἤ συμβατικαί ἐνώσεις ἀτόμων, ἐλεύθεροι καί εὐδιάλυτοι, ἔτι δέ ἱδρύματα ἀναδειχθέντα νόμφ ὑποκείμενα τῆς οἰκονομίας, καί ὀργανισμοί δημοσίου χαρακτῆρος ἐξυπηρετοῦντες οἰκονομικούς σκοπούς. Ἡ ἐλευθερία τῶν ἀτόμων νά συνάπτωσιν οἰκονομικάς ἑνώσεις προσώπων ἤ προσώπων καί κεφαλαίων πρός οἰκονομικούς σκοπούς παραγωγῆς, ἀνταλλαγῆς, κυκλοφορίας ἀγαθῶν καί ὑπηρεσιῶν κλπ. ἀποτελεῖ τήν ἀτομιστικήν ὀργάνωσιν τῆς οἰκονομίας.

'Αλλ' όλόκληρος ή άλληλουχία τῶν πράξεων και σχέσεων τῶν ἀτόμων και τῶν πράξεων και σχέσεων τῶν οἰκονομικῶν μονάδων, όλόκληρος ἡ πλοκή τοῦ πλέγματος τῆς οἰκονομίας και ἡ ὀργάνωσις αὐτῆς ὑπείκει εἰς ἕνα ρυθμόν ἀποτελοῦντα ὀργανικήν ἀνάγκην τῆς οἰκονομίας.

Ρυθμός. Ὁ οἰκονομικός δίος δέν εἶναι ἄρρυθμος. Ὑποτυπώδης ἤ στοιχειώδης, συστηματική ὀργανική ἤ μηχανική, ρύθμισίς τις, πάντοτε ἐνυπάρχει ἐν τῆ οἰκονομίᾳ². ᾿Απολύτως ἄρρυθμος οἰκονομία εἶναι ἀκατανόητος.

Ό ρυθμός (συνήθειαι, ἔθιμα, δίκαιον), συνάπτων τούς συμδιοῦντας καί κατά διαφόρους δαθμούς συμπράττοντας καί συνεργαζομένους, ἀποτελεῖ οἰκονομίαν (ἐξοικονόμησιν) δυνάμεων, διά τῆς ρουτίνας, ἥν εἰσάγει ἡ συνήθεια καί ἡ ἐπανάληψις τῶν αὐτῶν πράξεων, διά τῆς πειθαρχίας, ἥν ἐπιδάλλει, διά τῆς ὀργανώσεως τῆς ζωῆς, ἥν καθιεροῖ. Οὕτω καθίσταται ἀποδοτικωτέρα ἡ οἰκονομική ὀρᾶσις. Ὁ ρυθμός εἶναι ἀνάγκη τῆς ζωῆς, διολογική καί κοινωνική ἀνάγκη (διαίρεσις τοῦ χρόνου εἰς ἐπαναλαμδανόμενα τμήματα, καθορισμός ὡρισμένων ὡρῶν φαγητοῦ, ὕπνου κλπ.)<sup>3</sup>.

Ό ρυθμός ὁρίζει τό εἶδος τῶν ἐπιτρεπομένων πράξεων, τόν τύπον αὐτῶν, τήν μορφήν σχέσεων, τόν δαθμόν ἐλευθερίας τοῦ ἀτόμου καί τῆς χρήσεως τῶν ὑλικῶν ἀγαθῶν καί τῶν ὑπηρεσιῶν τῶν συνανθρώπων, ἐλευθερίας μεταξύ τῶν συνανθρώπων. Οὖτος ὁρίζει τήν ἐν τῆ κοινωνικῆ συνεργασία στάσιν τῶν συμδιούντων, τήν θέσιν τῶν ἀτόμων (ἰσότης, ἀνισότης, δουλεία κλπ.) ἐν τῆ οἰκονομικῆ δράσει, τόν δαθμόν τοῦ διαφορισμοῦ τῶν ἐν τῆ κοινωνία ἀτόμων εἰς κοινωνικάς ὑμάδας, στρώματα, τάξεις, τήν σχέσιν τοῦ ἀτόμου πρός τό κοινωνικόν σύνολον (δεσμευμένη ὑπό τοῦ συνόλου οἰκονομία, ἐλευθέρα, ὁδηγουμένη, ὡργανωμένη ὑπό τοῦ συνόλου οἰκονομία).

Όλόκληρος ή οἰκονομία ἀσκεῖται ἐντός κανόνων ρυθμιζόντων τήν δλην οἰκονομικήν δρᾶσιν. Διάφοροι τήν προέλευσιν καί τό εἶδος οἱ κανόνες οὖτοι, οὐδέποτε ἀπολείπουν ἀπό τήν οἰχονομίαν. Αί οἰκονομικαί πράξεις εἶναι κοινωνικαί πράξεις ρυθμισμέναι ύπό τῆς κοινωνίας. Ἡ ρύθμισις αὕτη εἴτε προέρχεται ἐκ τῆς θρησκείας, εἴτε ἐκ τῆς κοινωνικής ήθικής, εἴτε ἐκ τής αὐταρχικής θελήσεως τοῦ ἀρχηγοῦ τῆς ὁμάδος (pater familias-γενάρχου ἤ φυλάρχου), εἴτε ἐκ τοῦ Κράτους (μονάρχου, λαϊκῶν ὀργάνων κλπ.), εἴτε ἔχει μορφήν θείων ἐπιταγῶν, εἴτε κοινωνικῶν συνηθειῶν, εἴτε ἐθίμων ἤ νομικῶν διατάξεων ἀναγκαστικῆς ἰσχύος (δίκαιον), εἴτε ἐμφαίνεται εἰς σύμδολα καί πανηγυρικούς τύπους, εἴτε μή ἐκδηλοῖ πάντοτε ύπερατομικήν (κοινωνικήν) ἐπιδολήν καί ἔχει πάντοτε ἐπιτακτικήν σημασίαν διά τά δρῶντα πρόσωπα. Ἡ οἰκονομία εἶναι ἀσύλληπτος ἄνευ ρυθμοῦ, ὑφ' ὄν ἐκάστοτε ἀσκεῖται<sup>4</sup>. Οἱ κοινωνικοί ρυθμοί τῆς οἰκονομίας δέν εἶναι ἀμετάδλητοι.  $\Delta$ ιάφοροι κατά λαούς καί κατά χώρας ἐντός τῶν όποίων οί λαοί οὖτοι ζῶσι μεταβάλλονται σύν τῆ μεταδολή τής τεχνικής καί τής σχέσεως πλήθους πρός χῶρον καί ἐξελίσσονται διαμορφούμενοι ἐντός τῆς ἑκάστοτε κοινωνικῆς συνθέσεως καί συμμεταδαλλόμενοι μετά τῆς μεταδολῆς ταύτης, ὀργανοῦντες τήν οἰκονομικήν ζωήν ἀναλόγως πρός τό εἶδος ταύτης καί πρός τήν κοινωνικήν σύνθεσιν τῆς κοινωνίας, ἥν ὑπηρετοῦσιν. "Οπου ή κοινωνία τελεῖ ἐν κοινωνικῷ διαφορισμῷ (sociétés hierarchisées κατά τόν ὅρον τοῦ καθηγητοῦ Thurnwald) κανόνες οὐχί μόνον ἠθικῆς ἤ έθιμικής έπιδολής παριστῶσι τόν ρυθμόν τής κοινωνικής ζωής άλλά καί κανόνες άναγκαστικής ὶσχύος (νομικοί κανόνες) ἐκ διαφόρων ἐκπορευόμενοι ὀργάνων, κατά τήν μορφήν τῆς κοινωνικῆς συνθέσεως καί τόν δαθμόν τοῦ πολιτισμοῦ. Εἰς τάς άπλᾶς καί δμοιογενεῖς πρωτογόνους κοινωνίας, ὅπου τό ἄτομον κυριαρχεῖται ὁλόκληρον ὑπό τῆς διμαδικῆς ψυχῆς $^5$  καί ἡ ἀτομικότης εἶναι ήχιστα ἀνεπτυγμένη, ὁ χοινωνιχός ρυθμός τῆς συνηθείας όχι μόνον μηχανοποιεῖ τήν οἰκονομικήν ζωήν, ἀλλά καί πᾶσαν τήν ζωήν τοῦ ἀτόμου (πρακτικήν, θρησκευτικήν, ἠθικήν κτλ.) καί μάλιστα μέχρι τῶν ἀπλουστέρων καί λεπτομερεστέρων πράξεων, ας ύποβάλλει εἰς συμβολικούς καί διά τῆς συνηθείας καθιερωθέντας λεπτολόγους τύπους. Είς τάς κοινωνίας ταύτας ὀργάνωσις καί ρυθμός συμπίπτουν. Είς τάς προηγμένας κοινωνίας μέ ἀνεπτυγμένην ἀτομικότητα τῶν μελῶν, μέ κοινωνικόν διαφορισμόν, μέ προηγμένον πολιτισμόν, ὅπου ἡ συνεργασία τῶν ἀτόμων λαμδάνει μορφήν έλευθέρων συμβάσεων, άναδειχνύονται τοῦτο μέν ρυθμιστικοί τῆς ἐλευθερίας κανόνες ἀναγκαστικῆς ἰσχύος, τοῦτο δέ ὄργανα κοινωνικά ἐπιδολῆς αὐτῶν. Μέσον πρός διατήρησιν τῆς ὀργανώσεως ὁ ρυθμός γίνεται ὄργανον τροποποιήσεων τῆς ὀργανώσεως, ἰδία ὅταν κανόνες άναγκαστικής ἰσχύος ἀντικαθιστοῦν τήν κατά παράδοσιν ὀργάνωσιν ἐν τῷ γενικῷ συμφέροντι τῆς συνοχῆς καί συνεργασίας τοῦ συνόλου.  $\Pi$ άντοτε δμως δ ρυθμός τῆς οἰχονομίας εἶναι χοινωνικόν μέσον υπάρξεως αυτῆς, εἴτε πᾶν τό πρέπον ἔν τε τῆ οἰκονομικῆ καί τῆ κοινωνικῆ ζωῆ ὁρίζεται συνηθεία ή έθίμω, εἴτε μόνον ωρισμέναι πράξεις δέον ν' ἀκολουθῶσι τάς κοινωνικάς ρυθμίσεις καί ἐπιταγάς, πεδίον δ' δλόκληρον μικρόν ή εὐρύ ἀφήνεται ὑπό τῆς κοινωνίας εἰς τήν ἐλευθερίαν καί διάκρισιν τοῦ ἀτόμου.

Πνεῦμα. Τό πνεῦμα τῆς οἰχονομίας, συνάρτησις τῆς ὡς ἄνω ὀργανώσεως, τοῦ ρυθμοῦ καί τῶν ἀλλων παραγόντων τῆς κοινωνικῆς συμδιώσεως, ἐκφράζει τήν ψυχολογίαν τῶν οἰχονομικῶς ὁρώντων προσώπων, τήν νοοτροπίαν μέ τήν ὁποίαν καταδάλλουν κόπους, συγκομίζουν ἀγαθά, παρέχουν ἤ δέχονται ὑπηρεσίας τῶν συνανθρώπων, τά κριτήρια τῆς ἀξιολογικῆς κρίσεως ἐν τῆ χρήσει ἀγαθῶν μέσων καί ὑπηρεσιῶν. Πνεῦμα ἀπλοῦ πορισμοῦ τῶν ἀναγκαίων ἐν τῆ πρωτογόνω οἰχονο-

ADTEPQMA μία καί δή ἀμέσως, ὅπου συλλεκτική οἰκονομία,

έν διαψιλεῖ τόπω, πνεῦμα καταναλώσεως παντός τοῦ συλλεγομένου, ὅπου πλήν τῆς δαψιλείας τῆς φύσεως τό κλιμα ἐπιτρέπει τήν συλλογήν, πνεῦμα ἀμέσου πορισμοῦ μέσω τεχνικής ἐν θηρευτικῷ καί ποιμενικῷ ιδία δίω ἀμέσου δέ καταναλώσεως έν ἀφθονία θηραμάτων ή εἰς κλῖμα ἐπιτρέπον συνεχῆ θήραν, ἀποταμιεύσεως δέ θηράματος δίά τόν χειμῶνα, πνεῦμα ἀποταμιεύσεως διά τόν χρόνον άναμονῆς τοχετοῦ τῶν ποιμνίων ἤ ἀποδόσεως τῆς καλλιεργουμένης γῆς, πᾶσαι αί διάφοροι αὖται ἀναλόγως μέσων καί σκοπῶν ψυχολογίαι τῶν οἰκονομιχῶς δρώντων προσδίδουν ἴδιον πνεῦμα εἰς έκάστην μορφήν τῆς οἰκονομίας. Αὐτή ἡ ὀργάνωσις τῆς οἰχονομίας δρᾳ, καλλιεργεῖ τό πνεῦμα καί κινεῖται συνάμα κατά τό πνεῦμα τῆς οἰκονομίας. Καί τό πνεῦμα τοῦτο εἶναι διάφορον, ὅσον συνθετωτέρα καί πολυπλοκωτέρα εἶναι ἡ ὀργάνωσις τῆς οἰκονομίας. Ἐντεινομένου τοῦ καταμερισμοῦ τῆς κοινωνικής ἐργασίας καί τῆς ἐλευθερίας τῆς οἰκονομιχής δράσεως, εὐρυνομένων τῶν ἀνταλλαγῶν, ή καθιδρυομένη ἔμμεσος σχέσις μεταξύ καταδαλλομένης ύφ' έκάστου ἐργασίας καί ἀποκτήσεως τῶν χρειωδῶν μέσων ίκανοποιήσεως τῶν ἀναγκῶν του καί ή γεννωμένη ἀνάγκη προδλέψεως τῆς διαρχῶς μεταβαλλομένης, καί ἀβεβαίας αὔριον, καλλιεργοῦν πνεῦμα ὑπολογιστικόν πολυπλόκων ύπολογισμῶν, πνεῦμα κερδοσκοπίας, πνεῦμα τυγοδιωκτικόν'.

Τό πνεῦμα τοῦτο καί τούς καθιδρυομένους ρυθμούς τῆς οἰκονομίας διέπει καί ὑπ' αὐτῶν ἐπηρεάζεται, τοῦ δαθμοῦ τῆς ἐλευθερίας οἰκονομιχῆς ἐν γένει δράσεως ἐπηρεάζοντος αὐτό τό πνεῦμα ὑφ' ὅ ἀσκεῖται ἡ δρᾶσις αὕτη. Ὁ κοινωνικός διαφορισμός, δ οἰκονομικός (περιουσιακαί άνισότητες, ἀτομική ιδιοκτησία) καί ὁ κοινωνικός τοιοῦτος καλλιεργοῦσι τό ἀνταγωνιστικόν, τό ἄκρως ίδιοτελές, τό κερδοσκοπικόν πνεύμα τοῦ οίκονομικῶς δρῶντος καί τοῦτο πάλιν ἐπηρεάζει καί τόν ρυθμόν τῆς οἰκονομίας.

'Οργάνωσις, ρύθμισις, πνεῦμα τῆς οἰκονομίας, τήν τάξιν τῆς οἰκονομίας ἀποτελοῦντα διάφορον κατά χρόνον μορφήν τῆς οἰκονομίας ἐκδηλοῦσι. Τῆς οἰκονομικῆς ἱστορίας ἔργον εἶναι ἡ κατά τήν τάξιν ταύτην κατάταξις τῆς οἰκονομίας κατ' ἐποχάς καί λαούς καί εἰ δυνατόν σύλληψις τοῦ ρυθμοῦ τῆς διαδοχῆς τῶν μορφῶν αὐτῆς8.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. W. Sombart, Die Ordnung des Wirtschaftslebens, Berlin 1927.
- 2. Ἐάν ἡ ρύθμισις αὕτη (ἔθιμα, δίχαιον) διαμορφώνει τήν οἰχονομίαν, ὡς ὑπεστήριξεν ὁ Stammler, (R. Stammler, Wirtschaft und Recht, Berlin & Leipzig 1921, 4n ἔκδ.) ἤ ἐάν ρύθμισις αὕτη διεμορφώθη σύν τῆ ἀναπτύξει τῆς κοινωνικῆς οἰκονομίας καί ὑπηρετῆ αὐτήν ὑπ' αὐτῆς αἰτιαζομένη κατά τήν ἱστορικοϋλιστικήν θεωρίαν, εἶναι θέμα ὅπερ θά ἐξετάσωμεν κατωτέρω.
- 3. F. Jerusalem, Soziologie des Rechtes, Jena 1925. Ή ἔννοια τοῦ ρυθμοῦ εἰς τήν ἀνωτέρω ἐργασίαν τοῦ Sombart (δλ. ἀνωτ. σελ. 40) εἶναι διάφορος. Ρυθμός τῆς οἰκονομίας εἶναι, δι' αὐτόν, κάτι ἀνάλογον πρός τόν ὅρον ρυθμός ἐν τῆ τέχνη (style) καί ὑπό τήν ἔννοιαν ταύτην τόν χρησιμοποιεί.
- 4. Bλ. K. Diehl, Die sozialrechtliche Richtung in der Nationalökonomie, Jena 1941. Βλ. καί διδλιοκρισίαν Α.Δ. Σίδερι εἰς « Άρχεῖον Οἰχονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν», 1942, τεῦχος Γ΄-Δ΄.
  - 5. Levy Bruhl,  $\tilde{L}$ , âme primitive, Paris 1937.
- 6. Βλ. λ.χ. παρ' Έσκιμώοις, παρά Thurnwald, ἔνθ. άν., σελ. 92.
  - 7. W. Sombart, Der Bourgeois, Berlin 1913.
- 8. Περί αὐτοῦ καί περί τοῦ προβλήματος τῆς οἰκονομικῆς προδλέψεως δλ. κατωτέρω (ύποσ. πιστῶς ἀναφερόμενη ἀπό τό κείμενον).





## Δημήτριος Καλιτσουνάκις (1888-1982)

Λ.Θ. Χουμανίδης

Δημήτριος Καλιτσουνάκις δπηρξε μιά άγνή καί γεμάτη ἀπό ἀγάπη ψυχή καί ενας ἀπό τούς μεγαλύτερους Πανεπιστημιακούς διδασκάλους. Ήταν φίλος πιστός, λίαν ἀγαπητός στούς φοιτητάς, τούς συναδέλφους του καί στόν ἐξωπανεπιστημιακό χῶρο. Ήταν καί αὐτός, ὅπως ὅλοι οἱ ἐπιστήμονες οἰκονομολόγοι τῆς ἐποχῆς του, ὁπλισμένος μέ γνώσεις τῶν ὁποίων τίς δάσεις ἄντλησε ἀπό τό Πανεπιστήμιο ᾿Αθηνῶν καί ἀξιοποίησε στό Πανεπιστήμιο τοῦ Βερολίνου, ὅπως ὁ Σίδερις καί ὁ Γ. Παπανδρέου.

Ὁ Καλιτσουνάκις γεννήθηκε στά Χανιά τό ἔτος 1888, ὅπου καί περάτωσε τίς γυμνασιακές του σπουδές, γιά νά ἐγγραφεῖ τό 1905/1906 στή Νομική Σχολή τοῦ Καποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν. Ἐκεῖ παρακολούθησε τά μαθήματα τῶν καθηγητῶν Γουναράκη, Πολυγένους, Στρέιτ καί ᾿Αραβαντινοῦ (τότε Ὑφηγητῆ). Κατά τή διάρκεια τῶν σπουδῶν του ἔγραψε καί δύο μελέτες, μιά γιά τό Φροντιστήριο τοῦ Πολυγένους «Περί δωρεῶν συζύγων» καί ἄλλη, «Περί τῶν φορολογικῶν συνθηκῶν τῆς Βουλγαρίας ἐπί τῆ βάσει τοῦ ἔργου τοῦ Dienkolf, Die Stuerverhältnisse Bulgariens» (Halle 1900) γιά τή Βαλκανική Οἰκονομία στό Φροντιστήριο τοῦ ᾿Ανδρέα ᾿Ανδρεάδη.

Μέ βάση τήν πρώτη μελέτη του ἔγραψε καί τήν ἐπί διδακτορία διατριβή του, γιά νά ἀναγορευθεῖ Διδάκτωρ τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν μέ τόν βαθμό «Ἦριστα».

Τήν ἄδεια ἐξασχήσεως της διχηγορίας ἔλαδε ἐν συνεχεία, ἀφοῦ ὅμως ἐν τῷ μεταξύ διεχόπη ἡ διχηγορία του διότι ὑπηρέτησε ὡς ἐθελοντής στό μέτωπο, κατά τούς Βαλχανικούς Πολέμους γιά νά τιμηθεῖ μέ τό παράσημο τῆς ἀνδρείας. Μεταξύ 1914-1919 παρέμεινε στή Γερμανία, ὅπου παρακολούθησε Πολιτικές Ἐπιστῆμες στό Πανεπιστήμιο τοῦ Βερολίνου. Στήν ἴδια πόλη παρακολούθησε καί εἰδικά μαθήματα στίς Handels aftliche Hochschule καί Landwirtsch Hochschule.

Κατά τήν ἐποχή τῶν σπουδῶν του στή Γερ-

μανία παρηχολούθησε τά μαθήματα τῶν Καθηγητῶν: Bollod, Bortkiewitz, Cruger, Herkner, Jastrow, Kaskel, Oppenheimer, Schumacher, Sering, Wagner, Sombart κ.ἄ.

Ὁ Καλιτσουνάχις ἐστερεῖτο τοῦ χαρίσματος τοῦ λόγου, εἶχε ὅμως μία καταπληκτική πέννα καί ἔγραφε μέ εὐχέρεια καί χάρη. Ήταν ἀκαδημαϊκός διδάσκαλος ἀπό τούς ὀλίγους ἀνέβλυζε ή άγάπη του γιά κάθε ἄνθρωπο, τό ἴδιο αἰσθανόταν καί γιά τούς μαθητάς του. Ήταν ἄνθρωπος ἄξιος, γλυχομίλητος καί συντρεχτικός. Πολλές φορές στή ζωή του εύρέθη σέ δυσχερη θέση, 60ηθώντας αὐτούς οἱ ὁποῖοι τοῦ ζητοῦσαν συμπαράσταση. Στό πρῶτο γραφεῖο του στή Στοά Πάπου, σέ ενα συρτάρι, είχε είκοσάδραχμα, δεκάδραχμα, τάληρα, γιά νά λαμβάνει ἀπό αὐτά ἐλευθέρως κάθε φοιτητής πού εἶχε ἀνάγκη. Δέν πρέπει νά μᾶς διαφεύγει τό γεγονός ὅτι ἡ ὀκά τοῦ άρτου τότε κόστιζε 5 δρχ. Καί ή μερίδα τοῦ ψητοῦ κρέατος σέ μία ταβέρνα 12 δρχ. Έπομένως ό φοιτητής ἠδύνατο καί νά ἐξυπηρετηθεῖ μέ τή διατροφή του τῆς ἡμέρας. Καθημερινῶς τό συρτάρι γέμιζε καί ἄδειαζε καί ξαναγέμιζε γιά τήν άλλην ήμέρα. Δέν δύναται κανείς νά έξεύρει λόγια γιά νά περιγράψει τόν ἀνθρωπισμό τοῦ καθηγητη μου στήν ΑΣΟΕΕ. Όταν σκοτώθηκε σέ ἀεροπορικό δυστύχημα (1969) δ Καθηγητής καί γαμδρός του Σταυρουδάκης, δ Καλιτσουνάκις, γέροντας ήδη, ἔψαχνε μέσα στά συντρίμμια τοῦ άεροπλάνου νά ευρη ο,τι είχε άπομείνει άπ' αὐτόν καί τελικῶς τόν ἀνεγνώρισε ἀπό τά μανικετόχουμπά του. Δέν θά λησμονήσω ποτέ, ὅταν ἦλθε στήν κηδεία τοῦ πατρός μου καί ἔριξε χῶμα στόν τάφο του.

Ό Καλιτσουνάκις εἶχε —ὅπως ἤδη ἐλέχθη — εὐρύτατη μόρφωση, ὅπως ὅλοι οἱ Καθηγητές τῆς ἐποχῆς ἐκείνης καί διακρινόταν γιά τήν εὐχέρεια τήν ὁποία διέθετε στό πεδίο τῆς οἰκονομικῆς θεωρίας καί τῆς ἐφηρμοσμένης οἰκονομίας. Ἐγνώριζε τή Γερμανική, Γαλλική καί ᾿Αγγλική, ὧστε νά χρησιμοποιεῖ ἀνέτως τίς βι-δλιογραφικές πηγές, ἔχοντας πλουσιώτατη βι-δλιοθήκη.





Ένθυμοῦμαι, ὅταν μέ ἐξέταζε στίς τμηματικές έξετάσεις καί μέ ὀνόμαζε Κουμανούδη - τοῦ εἶγε κυριολεκτικῶς κολλήσει αὐτό τό ἐπώνυμο δπότε στίς πτυχιακές έξετάσεις μέ ἀνέφερε ἐπί τέλους μέ τό πραγματικό μου ἐπώνυμο καί τοῦ τό εἶπα. Καλοκάγαθος καθώς ἦταν ἄρχισε νά γελᾶ. Μιάν ἡμέρα, ὅταν τοῦ ἐξομολογήθηκα ὅτι ποτέ δέν ἔλαδα ἄριστα ἀπό τῶν μαθητικῶν μου θρανίων άλλά συνεχῶς ἀμειδόμουν μέ τόν δαθμό λίαν καλῶς, χαμογέλασε καί μοῦ εἶπε: «'Αγαπητέ, δέν κατάλαβες, ήσουν ἄριστος, δι' αὐτό καί δέν δαθμολογήθηκες ποτέ μέ ἄριστα». Στήν ἀρχή ἐξέλαδα τά λεχθέντα ὡς λόγια παρηγοριᾶς, άλλά δ Καλιτσουνάκις πίστευε αὐτό τό δποῖο ἔλεγε. Καί ἐνθυμοῦμαι ὅτι ἐν συνεχεία μοῦ εἶπε ὅτι ἔπρεπε νά εἶμαι εὐχαριστημένος, ἀφοῦ τόν μέγα Καλλιγᾶ ἀχολουθοῦσε πάντοτε ὁ δαθμός «Καλῶς».

Ὁ Καλιτσουνάκις, πατριώτης καθώς ἦταν, κατά τή διάρκεια τῆς μαρτυρικῆς κατοχῆς, ἀνεμείχθη στήν Ἐθνική ἀΑντίσταση μαζί μέ τόν σπουδαῖο Καθηγητή τοῦ Πολυτεχνείου καί Πρύτανη ἀΑθανάσιο Ρουσόπουλο. ἀΑμφότεροι συμμε-

τεῖχαν σέ μία παραφυάδα τοῦ ΕΑΜ, τήν Ἐθνική ᾿Αλληλεγγύη, τῆς ὁποίας σχοπός ἦταν νά συγκεντρώνει χρήματα καί διάφορα εἴδη γιά τούς ὑπό τῶν Γερμανῶν φυλαχισμένους καί τίς οἰχογένειές των. Διότι τήν ἐποχή τῆς κατοχῆς δέν ἢδύνατο ὅλοι νά προμηθεύονται εἴδη μαύρης ἀγορᾶς γιά τήν συντήρησίν τους.

Μετά τά Δεκεμβριανά καί τήν κατακραυγή έναντίον τῶν ἐαμιτῶν, ὁ Καλιτσουνάκις, παρά τίς ἀγαθές προθέσεις του, περιέπεσε σέ δυσμένεια ἀπό μέρους τῆς νικήτριας μερίδας. Τήν ωρα τοῦ μαθήματός του στήν ΑΣΟΕΕ, τόν ράπισε ἕνας φοιτητής, ἀποκαλώντας τον Βούλγαρο! 'Απεκάλεσε Βούλγαρο, ποιόν; Αὐτόν ὁ ὁποῖος πολέμησε τούς Βουλγάρους ώς ἐθελοντής καί παρασημοφορήθηκε ἐπ' ἀνδραγαθία! Καί τό χειρότερο, ράπισε τόν διδάσκαλο! Καί δέν υπάρχει χειρότερο ἀπό τή συμπεριφορά αὐτή.  $\Delta$ υστυχ $\tilde{\omega}$ ς αὐτό τό κτῆνος δέν ἔκλαψε πικρά μετά ἀπό τήν ἄθλια συμπεριφορά του, προδίδοντας τόν διδάσκαλο. Καί δμως, δταν προσηλθε νά έξετασθεῖ ἀπό τόν Καλιτσουνάκη μετά ἀπό κάποιους μῆνες, δ άγιος ἐκεῖνος ἄνθρωπος τόν δέχθηκε εὐγενῶς καί τόν προδίδασε! Αὐτός ἦταν ὁ Καλιτσουνάκις, ψυχικῶς φορτωμένος μέ μεγαλεῖον καί ἐπιστήμων μέ πλοῦτο λαμπρῶν γνώσεων. Δέν εἶναι συνεπῶς τυχαῖο τό γεγονός, γιατί αὐτός τόσον ἐξετιμήθη καί τόσον ήγαπήθη.

Ὁ Καλιτσουνάκις δέν ἦταν ἀκραῖος σοσιαλιστής, ὅπως ὁ Σίδερις, ἀλλά ἀπό καθ' ἔδρας σοσιαλιστής, ἀχολουθώντας τούς Schmoller, Herkner, Lexis. Καί τοῦτο διότι δ ἀνθρωπισμός του, ὁ ὁποῖος ὑπερχείλιζε, τόν ἔφερε μαχριά ἀπό τά ἄκρα, καί πάντοτε ἐπιζητοῦσε, ὅσο κανείς ἄλλος, τήν κοινωνική δικαιοσύνη. Ὁ Καλιτσουνάκις, ἀπό πλευρᾶς δοξασίας Σχολῆς, εύρίσκετο μεταξύ Άνδρεάδη καί Σίδερι, ὅπως ὅμως ἐκεῖνοι, τό ἴδιο καί αὐτός δέν ἀνεμείχθη στήν πολιτιχή. "Αλλωστε εἴμαστε λαός ὁ ὁποῖος δέν ἀνέχεται τούς πολύ μεγάλους. Ἐάν δέ καί οἱ τρεῖς αὐτοί σπουδαῖοι οἰχονομολόγοι ἀναμειγνύονταν στήν πολιτική οὐδέποτε θά ψηφίζονταν, δ λαός θά προτιμοῦσε κάποιαν σαλτιμπάγκο τῆς πολιτικής σκηνής ή κάποιον κομπορρήμονα, λόγω ἔλλειψης τοῦ «γνῶθι σ' αὐτόν», καί ὁ ὁποῖος θά διακρινόταν γιά τόν ἐγωϊσμό του, τίς ὕδρεις του καί τό «μπόι» του.

Τό ἔτος 1913 ὁ Καλιτσουνάκις διορίσθηκε Καθηγητής τοῦ Πολιτικῆς Οἰκονομίας στήν ᾿Ανωτέρα Σχολή ΤΤΤ, μέ πρόταση τοῦ Καθηγητῆ Κορώνη, καί τό ἔτος 1920, μετά νομίμων δοκιμασιῶν ἐξελέγη Ὑφηγητής τῆς Πολιτικῆς Οἰ-

κονομίας στό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν. 'Ο Καλιτσουνάκις δίδαξε ἀνελειπῶς στό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν μέχρι τό ἀκαδημαϊκό ἔτος 1928/29, πλήν τοῦ 1924/25, λόγω τῆς συμμετοχῆς του στήν Ἐπιτροπή Οἰκονομικῶν. 'Από τίς παραδόσεις του ἐκεῖνες προέκυψε τό σύγγραμμά του Τστορία τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας (1929). Τό ἔτος 1921 ἐξέδωσε τό «'Αρχεῖον Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν», τό ὁποῖο διατήρησε ἐπί μιά δλόκληρη πεντηκονταετία, καταβάλλοντας κόπο ἀφάνταστο καί μεγάλες χρηματικές θυσίες.

'Από τίς στῆλες τοῦ «'Αρχείου» δημοσίευσαν νέοι ἐπιστήμονες, μεταξύ τῶν ὁποίων οἱ Ν. Μαρματάχης, 'Α. Λάζαρης, Β. Μεταξᾶς, Σ. Σπέντζας, Ρ. Θεοχάρης, δ ύποφαινόμενος κ.ἄ. Τή συμβολή αὐτή τοῦ «᾿Αρχείου» τίμησαν φίλοι καί συνάδελφοι τοῦ Καλιτσουνάκι, Έλληνες καί ξένοι, καθώς καί μαθηταί του μέ τιμητικό τόμο ύπό τόν τίτλο «Οἰκονομική ἀνάπτυξις» (1971). Οί συνεργάτες τοῦ τιμητιχοῦ τόμου ἦσαν οί έξῆς: Ξ. Ζολώτας, Κ. Μπανταλούκας, 'Α. Κόκκαλης, Λ. Χουμανίδης, Δ. Τσοῦγκος, Β. Δαμαλᾶς, Β. Μεταξᾶς, Χ. Εὐελπίδης, Ί. Λεβεντάκης, Μ. Λογοθέτης, Ἰωάννα Λαμπίρη-Δημάκη, ᾿Αλ. Καραγιάννης, Κ. Κώνστας, Π. Σπανογιαννάκης, Σ. Καλφιώτης, Ί. Ντόμαλης, Ρ. Έλευθεριάδης, Κ. Στυλιδιώτης, Γ. Παπαχατζής, Σ. Άγαπητίδης (ὁ ὁποῖος προλόγισε τόν τόμο), Ν. Άνάγνος, Έ. Βοτσᾶς, Κ. Προδρομίδης, Π. Βαρδῆς, Δ. Δελιβάνης, Γ. Κουβερτιάρης, Χ. Νιχολάου, H. Albach, G.V. Papi, G. Ditz, K. Kerenyi, K. Mc Gill, R. Mossé, H. Guitton, E. Schneider, J. Meyer, R. Roy. Ἐπίσης ὁ Καλιτσουνάκις τιμήθηκε γιά τό ἔργο του καί μέ τιμητικό τόμο δπό τόν τίτλο «Οἰκονομία καί Κοινωνία» (1961), ό όποῖος τοῦ ἐπιδόθηκε γιά τά ἑβδομήντα ἔτη ἡλικίας του, μέ Πρόλογο τοῦ Καθηγητῆ Δημητρίου Δελιβάνη. Στόν τόμο τοῦτο ἔλαβαν μέρος μέ ἐργασίες των οἱ Δ. Δελιβάνης, Α. Amonn, X. Εὐελπίδης, Hans Peter, Σ. 'Αγαπητίδης, 'Ι. Παπαγέλκας, Κ. Μπανταλούκας, 'Α. 'Αγγελόπουλος, Χ. Σεπεντζῆς (δοηθός τοῦ Καλιτσουνάκι στήν AΣΟΕΕ, καί κατόπιν Καθηγητής καί Πρύτανης τῆς ΑΒΣΘ), 'Α. Πεπελάσης, 'Ι. Ζέρβας, Ί. Τσουδερός, Ν. Φωτιᾶς, Σ. Μάξιμος, Η. Bayer, Ξ. Ζολώτας, Π. Βαρδῆς, Ν. Τωμαδάχης, H. Guitton, Hilf Hufert Hugo, K. Mc Gill, C. Gini, 'A. Λοβέρδος, H. Gross, N. Anagnos, Σ. Ρουσέας, Β. Βογιατζής, G. Tagliacarne, Μ. Macura, 'Α. Σίδερις, Κ. Καλόγρης, 'Α. Λάζαρης. [ Ὁ ὑποφαινόμενος, ἄν καί ἐκλήθη νά συνεργασθεῖ καί στόν τόμο τοῦτο, δέν ἠδυνήθη παρά τήν θέλησή του, διότι δέν εἶχε ἐργασία ἔτοιμη νά παρουσιάσει ἀλλά οὕτε καί τόν ἀπασχολοῦσε τότε κάποιο θέμα ὥστε νά τό ἔχει προετοιμάσει στόν νοῦ του, οὕτε ὅμως καί ὁ χρόνος τοῦ ἄφηνε περιθώρια γιά νά γράψει πρωτότυπο θέμα].

Τό 1922, μέ πρόταση τοῦ Δικηγορικοῦ Συλλόγου ᾿Αθηνῶν, ὁ Καλλιτσουνάκις πέτυχε τήν προαγωγή του ὡς δικηγόρου παρ' ᾿Αρείω Πάγω καί τό 1923 παμψηφεί ἐξελέγη Τακτικός Καθηγητής στήν ᾿Ανωτάτη Σχολή Οἰκονομικῶν καί Ἐμπορικῶν Ἐπιστημῶν ᾿Αθηνῶν (ΑΣΟΕΕ). Μεταξύ 1923/24 ὁ Καλιτσουνάκις προσφέρει τίς ὑπηρεσίες του στό Κράτος, στή θέση τοῦ Γενικοῦ Γραμματέως τοῦ Ὑπουργείου Ἐθνικῆς Οἰκονομίας, ἀπ' ὅπου χάραξε νέες κατευθύνσεις στήν οἰκονομική πολιτική τοῦ Κράτους.

Μεταξύ 1924/25 ὁ Καλιτσουνάκις συνεργάσθηκε γιά τήν ἔκδοση τοῦ περιοδικοῦ «Ἐγγύς καί Ἄπω ἀνατολή», μέ τούς καθηγητές Βαρβαρέσσο, Κορώνη καί Σδῶλο. Κατά τό διάστημα 1926-1929 διετέλεσε ἐπίσης Διευθυντής τοῦ κλάδου τῶν Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τῆς Μεγάλης Ἑλληνικῆς Ἐγκυκλοπαιδείας.

Ο Δημήτριος Καλιτσουνάκις ύπηρξε μέλος πολλῶν ἐπιστημονικῶν ἑταιρειῶν καί μετά τόν Καθηγητή Ξενοφῶντα Ζολώτα ἐξελέγη Πρόεδρος τῆς « Έλληνικῆς Έταιρείας Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν». "Όταν δέ ἀποχώρησε ἀπό τή θέση του αὐτή ἐξελέγη Ἐπίτιμος Πρόεδρος τῆς Ἑταιρείας, ὅπως εἶχε ἐκλεγεῖ πρίν ἀπό αὐτόν μέ τήν ἀποχώρησή του ὁ ἱδρυτής τῆς ἑταιρείας Ζολώτας γιά νά ἀκολουθήσει καί ὁ ὑποφαινόμενος ὡς ἐπίτιμος Πρόεδρος.

Ό Δημήτριος Καλιτσουνάκις, ἐκτός ἀπό ὅσα ἀνωτέρω ἀναφέραμε, ἔλαβε μέρος καί σέ Διεθνη Συνέδρια καί Συμβούλια τῶν Ὑπουργείων Ἐθνικης Οἰκονομίας καί Γεωργίας.

Ὁ Καλιτσουνάκις δημοσίευσε πολλά ἄρθρα, μελέτες, συγγράμματα καί βιβλιοκρισίες. ᾿Από τά ἔργα του ἀναφέρουμε τήν Πολιτικήν Ἐπιστήμην (1925), στό ὁποῖο αὐτός ὁμιλεῖ περί τῶν συστημάτων ἐργασίας ἐν τῆ συγκρίσει τῶν συστημάτων Τaylor, Ford, Faijol, Abbe, Rathenau. Τό ἔργο του τοῦτο εἶναι μία συλλογή χαρακτηρισμῶν μεγάλων οἰκονομολόγων, σοσιαλιστῶν, βιομηχάνων κ.ἄ. Στό ἐν λόγω ἔργο του, ὁ Καλιτσουνάκις, μέ δεξιοτεχνία, γλαφυρότητα, σαφήνεια καί μέ λογοπλαστική ἱκανότητα παρουσιάζει χαρακτηρισμό τῶν ἔργων τοῦ Adam Smith: Theory of Moral Sentiments (1759), Lectures on Jus-

ADIEPQMA tice, Policy, Revenue and Arms (1763) καί

Wealth of Nations (1776). Ἐπίσης ἐκθέτει τά διογραφικά καί τή σταδιοδρομία τοῦ Gustov von Schmoller, τήν πνευματική εἰκόνα του, τό μέρος τῆς συμβολῆς του στήν Ίστορική Γερμανική Σχολή, τήν ἠθική ἐπίδραση καί διδασκαλία του. Έκτός δμως ἀπό τόν Schmoller, δ Καλιτσουνάκις παρουσιάζει τήν προσωπικότητα καί τή συμδολή ένός ἄλλου ὀπαδοῦ τῆς Σχολῆς, τοῦ Lujo Brentano. Στό ἴδιο ἔργο, ἀφοῦ μίλησε γιά τούς ίδρυτές καί ήγέτες τῶν πολιτικῶν Σγολῶν, δ Καλιτσουνάχις μᾶς παρουσιάζει καί πολιτικές προσωπικότητες ὀργανωτῶν τῆς διομηχανίας, τή σταδιοδρομία τους καί τή συμβολή τους, δπως δ Walter Rathenau, Otto Fritz von Bismarck, Hjalmar Branting καί Karl Helfferich, άλλά καί ήγετῶν τοῦ σοσιαλισμοῦ (Ι.V.K. Lenin, Wil καί Karl Libnecht, Rosa Luxenburg, Edward Bernstein, Bebel-Kautsky).

Έν συνεχεία, δ Καλιτσουνάκις άναφέρεται στήν Κοινωνιολογία τοῦ Emil Durkheim, σέ ἄρθρο τοῦ Charles Gide γιά τίς οἰκονομικές ἐπιστημες καί ἀκολουθοῦν οἱ τάσεις πρός ἐθνικοποίηση, ή ἐργατική πολιτική πού περιλαμβάνει τήν έργατική έξέλιξη, τό δίκαιο τῆς ἐργασίας, τήν ἐργατική πολιτική στήν Έλλάδα, τίς διεθνεῖς συνδιασκέψεις ἐργασίας καί τά ἐπιτεύγματά τους, καθώς καί τά ἐργατικά συνδικᾶτα. Ὁ Καλιτσουνάχις ὅμως δέν σταματᾶ ἐδῶ, προχωρεῖ καί σέ εὐρύτερη κοινωνική σύνθεση, γιά νά μιλήσει σχετιχῶς μέ τήν ἐξάντληση τῆς μεσαίας τάξης χαί τήν ὀργάνωσή της στήν Έλλάδα περιλαμδάνοντας καί τήν ὀργάνωση τῶν ἐπαγγελματικῶν τάξεων, ώς καί τά ἐπαγγελματικά ἐπιμελητήρια.

'Από τήν ὅλη ὡς ἄνω διαδρομή τῆς σκέψεώς του, δέν διαφεύγει τοῦ Καλιτσουνάκι καί τό θέμα τῶν συνεταιρισμῶν, καθώς καί ἡ οἰκονομική καί κοινωνική ἐξέλιξη τῆς Ἑλλάδας, ἡ ἐξέλιξη τῶν τιμῶν καί ἡ ἐπαγγελματική ἐκπαίδευση. Καί δ Καλιτσουνάχις χλείνει τή μελέτη του μέ ἄρθρα, οἰκονομολογικά, περιλαμβάνοντας τή συναλλαγματική ἐξέλιξη στήν Ἑλλάδα, τή σύγκριση τοῦ παλαιοῦ καί νέου δραχμολογίου καί μᾶς παραθέτει άξιόλογες γραμμές γιά τά Χρηματιστήρια Έμπορευμάτων, τίς κτηματικές Τράπεζες κλπ.

Τήν μελέτη του Περί συνεταιρισμῶν καί ἰδίως ἐν Έλλάδι: Θεωρία καί Πρᾶξις (1924) σχολίασε ἀναλυτικῶς καί ἐπαινετικῶς ὁ ᾿Α. ᾿Ανδρεάδης, καθώς καί οἱ Τριανταφυλλόπουλος, Ἐλευθερόπουλος, Ίασεμίδης κ.ἄ. καί τά Στοιχεῖα τοῦ Κοινωνικοῦ Δικαίου τῶν Συνεταιρισμῶν (1923) τιμᾶ μέ ἀναφορά του ὁ Σαρίπολος.

Φιλεργατιστής καθώς ήταν δ Καλιτσουνάκις, δημοσίευσε, ἐκτός ἀπό τά Πρακτικά τῆς Ἐπιτροπής τοῦ 1923, ὑποστηρίζων τήν παραγωγήν τῶν ἑλληνικῶν λιγνιτῶν («᾿Αρχεῖον» τόμος Δ΄, σελ. 158, κ.επ.) καί τό «Τετάρτη Διεθνής Διάσκεψις τῆς ἐργασίας» (« ᾿Αρχεῖον», τόμ. Β΄, σελ. 483, κ.επ.). Ἐδῶ θά πρέπει νά ἀναφέρω καί τήν κοπιώδη μετάφραση τοῦ ἔργου τοῦ Ἑρρίχου Herkner Τό ἐργατιχόν ζήτημα (1942 τόμ. Α,Β) μέ προσθηκες ἀπό τόν Καλιτσουνάκι, κατόπιν πρός τοῦτο ἀδείας τοῦ Herkner, καθώς καί νά διασχεδάσει δρισμένα σημεῖα, καί νά συμπτύξει ἄλλα τοῦ μεγάλου τούτου ἔργου μέ μία θαυμάσια ἔκθεση γιά τό τότε ἐργατικό ζήτημα τῆς γώρας μας.

Ο Καλιτσουνάκις δμως δέν δημοσίευσε έργασίες του μόνο στήν Ἑλλάδα άλλά καί στό έξωτερικό, ὅπως τό: Die Staatsvertäge Griechenlands mit den Deutschen Reiche und ihre Wirtschaftliche Bedeutung (1915), Entwicklung der Genossenschaftsbewegung in Griechenland (1916/1917) x.å.

'Από τίς ἐργασίες τοῦ Καλιτσουνάκι, τίς δποῖες ἀνεφέραμε, καί ἄλλες τέτοιες, καθώς καί ἀπό τή σειρά τῶν μαθημάτων του ὁ Δημήτριος Καλιτσουνάχις τελιχῶς παρουσίασε ἕνα ὀγχῶδες σύγγραμμα Ἐφηρμοσμένης Οἰκονομίας (1950/54). Τοῦτο εἶναι ἔργο χοπιώδους ἐργασίας, ὅπου ὁ ἀναγνώστης ὄχι μόνο εἰσέρχεται ἐντός ένός τεραστίου πεδίου ἐρεύνης ἐπί διαφόρων θεμάτων, άλλά ὑπόκειται καί σέ ἐρεθισμούς γιά τή μελέτη τῆς Ἑλληνικῆς Οἰκονομικῆς Ἱστορίας.

Στόν Πρόλογο τοῦ ἔργου του αὐτοῦ, δ Καλιτσουνάχις μιλεῖ περί τοῦ ἀντιχειμένου τῆς Θεωρητικής Οἰκονομικής, «ή ὁποία ἐρευνᾶ τά οἰκονομικά μεγέθη καί τάς δυνάμεις ἐκείνας διά τῶν ὁποίων καί ὁρίζονται τά οἰκονομικά ταῦτα μεγέθη», «... τάς μεταβολάς των,», «καθώς καί διά ποιῶν δυνάμεων κατά τίνι τρόπω καί πρός ποίαν κατεύθυνσιν προκαλοῦνται τά σχετικά άποτελέσματα». Ἐπίσης ὁ Καλιτσουνάκις ἀναφέρεται στό ἀντικείμενο τῆς Ἐφηρμοσμένης Οἰκονομικής, ή όποία «... κατόπιν έξετάζει καί καθορίζει διά ποίων μέσων καί μέτρων δύνανται νά προκληθοῦν ἠθελημένα μεταδολαί». Καί παρατηρεῖ ὅτι «εἰς τήν Θεωρητικήν Οἰκονομικήν εἶναι δυσχερέστατον νά μετρήσωμεν καί νά καθορίσωμεν τά οἰκονομικά μεγέθη μετ' ἀκριδείας, ὅπερ ἐπιτυγγάνεται εἰς τάς Φυσικάς Ἐπιστήμας. Έξ ἄλλου εἰς τήν Οἰκονομίαν ἀποκλείεται τό πείραμα, οὔτε καί εἶναι δυνατόν νά διαφωτισθοῦν

τά αἴτια τῶν μεταδολῶν». Καί καταλήγει: «Ἡ οἰχονομία ἀποτελεῖ τήν μοίραν μας. Καί ή πολιτιχή διγογνωμία εἰς τόν Κόσμον εἶναι ἄλλωστε ένα γεγονός τό δποῖον θεμελιώνεται κατά τελευταῖον λόγον, ἕως ἐπί τῆς οἰκονομικῆς πραγματικότητος». Τό διάγραμμα τοῦ ἐν λόγω ἔργου περιλαμβάνει Εἰσαγωγή στήν Ἐφηρμοσμένη Οἰκονομική, 'Αγροτική Πολιτική, Πληθυσμιακή Πολιτική, Γενικές Άρχές Οἰκονομικῆς Πολιτικῆς, Πίνακες, Διαγράμματα, Στατιστικές. Τό δλο δέ ἔργο ἐμφαίνει χρησιμοποίηση πλουσίου ύλικοῦ καί έμπεριστατωμένες διδλιογραφικές πηγές, ὅπως οί συγγραφεῖς τῆς ἐποχῆς του, συγχρόνως δέ τιμα τήν Έλληνική Ἐπιστήμη παραθέτοντας μέγα ἀριθμό Ἑλλήνων πλήν τῶν ξένων συγγραφέων, μεταξύ τῶν ὁποίων (σελ. 121, 818) καί ὁ γράφων.

Ο Δημήτριος Καλιτσουνάκις υπῆρξε καί Διευθυντής οἰκονομικῶν ἄρθρων στήν Μεγάλη Ἑλληνική Ἐγκυκλοπαίδειαν. Ἐπίσης ἔγραψε περί τίς 100 διδλιοχρισίες ἐπωφελούμενος — ὅπως ὁμολογεῖ στό πρός τή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν ὑπόμνημά του — ἀπό τό περιεχόμενο τῶν διδλίων, τά ὁποῖα ἀνέλαδε νά κρίνει, άλλά καί μέ άγάπη καί τήν ἐνδεδειγμένη ἐπιστημονική ἀνοχή. Ἐκτός τῶν ἐργασιῶν, τίς δποῖες ἀναφέραμε, ὁ Καλιτσουνάκις ἔγραψε καί νεκρολογίες (Sombart, Ζωγράφου, Ἰασεμίδη, Brentano καί Beloch). Ὁ Καλιτσουνάκις ἔλαδε καί βραβεῖο ἀπό τήν 'Ακαδημία 'Αθηνῶν — ἡ δποία ἀρνήθηκε νά τόν περιλάβει στούς κόλπους της! - γιά τή μονογραφία του  $\Pi$ ερί καπνοῦ, τό δραδεῖο τό δποῖο μοιράσθηκε μέ τόν Μάντζαρη, ό όποῖος εἰσέπραξε τά δύο τρίτα τοῦ βραβείου, καθότι ἀσχολήθηκε μόνο μέ τήν έλληνική πραγματικότητα. Γιά τά ἔργα του δ Δημήτριος Καλιτσουνάχις ἔτυχε πλήθους θερμῶν ἐπαίνων ἀπό μέρους Έλλήνων καί ξένων καθηγητῶν, πολιτικῶν καί συγγραφέων, ὅπως οἱ Dölger, Σπυρόπουλος, Σπουργίτης, Heichelheim, Molitor, Χαριτάκης, 'Ελευθερόπουλος, Herkner, Βεζανῆς, 'Ανδρεάδης, 'Ιασεμίδης, Παπαναστασίου, Τριανταφυλλόπουλος κ.ἄ. Ώς δμότιμος, δ Καλιτσουνάχις δέν ἔπαυσε νά ἐργάζεται προσφέροντας δύο λίαν ἀξιόλογες ἐργασίες: μία γιά τό ἔργο τοῦ Eucken καί ἐτέραν τοῦ John Maynard Keynes.

Ο Δημήτριος Καλιτσουνάκις, ὅπως καί οἱ περισσότεροι τῶν Πανεπιστημιακῶν διδασκάλων τῆς ἐποχῆς του — ἐπαναλαμδάνουμε — ἦταν μία «χινουμένη διδλιοθήχη» καί παραχολουθοῦσε τήν έλληνική καί ξένη διδλιογραφία μέ πάθος, καθιστάμενος ἐνήμερος γιά τίς ἐξελίξεις στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη. Υπῆρξε ἐπιστήμων καί πρό πάντων "Ανθρωπος! Μετέδη στήν αἰωνιότητα, άφοῦ ἐμπλούτισε τή ζωή μέ τή στάση του ἔναντι τοῦ συνανθρώπου, τά ἔργα του καί τόν μέγα άριθμό μαθητῶν του, μιμούμενων, κατά τό δυνατόν, τόν διδάσκαλο. Σέ μία ἐμπνευσμένη ἐπικήδεια όμιλία του ἕνας ἀπό τούς μαθητάς του καί δοηθός του, δ κατόπιν Καθηγητής καί Πρύτανης τῆς ΑΒΣΘ Χαράλαμπος Σεπεντζῆς (1928-2001), παρουσίασε τή ζωή καί τό ἔργο τοῦ διδασκάλου χρησιμοποιώντας εὔστοχες ἐκφράσεις γιά νά καταδείξει τήν ἀξία τῆς προσωπικότητάς του καί τήν ἀναγνωρισμένη ἀρετή του. Ἐπίσης ὁ ἀείμνηστος Καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, καί μετέπειτα Α΄ Άντιπρόεδρος τῆς Έλληνικῆς Έταιρείας Οἰκονομικῆς Ἱστορίας καί ίδρυτικό της μέλος, Νικόλαος Μαρματάκης, τίμησε τόν συμπατριώτη του στήν δμιλία του, ή δποία ἔγινε στόν Φιλολογικό Σύλλογο Χανίων «'Ο Χρυσόστομος», κατά τό ἐπιστημονικό μνημόσυνο τοῦ μεγάλου τέκνου τῆς Κρήτης². Καί σέ μᾶς δέν ἀπομένει ἄλλο τίποτε παρά νά μιμούμαστε τούς καλύτερούς μας, μεταξύ τῶν ὁποίων καί ὁ Δημήτριος Καλιτσουνάκις.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Ν. Μαρματάχης, «Δ. Καλιτσουνάχις (1888-1982), ή ζωή καί τό ἔργο του», «Σπουδαί», Τόμ. 33. Τεῦχος 33, 1983 Λ.Θ. Χουμανίδης, Οἰχονομική Τστορία τῆς Έλλάδος, ᾿Αθῆναι 1991, Τόμ. Β΄ Ἑλ. Μουζουράχη-Θ. Σταματάχης, «Η Βιδλιοθήκη Δημητρίου Καλιτσουνάχι», «Μνήμων» 21 (1999) 253-260.
- 2. Ἡ ἐμπεριστατωμένη καί φλογερά αὐτή ὁμιλία δημοσιεύθη στό περιοδικό τοῦ Πανεπιστημίου Πειραιῶς «Σπουδαί» (τόμ. 33, τεῦχος 33, 1983) μέ τίτλο «Δημήτριος Καλιτσουνάκις (1888-1982), ἡ ζωή καί τό ἔργο του».

# Κείμενα τοῦ Δ. Καλιτσουνάκι

Ο Καλιτσουνάκις στή μετάφρασή του τοῦ ἔργου τοῦ Ἑρρίκου Herkner Τό Ἐργατικόν Ζήτημα (τόμοι Α΄-Β΄), ᾿Αθῆναι 1919, διασκευασμένη καί συμπληρωμένη ἀπ' αὐτόν, ἀφιερώνει σπουδαῖες σελίδες ἀναφορικῶς μέ τήν ἐξέλιξη τοῦ ἐργατικοῦ κινήματος. ᾿Αμέσως κατωτέρω παραθέτουμε ἀπό τόν Β΄ Τόμο (Κοινωνικαί θεωρίαι καί Κόμματα, 1920), τό ἀκόλουθο Κεφάλαιο (11ον) ὑπό τόν τίτλο «Ἡ ἐν Ἑλλάδι κοινωνική ἐξέλιξις» (σσ. 345 κ.έξ.):

## «Προκεφαλαιοκρατική ἐποχή» $^1$

Ἡ καθαρῶς πολιτική (ἀστικοπατριωτική) ἐπανάστασις τοῦ 1821, ἡ ἐξέγερσις δηλαδή τοῦ ἔθνους κατά τοῦ τυραννοῦντος αὐτό κατακτητοῦ, ήλευθέρωσε μέν τήν Έλλάδα ἀπό τοῦ τουρκικοῦ ζυγοῦ, δέν ἠδυνήθη ὅμως νά συντάξη αὐτήν καί ταχέως εἰς εὔρυθμον οἰχονομικόν καί κοινωνικόν όργανισμόν. Ἡ ίστορική πεῖρα μᾶς διδάσκει ὅτι αί πολιτικαί ἐπαναστάσεις πολύ ὀλίγον συντελοῦσι πρό παντός διά τήν οἰκονομικήν ἐξέλιξιν. οὔτ' ἐπ' ελάχιστον δύναται νά επιταχυνθῆ νέον οἰκονομικόν σύστημα δι' ἐπαναστατικῶν πράξεων, ἐφόσον καί ἄνευ αὐτῶν, διά μόνων τῶν ἐν τῷ οἰχονομιχῷ δίῳ έμφωλευουσῶν κινητηρίων δυνάμεων καί τῆς πληρώσεως ώρισμένων δρων. Δέν ἔχομεν λοιπόν συνήθως νέας κοινωνικάς μορφάς, άλλά τροποποιήσεις τῶν παλαιῶν, τό παρελθόν τροποποιούμενον παρασκευάζει τό μέλλον. Ή προτέρα λοιπόν τουρκοκρατική τυραννική καί μακροχρονία πολιτική ύποδούλωσις δέν ύπεδοήθει εἰς τοῦτο, αί μετά τήν ἀπελευθέρωσιν διαρκεῖς ἀλλ' ἄκαρποι, οὐχί δέ κοινωνιχῶν ἤ οἰκονομιχῶν ἀρχῶν πολιτιχοί ἀγῶνες καί ή συναλλαγή παρημπόδιζον τελείως τήν κοινωνικήν ἐξέλιξιν. Φυσικόν εἶναι ἄλλως τε εἰς τάς χώρας... εἰς τάς ὁποίας ὁ νεώτερος διομηχανικός πολιτισμός δέν προήχθη νά μήν ἀνεφάνη τό κοινωνικόν ζήτημα ύπό τήν σπουδαιοτέραν αὐτοῦ μορφήν τήν τῶν διομηχανικῶν ἐργατῶν. Ὁ Καποδίστριας δέν διησθάνθη τό έλληνικόν κράτος ώς διομηγανικόν $^2$  άλλά μᾶλλον ώς γεωργικόν $^3$  καί στρατιωτικόν. Ἡ κοινωνική λοιπόν ἀσυνταξία διήρχεσε δυστυχῶς ἐπί μαχρόν, μέχρι καί τῶν ἡμερῶν ἡμῶν, διότι πρός τήν ὁπωσοῦν δελτιωμένην γενικήν ἐσωτερικήν κατάστασιν καί τάς πηδαλιουχουμένας κομματικάς όρμάς, ή έλληνική ίρρεδέντα ἀπετέλεσε τό κυριώτατον μέλημα λαοῦ καί κυβερνήσεων<sup>4</sup>. Οΰτω τό κράτος ἄν ὄχι γενικῶς, πάντως ὅμως οἰκονομικῶς καί κατ' ἀκολουθίαν καί κοινωνικώς ἐκυδερνήθη εἰκῆ καί ὡς ἔτυχεν, ἄνευ ἐνσυνειδήτου δημοσιονομικῆς ἤ καί γενιχής οἰχονομιχής πολιτιχής $^{5}$ .

Δέν εἶναι λοιπόν παράδοξον ὅτι δέν ἀνεδείξαμεν οὔτε θεωρητικούς οὔτε πρακτικούς ὑπέρ ὧρισμένων κοινωνικών, φιλελευθέρων ή καί σοσιαλιστικῶν ἀρχῶν, ἀφοῦ ἡ κυριωτέρα ὑπόστασις τῶν θεωριῶν τούτων, ὁ ἀνταγωνισμός δηλαδή μεταξύ διομηχανικοῦ καί άγροτικοῦ κράτους, τά ζητήματα τῆς μεγάλης διομηχανίας καί ίδιοκτησίας ἔλαδον ὀξύτερόν πως χαρακτῆρα παρ' ἡμῖν κατά τούς τελευταίους μόνον χρόνους. Οὔτε άγροτική πολιτική, δηλαδή προστασία τοῦ ἀγροτικοῦ πληθυσμοῦ, τῆς ιδιοκτησίας, τῆς παραγωγῆς, ώρισμένη καί ἀμετάβλητος ώς πρός τάς θεμελιώδεις αὐτῆς βάσεις ἐτηρήθη μέχρι τῆς ἀναθεωρήσεως τοῦ συντάγματος 6, οὔτε δημοσιονομική οὔτε ἐργατική. Αἰτία τῆς ἀμεριμνησίας ταύτης ήτο καί τό ἀκαταμέριστον εἰς τάξεις τῆς έλληνικής κοινωνίας. Οὔτε καθαράν ἀρχαίαν ἀριστοχρατίαν εἴχομεν, οὔτε μεγαλοδιομηχάνους ἀστούς, οὔτε τελείως προλεταρίους ἐργάτας $^{7}$ .

Πάντως τό ἐργατικόν ζήτημα καίτοι νεώτερον ἐκανονίσθη πως κατά τούς τελευταίους χρόνους<sup>8</sup> ἐγκαταλειφθείσης καί παρ' ἡμῖν τῆς φιλελευθεριστικῆς, ἀτομικῆς κατευθύνσεως τοῦ κράτους καί ἀποδεκτῆς γενομένης τῆς κοινωνικῆς αὐτοῦ ἀποστολῆς<sup>9</sup>.

Οὕτω λοιπόν τά διαρχοῦντος τοῦ ἀγῶνος σχηματισθέντα καί καθ' ὅλον τό διάστημα τῆς τριακονταετοῦς δασιλείας τοῦ Θθωνος ὑφιστάμενα τρία κόμματα, τό Ρωσσικόν (στρατηγός Κολοκοτρώνης- Άνδρ. Μεταξᾶς), τό Άγγλικόν ('Αλ. Μαυροκορδάτος) καί τό Γαλλικόν ἤ 'Εθνικόν ('Ιωάν. Κωλέττης) εἰς τά ἐσωτερικά κοινωνικά ζητήματα οὐδέποτε εἶχον σαφές καί ὡρισμένον πρόγραμμα<sup>10</sup>. 'Αλλά καί τά ἐν 'Επτανήσω τοιαῦτα τῶν συντηρητικῶν (κοινῶς καταχθονίων), τῶν μεταρρυθμιστῶν καί τῶν ριζοσπαστῶν, ἦσαν καθαρῶς πολιτικά ἀνταγωνιζόμενα ἄλληλα εἰς τήν μετά τῆς 'Ελλάδος ἕνωσιν τῆς 'Επτανήσου.

Δι' αὐτό ὅλαι αἱ ἐπαναστάσεις ἐν Ἑλλάδι, πλήν τῆς τοῦ Γουδῆ (1909) ἀλλά καὶ ταύτης μερικῶς 11, ἡ τῆς 3ης Σεπτεμβρίου 1843 (κατά τῆς μοναρχικῆς αὐτοκρατορίας), ἡ τῷ 1862 λα-

ADTEPOMA

δοῦσα χώραν ἔξωσις τοῦ "Όθωνος (χαταπάτησις τοῦ συντάγματος), ἡ ἐπανάστασις τοῦ Θερίσου τῷ 1905 (κατά τῆς μοναρχικῆς αὐτοκρατορίας), τῆς Θεσσαλονίκης τῷ 1916 (καταπάτησις τοῦ συντάγματος), εἶχον πολιτικόν μόνον χαρακτῆρα, κατεδίκαζον δηλαδή τά πρόσωπα καί τά συστήματα τά ὁποῖα κατέθλιβον τάς διαφόρους λαϊκάς ἐλευθερίας. Μάλιστα τό πολιτικόν ἀποτέλεσμα τῆς πρώτης ἐπαναστάσεως ἦτο πολύ κατώτερον τῶν προσδοκιῶν «αὐτῶν ἐκείνων οἵτινες ἐδημιούργησαν αὐτήν»<sup>12</sup>. Τοὐναντίον πᾶσαι αί λοιπαί ὤθησαν εἰς μεγαλυτέραν πολιτικήν ἀνεξαρτησίαν καί ἐξεκαθάρισαν τήν πρός τό φιλελεύθερον πολίτευμα ἄγουσαν δδόν, ἀπό τά παρεντιθέμενα «ἐλέω θεοῦ» ἐμπόδια.

# Μεταβατική περίοδος. 'Ανάπτυξις τῶν πόλεων<sup>13</sup>

Έργατική τις κίνησις ἤρχισεν εἰς τήν Ἑλλάδα ἤδη ἀπό τῆς 8ης δεκαετηρίδος τοῦ παρελθόντος αἰῶνος, ἀφότου δηλαδή ἤρχισε νά ἐπεκτείνηται σχετική τις διοτεχνία (κλωστική, ύφαντουργία, μεταλλουργία, καμινευτική, δυρσοδεψική, ναυπηγική). Βελτιωθείσης σχετικῶς τῆς οἰχονομιχῆς θέσεως τῆς χώρας ἐπί τῆς βασιλείας τοῦ "Οθωνος, παρά τήν μικράν ἐπιτυχίαν τῶν ὑπ' αὐτοῦ ἐφαρμοσθέντων προαγωγικῶν μέσων (Νόμος περί προικοδοτήσεως κλπ. τοῦ 1835), ἤρξατο πυκνή ἐπικοινωνία μεταξύ τῶν διαφόρων μερῶν τοῦ Κράτους. Αἱ ἐμπορικαί πανηγύρεις ἐπανελήφθησαν, ἡ ἱστιοπλοΐα ἐξελίχθη σπουδαίως, τό έξωτερικόν έμπόριον ηὔξανεν. Εἰς τήν τέως ἐπαγγελματικήν μᾶλλον ταύτην ἀνάπτυξιν συναντῶμεν κατά τήν 8η δεκαετηρίδα τοῦ παρελθόντος αἰῶνος ἀνατροπήν τινα, ἕνεκα τοῦ ἀρχομένου ἐξευρωπαϊσμοῦ τοῦ ἀνατολικοῦ πολιτισμοῦ καί τῶν λοιπῶν ὅρων τῆς ζωῆς μας. Ο ἀστικός πληθυσμός αὐξάνεται, αἱ πόλεις αἱ όποῖαι κατά τό 1870 ἦσαν 6 μόνον μέ περισσότερον πληθυσμόν ἀπό 10.000 (συνολικῶς δέ 126.000), πληθύνονται καί παρατηρεῖται σχετική τις εξέλιξις πρός τήν μικράν διομηχανίαν. 'Αρχίζει πολιτικῶς ἡ ἐποχή τοῦ Τρικούπη  $(1875)^{14}$ .

Αί πρῶται ἀπεργίαι<sup>15</sup> ἐνέσχηψαν ἐν Ἑλλάδι τῷ 1879 ἐπί τῆς δυρσοδεψικῆς καί ναυπηγικῆς διομηχανίας τῆς Σύρου. Ώσαύτως τῷ 1883 εἰς τάς ᾿Αθήνας καί τόν Πειραιᾶ, εἰς τό Λαύριον εἶτχεν ἐνσκήψει ἐπιδημία ἀπεργιῶν ἀπό τούς μεταλλωρύχους τοῦ Λαυρίου, μέχρι τῶν ὑποδηματοεργατῶν τοῦ Πειραιῶς. Αἱ πλεῖσται τῶν ἀπερ-

γιῶν τούτων ἀπέτυχον, διότι συνεσωρεύθησαν εἰς τά ὑπό τῆς ἀπεργίας προσδληθέντα μέρη ἐργάται ἐξ ὅλων τῶν μερῶν τῆς Ἑλλάδος, Κωνσταντινουπόλεως, Σμύρνης ὥστε τά ἡμερομίσθια κατῆλθον 35-40%.

'Αλλά καί αἱ ὑπό τῶν ἀπεργῶν φαίνεται ὑποστηριζόμεναι τότε ἰδέαι δέν ἦσαν τελείως ὀρθαί. Πρῶτον προγραμματικόν καθορισμόν αὐτῶν εὑρίσκομεν εἰς τό καταστατικόν τῶν τυπογράφων τοῦ  $1882^{16}$ . Ώς καί ἀλλαχοῦ οὕτω καί παρ' ἡμῖν ὁ διομηχανικός οὖτος κλάδος ὡργανώθη ἐκτῶν πρώτων εἰς εὐρύθμως ὁπωσοῦν λειτουργοῦντα ἐπαγγελματικά σωματεῖα.

Έν τῷ μεταξύ ήρχιζε τήν σοσιαλιστικήν δρᾶσιν του δ Δρακούλης, ἐκδίδων ἐν ᾿Αθήναις τό μηνιαῖον φύλλον τῶν «συμφερόντων τοῦ ἀνθρώπου» «Ἦροην» (6 Αὐγ. 1885)<sup>17</sup>.

«Οί εν ίδρῶτι τοῦ προσώπου των ζῶντες καί δσοι ύπό τῆς πτωχείας καί τοῦ σκότους πιεζόμενοι μοχθοῦσιν, ἐνῷ ὀλίγοι συσσωρεύουσι κεφάλαια καί κτήματα, ἄτινα κατά τό φυσικόν δίκαιον ἀνήκουσι εἰς πάντα τά μέλη τῆς κοινωνίας ἀναλόγως καί έξ ἴσου ἐργαζόμενα, εἶναι ἐπάναγκες, ἐνόσῳ ὑπάρχει εὐτυχῶς παρ' ἡμῖν ἡ μεταξύ ἐργασίας καί τοπικῆς ζητήσεως σχετική ἁρμονία, διδασκόμενοι ἐκ τῶν παθημάτων τῶν ἄλλων δυστυχῶν τοῦ κόσμου, ἐννοήσωσι καί μάθωσι τά δικαιώματα αὐτῶν, πρίν ἤ τῶν πλουτολογικῶν φάσεων ἀνελισσομένων, ἀναγκασθῶσι νά τ' ἀπαιτήσωσι διά διαίων μέσων» κλπ. Εἰς τό « Άρδην» ἐξετάζονται διάφορα κοινωνικά ζητήματα (περί παιδεύσεως, πολιτικῶν, ἀναρχίας, κοινωνικής οἰκονομίας, ἀεργίας κλπ.) ἐπιπολής δμως καί λαϊκῶς 18.

Τῷ 1889 ὁ Δρακούλης παρέστη εἰς τό Παρισινόν διεθνές σοσιαλιστικόν συνέδριον, ὡς ἀντιπρόσωπος φαίνεται τῆς ἀρχομένης τότε έλληνικῆς ἐργατικῆς ζυμώσεως.

Τῷ 1890 ἐξεδόθη ὑπό τοῦ Σ. Καλλέργη ἡ ἐφημερίς «Σοσιαλιστής», τῷ δέ 1891 ὑπό τοῦ Γ. Χαιρέτη ἡ «Κοινωνία» ἐπί τινα χρόνον. 'Αμφότεραι ἀπήχουν τάς ἀρχάς τοῦ «"Αρδην».

## 'Απαρχαί κεφαλαιοκρατικής εξελίξεως<sup>19</sup>

Τήν γενικήν κρατικήν πολιτικήν κατάστασιν τῆς τελευταίας δεκαετηρίδος τοῦ παρελθόντος αἰῶνος παρακολουθεῖ καί τό κοινωνικόν ζήτημα. 'Ήρεμεῖ δηλαδή<sup>20</sup>. 'Ο 'Ε. 'Εμπειρῖκος γράφει (« Ἡ πρώτη Μαΐου καί αἱ ἐργατικαί κλάσεις»,

«Παρνασσός», τόμ. 13 [1890] σελ. 280): «Ναί μέν δμολογοῦμεν ὅτι παρ' ἡμῖν τά ἐργατικά ζητήματα εἰσίν ὅλως ἀχίνδυνα, διότι χαί ὁ ἀριθμός τῶν ἐργατῶν εἶναι ἐλάγιστος ἐν Ἑλλάδι καί ἡ πολλῶν ἐργατῶν δεομένη διομηγανία εύρίσκεται άκόμη ἐν σπαργάνοις, τά δ' ἐκτελούμενα παρ' ήμιν δημόσια καί ιδιωτικά μεγάλα ἔργα ἀπασχολοῦσι δυστυχῶς κατά τό πλεῖστον ἀλλοδαπούς έργάτας, άλλ' ή παροῦσα κατάστασις αὕτη δέν δύναται δεδαίως νά έξακολουθήση, ἐπ' ἄπειρον, καί ἐλπίς ὑπάργει ὅτι ἡ διομηγανία καί ἡ γεωργία ήμῶν θά ἐπεκταθῶσιν, ὁ δ' ἀριθμός τῶν ἐργατῶν θά πολλαπλασιασθῆ, ὥστε ἡ παρ' ἡμῖν γνῶσις τῶν ἀλλαχοῦ συμβαινόντων καί ἡ μελέτη τῶν πολυειδῶν ἐργατικῶν ζητημάτων ὀφείλει, νομίζομεν, ν' ἀπασχολῆ τούς άρμοδίους, ὅπως ούτω προετοιμασθη όμαλή ή όδός διά της καί παρ' ήμῖν παραδοχῆς τῶν προόδων, αἵτινες γίνονται παρ' ἄλλοις ἔθνεσι δεκταί καί μή ἐκτεθῆ τό κράτος ήμῶν εἰς τόν ἐκ τῶν ἐργατικῶν ζητημάτων προερχόμενον πολλάκις δεινόν σάλον, πρός ὄν παρασυρόμενα τά ἀρτιπαγῆ πρό πάντων

ADTEPOMA

κράτη δύνανται νά ύποστῶσι πολλάς ζημίας». 'Αρχομένου τοῦ αἰῶνος μας ἀναφαίνεται πάλιν ἐργατική τις κίνησις. Ὁ Δρακούλης ἐκδίδει τήν «"Ερευναν» ἐν "Οξφόρδη (1901), ὁ δολοφονηθείς Μαρῖνος 'Αντύπας (κακῶς ἀναγραφόμενος ώς πρῶτος σοσιαλιστής ἐν Ἑλλάδι) τήν « ἀνάστασιν» ἐν ᾿Αργοστολίω (1905-06), τό πρωτοστατοῦν Ἐργατικόν κέντρον τοῦ Βόλου τόν « Ἐργάτην» (1908/09), δ Ν. Γιαννιός τόν « Ἐργάτην» ἐν Κωνσταντινουπόλει (1910), δμάς νέων (Δ. Κόκκινος) τό «Μέλλον» (1908), δ  $\Pi$ . Γιαννόπουλος τόν «Κοινωνισμόν» (1910) εν 'Αθήναις, δ Δρακούλης τήν «"Ερευναν» ἐν 'Αθήναις (1911), τό ἐργατικόν συνδικάτον ἡ "Αμυνα τήν « Ἄμυναν» (1912) ώσαύτως ἐν Ἀθήναις, δ Σύνδεσμος τῶν ἐργατικῶν τάξεων τῆς Ἑλλάδος τήν « Ὀργάνωσιν» (1914/15) κλπ. Εἰς τόν Νουμᾶν διεξάγεται σοδαρά κοινωνική συζήτησις ήδη από τῶν πρώτων του ἐτῶν (1903), ἰδίως ὅμως μετά τήν ἔκδοσιν τοῦ Κοινωνικοῦ ζητήματος (1907) τοῦ Σκληροῦ, μεταξύ τῶν Ν. Γιαννιοῦ, Π. Βασιλικοῦ, Δελμούζου, Ἰδα, Ραμᾶ, Πουλημένου κλπ. Εἰς τόν «Ριζοσπάστην» τοῦ Φιλαρέτου συναντῶμεν (1909) πολλά ἄρθρα τοῦ Δρακούλη. Ὁ ᾿Α.Τ. Μπασιᾶς ὑπέβαλεν εἰς τήν Βουλήν προτάσεις νόμων κοινωνικοῦ διαφέροντος (6λ. «Τρεῖς προτάσεις νόμων κοινωνικοῦ ἐνδιαφέροντος» 1910). Ίδρύονται τέλος ἀρκετά ἐπαγγελματικά σωματεῖα<sup>21</sup>, μερικά μέ ταμεῖα ἀλληλοδοηθείας. Υπό τοῦ Φ. Νέγρη, εἰσηγεῖται (1901) δ νόμος BΩMA΄ «περί περιθάλψεως τῶν ἐν τοῖς μεταλλείοις καί μεταλλουργείοις παθόντων καί τῶν οἰκογενειῶν αὐτῶν». (Βλ. Α΄ σελ. 272, Β΄ σελ. 358 σημ. 2).

Κατά τόν χειμῶνα τοῦ  $1908^{22}$  αἱ συντεχνίαι ᾿Αθηνῶν προκειμένης νέας φορολογίας διαμαρτύρονται ἐντόνως πρός τήν κυβέρνησιν καὶ τήν βουλήν. «Μόνον διά τῆς περικοπῆς τῶν γνωστῶν περιττῶν τοῦ προϋπολογισμοῦ ἐξόδων... καλυφθήσονται τά τυχόν ἐλλείμματα καὶ οὐχὶ διά τῆς ἐπιβολῆς νέων φόρων εἰς βάρος τῶν μή δυναμένων πλέον νά ἀνθέξωσιν ἐργατικῶν καὶ ἐπαγγελματικῶν τάξεων». Τό ψήφισμα τοῦτο, φέρον τάς ὑπογραφάς 28 προέδρων συντεχνιῶν, ἠκολούθησεν ἕτερον πρός τόν βασιλέα τόν Φεβρουάριον τοῦ 1909.

Ή τοιαύτη λαϊκή ἐξέγερσις ἐξηπλώθη καί εἰς ἄλλας πόλεις, Βόλον, Πάτρας, Λάρισαν κλπ., αἱ ὁποῖαι ἤρχισαν νά συνεννοῶνται μετά τοῦ Κέντρου. Τό ἐργατικόν κέντρον τοῦ Βόλου μάλιστα πολλαχῶς ἐπρωτοστάτησεν εἰς τήν κοινωνικήν κίνησιν τῶν χρόνων ἐκείνων, οἱ δέ Δελμοῦζος, Σαράτσης, Ζάχος, Τριανταφυλλόπουλος, Πετιμεζᾶς, Βαμδέτσος κλπ. διά τῶν κοινωνικῶν διαλέξεων αὐτῶν ἐν τῷ ἐργατικῷ Κέντρῳ τοῦ Βόλου, οἱ δέ δύο πρῶτοι παραλλήλως καί διά τῆς διδασκαλίας των ἐν τῷ Παρθεναγωγείῳ Βόλου (1908-1911), προεκάλεσαν τήν γνωστήν δίκην τοῦ Ναυπλίου περί σοσιαλιστικῆς ἀναρχικῆς, καί ἀθεϊστικῆς προπαγάνδας<sup>23</sup>.

Τάς λαϊκάς ταύτας διαμαρτυρίας ἐπηκολούθησεν ή συνεννόησις στρατοῦ καί στόλου. Ἡ 15η Αὐγούστου 1909 ἐσημείωσε τό τελευταῖον κτύπημα κατά τοῦ καταρρέοντος συστήματος, ή δέ 14η Σεπτεμβρίου 1909 περιέβαλε διά τῆς λαϊκῆς ἐμπιστοσύνης τό στρατιωτικόν ἀνορθωτικόν ἐκεῖνο κίνημα. Πανταχοῦ διεβιβάζοντο ψηφίσματα τοῦ ἐργαζομένου λαοῦ πρός τόν σύνδεσμον<sup>24</sup>.

Ἡ ἀνεπάρχεια ὅμως τοῦ στρατιωτιχοῦ συνδέσμου πρός καθορισμόν τῶν ἐπειγόντων μελημάτων τῆς ἐπαναστάσεως κατεδείχθη ταχέως. Διά τῶν συνήθων λέξεων ἐχηρύσσετο μέν πάλιν ἡ ἀνόρθωσις στρατοῦ καί στόλου, δημοσίων ὑπηρεσιῶν, οἰκονομικῶν κλπ., ὁ δημιουργός ὅμως νοῦς, ὁ ὁποῖος θά ἔδιδε σάρχα εἰς τάς ἀρχετά ὡρίμους πλέον ἰδέας ταύτας δέν εὐρίσχετο.

Ο Σύνδεσμος ἐν τῆ ἀμηχανία του μετεχάλεσε τότε ἐκ Κρήτης τόν Βενιζέλον<sup>25</sup>. Εἰς τόν προγραμματικόν λόγον του τῆς 5ης Σεπτεμβρίου 1910 ἔλεγεν οὖτος σχετικῶς πρός τό κοινωνικόν ζήτημα τῆς χώρας, «᾿Αδιαφορία ἐντελής πρός τάς ἐργατικάς καί ἀγροτικάς τάξεις: ἀποτέλεσμα ἔχουσα τό νά ἐξάπτωνται εἰς ἐπικίνδυνον πολλάχις ἀνταγωνισμόν, ἡ ἀντίθεσις μεταξύ κεφαλαίου καί ἐργασίας, μεταξύ ἰδιοκτήτου καί καλλιεργητοῦ, ἐξ ἄλλου ἔλλειψις πάσης οἰκονομικῆς πολιτικῆς ἐκ μέρου τοῦ κράτους, ἀποδλεπούσης εἰς τήν ἀνάπτυξιν καί ἐνίσχυσιν τῶν παραγωγικῶν τῆς χώρας δυνάμεων. Δημοσιονομική πολιτική, ἥτις πρός ἀντιμετώπισιν τῶν ἀπαύστων ἐλλειμμάτων κατέφευγεν ἀνεπιστημόνως, καί ἐμπειρικῶς εἰς τήν αὕξησιν τήν ὑπερβάλλουσαν τῶν ἐμμέσων φόρων, δι' ὧν τά δημόσια βάρη ἐπιπίπτουσιν ἐπί τῶν ἀπορωτέρων τάξεων δυσαναλόγως πρός τάς δυνάμεις αὐτῶν».

Τάς ἀντιλήψεις του ταύτας ἐξέθηκεν ὁ Βενιζέλος καί εἰς τήν ἐν Θεσσαλία κατά τόν Νοέμδριον 1910 περιοδείαν του: «Ἡ χυδέρνησις τῆς 'Ανορθώσεως θά μεριμνήση καί περί τῶν διομηχανιχῶν ἐργασιῶν, ἐξασφαλίζουσα διά νόμου τήν τε ύγείαν τῶν ἐν τοῖς ἐργοστασίοις καί ρυθμίζουσα προσηχόντως τό ζήτημα τῶν ἐπαγγελματιχῶν χινδύνων, οἵτινες πρέπει νά εἶναι εἰς δάρος τοῦ ἐργοδότου, ἐφ' ὅσον δέν ἤθελεν ἀποδειχθῆ ὅτι οδτοι προεκλήθησαν ἐκ πταίσματος τοῦ ἐργάτου», καί εἰς τήν διπλῆν ἀναθεωρητικήν δουλήν (19 Μαρτ. 1911) συζητουμένου τοῦ 17 ἄρθρου τοῦ Συντάγματος. Τότε μάλιστα ἀπέκρουσε κοινωνιστικάς τάσεις ἀποδοθείσας εἰς αὐτόν: «..."Οτε νομίζει ὅτι ἡ δύναμις τοῦ ἀστικοῦ καθεστῶτος εἶναι νά μή δλέπη παντάπασι τόν κίνδυνον, ό όποῖος ἐπέργεται κατά τόν εἰκοστόν αἰῶνα ἐπί (;) τά κάτω, κίνδυνον, τόν δποῖον ἕν μέσον ἔχει νά προλάβη, νά προλαμβάνη τάς ἐχρήξεις διά τῆς έγκαίρου ίκανοποιήσεως τῶν δικαίων ἀξιώσεων τῶν τάξεων ἐκείνων τῶν ἐργατῶν τῶν ἀποκλήρων τῆς κοινωνίας...» $^{26}$ .

Οὕτως ἐτίθεντο αἱ βάσεις τῆς ἐργατικῆς προστατευτικῆς καἱ ἀσφαλιστικῆς νομοθεσίας²<sup>7</sup>, ἔκτοτε συμπληρούμεναι καὶ πρός τήν ἐποχήν συγχρονιζόμεναι μέχρι τοῦ ἐπισήμου διεθνοῦς ἐργατικοῦ συνεδρίου τῆς Γενούης (Ἰούνιος 1920). Συγχρόνως σχεδόν διερρυθμίζετο καὶ τό ἀγροτικόν ζήτημα²8, βραδύτερον δέ δλίγον καὶ ἡ φορολογική πολιτική τοῦ Κράτους ἐλάμβανε κοινωνικώτερον χαρακτῆρα²9.

'Αφ' έτέρου δέν ἔπαυσαν οὔτε οἱ ἐργάται συμπληροῦντες καἱ συγκεντροῦντες τάς συντεγνιακάς, ὀλιγώτερον δέ πώς καἱ τάς συνεταιριστικάς καἱ κομματικοπολιτικάς ὀργανώσεις των³0. Εἰς τήν κίνησιν αὐτῶν ταύτην ἐδοήθησάν πως καἱ ἀπό τούς «Κοινωνιολόγους»³1, οἱ ὁποῖοι ἐτόνισαν εἰς αὐτήν τόν ἐξελικτικόν χαρακτῆρα καἱ ἐκ τῶν ὁποίων ἀρκετοί ('Αραβαντινός, Παπαναστασίου, Πετιμεζᾶς κλπ.) εἶχον ἤδη ἐ-

κλεγθη πληρεξούσιοι της Β΄ Άναθεωρητικής Βουλῆς<sup>32</sup>. Τόν Μάρτιον τοῦ 1910 συνεστήθη τό Έργατικόν Κέντρον 'Αθηνῶν, συγχρόνως δέ καί δ Σύνδεσμος τῶν Ἐργατικῶν Τάξεων τῆς Ἑλλάδος τοῦ Δρακούλη. Τῷ 1911 ἐψηφίσθη ὑπό ἑτέρου καθαρῶς σοσιαλιστικοῦ δμίλου «Πρόγραμμα-Καταστατικόν Σοσιαλιστικοῦ Κέντρου 'Αθηνῶν»<sup>33</sup>. Εἰς τήν πρώτην (ἀχυρωθείσης τῆς ἐκλογῆς αὐτοῦ εἰς τήν δευτέραν) ἀναθεωρητικήν δουλήν (1910) εἶχεν ἐκλεχθῆ ὁ Π. Δρακούλης μετά τινων δμοφρονούντων αὐτ $\tilde{\omega}^{34}$ . Από τοῦ 1913 καί έξῆς ἡ «Φεντερασιόν» τῆς Θεσσαλονίκης προσπαθεῖ συγκέντρωσίν τινα δλων τῶν έλληνικών σοσιαλιστικών δυνάμεων, εἰς ένιαίαν σοσιαλιστικήν δργάνωσιν καί κόμμα. Τῷ 1915 ἐξελέχθησαν ύποδειχθέντες ύπ' αὐτῆς δύο σοσιαλισταί δουλευταί (Κουριέλ, Σίδερις). Τόν 'Οκτώδριον τοῦ 1918 συνῆλθεν ἐν ᾿Αθήναις-Πειραιεῖ τό πρῶτον Πανελλαδικόν Ἐργατικόν Συνέδριον, τό όποῖον ἐψήφισε τό καταστατικόν τῆς γενικῆς συνομοσπονδίας τῶν ἐργατῶν τῆς Ἑλλάδος. Τόν Νοέμβριον τοῦ αὐτοῦ ἔτους συνῆλθεν ἐν Πειραιεῖ τό Α΄ Σοσιαλιστικόν Συνέδριον, τό δποῖον ἐψήφισε τάς ἀρχάς καί τό πρόγραμμα τοῦ σοσιαλιστιχοῦ ἐργατιχοῦ χόμματος τῆς Ἑλλάδος<sup>35</sup>.

Υσαύτως δέ καί μεγάλαι ἐργατικαί ἀπεργία ι ἔλαδον χώραν οὕτως ἡ ἀπεργία τῶν γαιανθρακοεργατῶν Πειραιῶς, τοῦ 1913³6, ἡ ἀπεργία τῶν ἡλεκτροτεχνιτῶν (1916), τῶν μηχανουργῶν Πειραιῶς τῶν Δεκεμβρίου-Ἰανουαρίου 1919, 1920³7 κλπ. Αἱ ἀπεργίαι (γενική τοῦ 1919), ἔγιναν ἀφορμή μάλιστα νά ἐκτοπισθῶσιν ἐπί μακρόν τινές ἐκ τῶν διευθυνόντων τάς σοσιαλιστικάς ἑνώσεις (Μπεναρόγιας κλπ.)³8.

Ό σοσιαλιστικός καί ἐργατικός τύπος ἀφ' ἑτέρου («Σοσιαλιστικά φύλλα», «Ἄμυνα» [1912], «Σοσιαλισμός», «Κοινωνία», «Ριζοσπάστης», «Ἐργατικός ᾿Αγών» κλπ.) εὐρέθη πάντοτε ἐπί ποδός διά τήν περιφρούρησιν τῶν κτηθέντων ἤδη ἐργατικῶν δικαιωμάτων³9.

Τόν Νοέμδριον τοῦ 1919 ἱδρύθη ἐν ᾿Αθήναις ὁ «Σοσιαλιστικός Ὅμιλος Γυναικῶν» τόν Ἰανουάριον δέ τοῦ 1920 ὁ «Σύνδεσμος Ἑλληνίδων ὑπέρ τῶν δικαιωμάτων τῆς γυναικός»<sup>40</sup>.

Έτσι διαρχῶς ἐξελισσόμεθα, δαδίζομεν πρός τόν συγχρονισμόν τῆς χοινωνικῆς καταστάσεώς μας πρός τήν τῶν δυτιχοευρωπαϊχῶν χρατῶν. Τό ἐμπόριον, ἡ γεωργία, ἡ διομηχανία, ἡ ναυτιλία, ἀναπτύσσονται, χεφαλαιοχρατοῦνται, εἰσάγονται νέαι τελειότεραι μέθοδοι ἐργασίας καί ἀποδοτιχότητος αὐτῆς. ᾿Αναλόγως δαίνει καί ἡ ἐξέλιξις εἰς τήν δημιουργίαν τῶν τάξεων καί τῶν νέων κο-

σμοθεωριῶν, τήν προτέραν μας δέ κοινωνικήν στασιμότητα διαδέχεται ή οἰκονομική ἐξέλιξις καί ή ἐπί ταύτης στηριζομένη πνευματική, θρησκευτική, κοινωνική κλπ. πρόοδος καί νεωτέρα νοοτροπία τοῦ λαοῦ μας. Βαίνομεν πρός τόν ἐκδημοχρατισμόν, δ δποῖος δέν σημαίνει κατάπτωσιν τοῦ γενικοῦ ἐπιπέδου τῆς ἐποχῆς μας, ἀλλά τούναντίον τάσιν ὅπως ὁ πολιτισμός τῆς ἀριστοκρατικής τάξεως ἐξαπλωθή καί εἰς τούς πολλούς. Τοῦτο μαρτυρεῖ ἡ πρότυπος ἀτομιστική δημοκρατική κατεύθυνσις τῆς Ἑλβετίας. Βαίνομεν πρός τήν ἀναγνώρισιν, ἀποκατάστασιν καί χειραφέτησιν τῆς ἐργασίας, πιθανῶς δέ ὁ εἰκοστός αἰών νά δδηγήση εἰς τήν κοινωνίαν ἐκείνην, εἰς τήν δποίαν περί τῆς ἀξίας έκάστου ἀνθρώπου θά μαρτυρεῖ ἡ ἐργασία του καί τό ἀποτέλεσμά της.

ADIEPQMA

Οὔτε πατριαρχικήν, οὔτε καθαρῶς ἀγροτικήν δυνάμεθα νά φαντασθῶμεν τήν μελλοντικήν κοινωνίαν μας. Μεταξύ δέ τῆς στρατοκρατικῆς καί τῆς ἐμπορο-κεφαλαιοκρατικῆς, ἀσφαλῶς πρέπει νά προτιμηθῆ ἡ κοινωνία τῆς ἐργασίας, τοῦ πνεύματος, τοῦ χαρακτῆρος, τῆς ἡθικῆς διαπαιδαγωγήσεως τοῦ λαοῦ μας.

Αυτη είναι ή μελλοντική κοινωνία των άνθρωπίνων κοινοτήτων.

### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Maurer, Das griechische Volk 1835: Π. Καλλιγᾶ, Ή ἐξάντλησις τῶν κομμάτων, ἤτοι ἠθικά γεγονότα τῆς κοινωνίας μας 1842 (ἀνεδημοσιεύθη εἰς Μελέτας καί λόγους έκδιδόμ. ύπό Γ.Π. Καλλιγᾶ 1899 Ι σελ. 483) Μάμουκα, Τά κατά τήν ἀναγέννησιν τῆς Έλλάδος 1839-1852. Μανσόλα, Πολιτειογραφικαί πληροφορίαι περί Έλλάδος 1867 Ν. Δραγούμη, Ιστορικαί ἀναμνήσεις (Β΄ ἔκδ.) 1879 Α. Ίδρωμένου, Ί. Καποδίστριας 1900. Ά. Μαχκᾶ, Ἡ ἐν τοῖς δημοσίοις οἰχονομιχοῖς δρᾶσις τοῦ Καποδιστρίου (Δημοσιεύσεις φροντιστηρίου δημοσίας οἰκονομίας καί στατιστικῆς 'Α. 'Ανδρεάδου, ἀριθμ. 2) 1910 'Ι. Τσαγγάρη, Συμβολή εἰς τήν δημοσιονομικήν ίστορίαν τῆς Ἐπαναστάσεως (ἐκ τῶν άνων δημοσιεύσεων 'Α. 'Ανδρεάδου άριθ. 13) 1917· W. Sombart, Die deutsche Volks-wirtschaft im 19. (und 20.) Jahrh. 1919: Δαμιανοῦ Κυριαζῆ, Zur Entwicklung des Gewerbes im heutigen Griechenland 1916; δλ. τέλος τάς ύπό τοῦ Ε. Bétant γαλλιστί δημοσιευθείσας ἐπιστολάς τοῦ Καποδίστρια (4 τόμ. 1839), έλληνιστί δέ μεταφρασθείσας δπό Μ. Σχινᾶ (1841/43).
- 2. Καίτοι ή Σῦρος μετά τῶν ὑπερχιλίων γολεττῶν της τῷ 1832 καί μετά τοῦ 25-30000 ψυχῶν πληθυσμοῦ της ἐπρωτοστάτει εἰς τό ἐμπόριον καί τήν βιοτεχνίαν. Βλ. Κυριακίδου, Τστορία τοῦ συγχρόνου Έλληνισμοῦ Λ (1892) σελ. 444. Ά. Μακκᾶν, σελ. 54. Ὁ Ά. Μακκᾶς ἀπέδειξεν ὡς ἀβασίμους πολλάς μομφάς κατά τῆς δημοσιονομικῆς πολιτικῆς τοῦ Καποδίστρια. Οὖτος ἄν καί δέν εἶχεν ἐπιστημονικήν οἰκονομικήν μόρφωσιν, ὅμως κατώρθωσε διά τῶν ἀδιακόπων ἐνεργειῶν του νά ἀποτρέψη τό οἰκονομικόν ναυάγιον, διά τῶν κατά τό θέρος τοῦ 1828 παρα-

σχεθεισῶν προκαταδολῶν δανείων καί συνδρομῶν ἐκ Ρωσσίας καί Γαλλίας.

- 3. Ως άγροτικόν, ώς άφορῶν δηλαδή τήν ρύθμισιν τῆς κτήσεως τοῦ ἀγροτικοῦ ἐδάφους καί τήν ρύθμισιν τῶν σχέσεων τῶν ἰδιοκτητῶν καί καλλιεργητῶν, καί εἰδικώτερον ώς σταφιδικόν, άνεφάνη καί παρ' ήμῖν τό κοινωνικόν ζήτημα ἐνωρίτατα. Ἡ κατά τῆς τριανδρίας Αὐγ. Καποδίστρια, Θεοδ. Κολοκοτρώνη καί Ίωάννου Κωλέττη άντιπολίτευσις, εἰς τήν ἐν Ἄργει (18 Νοεμβρ. 1831) σύνοδον αὐτῆς, προεχήρυξεν εὐρύτατον καί ἐπαγωγόν πρόγραμμα συμπεριλαμβάνον καί τήν διανομήν έθνικῶν γαιῶν. Βλ. Κρέμου-Πολυζωΐδου, Γενική Ίστορία τόμ. Δ΄ (1890) σελ. 986. Πρβλ. καί τόν περί προικοδοτήσεως τῶν Ἑλληνικῶν οἰχογενειῶν νόμον τῆς 26 Μαΐου 1835, ὡς καί τόν νόμον ΥΛΑ΄ τῆς 25 Μαρτίου 1871, περί διανομῆς καί διαθέσεως τῆς ἐθνικῆς γῆς. Ὁ Πονηρόπουλος ὑπέβαλε σχέδιον διανομής εἰς τάς ὑπολογιζομένας 68.000 οἰκογενείας γεωργῶν 100 στρεμμάτων γῆς εἰς ἐκάστην πρός 30 Δραχμ. τό στρέμμα. Τό ποσόν τοῦτο θά ἐκπληρώνετο εἰς 30 ἔτη μετά τόχου 6%.
- Ο Αὐγέρης Μαρῆς παρατηρεῖ, ἴσως ὀρθῶς, ὅτι ὁ ἀγών τῶν ἐν Ἑλλάδι σοσιαλιστῶν ἔπρεπε ν' ἀρχίση ἀπό τάς ἀνάγκας τῶν ἀγροτῶν τῆς Ἑλλάδος («Οἱ σοσιαλισταί καί αἱ ἐν Ἑλλάδι ἀλήθειαι», «Γράμματα» Ι [1911-12] σελ. 317). Ὁ δέ Δ. Βογιαζλῆς (Τό ἀγροτικόν ζήτημα εἰς τόν νομόν Τρικκάλων ἄν. ἔτ.) λέγει: «ἄς τό εἴπωμεν φανερά καὶ ἔάστερα, τό πρός μπολσεδικισμόν προσφορώτερον ἔδαφος εἶναι ἡ Θεσσαλία καὶ οἱ Θεσσαλοί ἀκτήμονες καλλιεργηταί (κολλῆγοι, πρό παντός δέ παρακεντέδες ἐπαγγελματίαι καὶ παρακεντέδες καλλιεργηταί)».
- 4. Παραδόξως τό ὑπό τῶν ἐν Ναυπλίφ ἐπαναστατῶν (1.2.1862) ἔγγραφον πρός τάς ἐγγυητρίας δυνάμεις (Βλ. τοῦτο εἰς Κυριαχίδην, ἔνθ. ἀνωτ. τόμ. Β. [1894] σελ. 136) οὐδέν παράπονον χοινωνιχῆς ἀσυνταξίας περιελάμδανε.
- 5. Ὁ Παπαρρηγόπουλος ἔγραφε τῷ 1887 (Τστορ. Ελλην. Έθνους Ε΄ τόμ. [1903] σελ. στ.): «᾿Από τοῦ θανάτου λοιπόν τοῦ Κυβερνήτου, τό Ἑλληνικόν Ἦθνους ἤ εἰκῆ καί ὡς ἔτυχεν ἤ οὐδόλως ἐκυβερνήθη». Βλ. καί Α΄ τόμ. (1903) σελ. 28.
- 6. Μετά τό 17 ἄρθρον τοῦ ἰσχύοντος συντάγματος, τό άγροτικόν ζήτημα έρρυθμίσθη νομοθετικῶς διά πέντε διαταγμάτων 2466-2470 τῆς ἐν Θεσσαλονίκη προσωρινῆς κυβερνήσεως τῶν ὁποίων ἡ ἰσχύς (μετά τροποποιήσεων άφορωσῶν τήν παλαιάν Ἑλλάδα), ἐπεξετάθη καθ' ἄπαν τό κράτος διά τοῦ ἀγροτικοῦ νόμου 1072 (1917). Οδτος πάλιν ἐτροποποιήθη διά τοῦ νόμου 1686 (1919) διά νά συστηματοποιηθη καί συμπληρωθη μετά ταῦτα ή μέχρι τοῦδε ισγύουσα άγροτική νομοθεσία είς τόν νεώτερον άγροτικόν νόμον 2052 (1920) καί τόν περί έξαγορᾶς τῆς κυριότητος ἐμφυτευτικῶν κτημάτων καί συμπληρώσεως τοῦ ἀγροτικοῦ νόμου 2052 νόμον 2189 (1920), καταργήσαντας πᾶσαν τήν πρό αὐτῶν ἰσχύουσαν ἀγροτικήν νομοθεσίαν. Βλ Βογιαζλῆ, Άγροτική καί ἐποικιστική νομοθεσία Α΄ (1912-1919). 1919, Β΄ (1919-1920) 1920· Κ. Καρούσου, Κατεύθυνσις τῆς ἀγροτικῆς πολιτικῆς 1914 σελ. 5. Βλ. καί σελ. 40. σημ. 1.

Δύο γνῶμαι ἀντιμάχονται σήμερον εἰς τήν ἀγροτικήν πολιτικήν τοῦ Κράτους. Ἡ μία θεωρεῖ τό ἀγροτικόν ζήτημα ὡς καθαρῶς γεωργικῆς φύσεως («ἡ γεωργία πρῶτον καί ἔπειτα οἱ ἀγρόται»), ἡ ἄλλη ὡς κοινωνικόν («πρῶτον οἱ ἀγρόται καί ἔπειτα ἡ γεωργία»). ἀναλόγως πρός τάς ἀντιλήψεις ταύτας συμβαδίζει καί ἡ τηρητέα πολιτι-

κή. Ἡ μερίς τῶν φιλελευθέρων φαίνεται διατεθειμένη περισσότερον πρός τήν δευτέραν γνώμην (κοινωνικόν ζήτημα τό ἀγροτικόν), ἀφοῦ ἄλλως τε καί ἐπιστημονικῶς εἶναι ἀμφισδητήσιμα τά ἐπιχειρήματα τῆς πρώτης.

7. Καί δ Γ. Σκληρός, (Τά σύγχρονα προβλήματα τοῦ ελληνισμοῦ 1919 σελ. 98) με κάποια ὑπερβολή γράφει: «Σέ μᾶς τό κοινωνικό περιβάλλον τά τελευταῖα έκατό χρόνια δέν ἄλλαξε καθόλου! Έμεινε πάντοτε μικρογεωργικό, μικροεμπορικό, μικροβιομηχανικό, μικροναυτικό».

8. Βλ. Α΄ σελ. 259-299. «Έλληνική ἐργατική προστατευτική καί ἀσφαλιστική νομοθεσία».

9. Ἡ κοινωνική αὕτη ἀποστολή τοῦ κράτους ἐννοεῖται ώς έξης. Τό νεώτερον κράτος ἐπεκτείνει τήν δρᾶσιν καί συμμετοχήν αὐτοῦ εἰς ἀπάσας τάς οἰκονομικάς ἐκφάνσεις τοῦ δίου.  $\Delta$ έν τάς ἀπορροφῷ ὅμως τελείως. ἀλλ' ἀφήνει εἰς αὐτάς τήν ἀνεξαρτησίαν ἐκείνην, ἡ ὁποία τῶν εἶναι ἀναγκαία διά τό κοινόν συμφέρον. Τό μέγα ζήτημα τῆς ἐποχῆς ταύτης (τρίτης ἐποχῆς, 1850 μέχρι τῶν ἡμερῶν μας). Ως πρώτη θεωρητέα ή ἐμποροκρατική κατεύθυνσις τοῦ κράτους 16, 17 αλών, τήν δποίαν ακολουθεῖ ή ἐποχή τοῦ οἰκονομικοῦ φιλελευθερισμοῦ καί ἀτομικισμοῦ ἤ ἡ τοῦ ἐλευθέρου ἀνταγωνισμοῦ 1789-1850, (ἰσχύουσα πως καί μέχρι σήμερον) εἶναι ἀχριδῶς ὁ χαθορισμός τοῦ ὁρίου τούτου τῆς ἐπεμδάσεως, τό όποῖον ἀφηρημένως δέν δύναται ἀλλά οὔτε καί πρέπει νά διαγραφή σταθερῶς, ἀφοῦ τοῦτο ὀφείλει νά μεταδάλληται, έξελισσόμενον μετά τῶν γενιχῶν συνθηχῶν τοῦ βίου, μετά τῆς τεχνικῆς τῆς παραγωγῆς, μετά τῆς οἰκονομικῆς καταστάσεως. Είς τοῦτο ἀκριδῶς ἔγκειται τό κοινωνικόν ἔνστικτον τοῦ πολιτικοῦ, τοῦ κοινωνιολόγου, τοῦ νομοθέτου. Λαμβάνων οὖτος ὑπ' ὄψιν τήν θεωρίαν, τήν πολιτικήν καί οἰκονομικήν ἐπιστήμην, τήν ἱστορίαν, τάς ὑφισταμένας σχέσεις καί ἀνάγκας, τά συγκεκριμένα γεγονότα, χαράζει έκάστοτε τό κατά τήν κρίσιν του άρμόζον δριον. Βλ. Α. Wagner, Theoretische Sozialökonomik I (1907) σελ. 7. Βλ. καί Α. Σδώλου, Ή κοινωνική κατεύθυνσις τῆς ἐξελίξεως τοῦ *Κράτους* Ν.Ε. (1920 σελ. 93).

10. Τά κόμματα ταῦτα ἐκαλοῦντο οὕτω ὄχι διότι ἐξένιζον, ἀλλά διότι ἐπεδίωκον, διά τῆς ὑφ' ἐκάστου ἀντιπροσωπευομένης δυνάμεως, τήν ὁριστικήν ἀποκατάστασιν τῆς ἐλληνικῆς ἰρρεδέντας καί τήν δελτίωσιν τῶν ἐσωτερικῶν συνθηκῶν. Ἡ τάξις τῶν Φαναριωτῶν δέν ἔδρασεν ὡς ἴδιον κόμμα, ἀλλ' ἦτο διασκορπισμένη πάντοτε μεταξύ τῶν ἀνωτέρω τριῶν κομμάτων. Βλ. Κυριακίδην Β΄ σελ. 237, Σκληρόν, σελ. 101. Βλ. καί τήν νεωτέραν ἐξιστόρησιν τούτων τοῦ Γ. ᾿Ασπρέα, «Τά κόμματα καί αὶ δυναστεῖαι ἐν Ἑλλάδι (1820-1920)» εἰς «Νέαν Ἡμέραν» 13 Αὐγούστου 1920 καί ἑξῆς.

11. Ἡ ἐπανάστασις τοῦ Γουδῆ δέν ἐστρέφετο ἀποκλειστικῶς κατ' οὐδενός. Ἦτο ἐπανάστασις ὅλων καθ' ὅ-λων, ἦτο ἐπανάστασις τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ κατά τοῦ ἑαυτοῦ του. Τά πράγματα τοῦ ἔθνους, πολιτικά, κοινωνικά, οἰκονομικά, ἐθνικά, ἢθικά, ἔβαινον οἰκτρῶς, μέ μίαν λέξιν αὐτή ἡ ὑπόστασις τοῦ κράτους εἶχεν ἐκμηδενισθῆ. Τό ἀπροχώρητον τοῦτο ἐγέννησεν ὡς φυσικήν ἀκολουθίαν τήν γενικήν ἐπανάστασιν.

12. Βλ. Κυριακίδην, ἔνθ' ἀνωτ. Α΄ σελ. 386.

13. Βλ. Δ. Κυριαζῆ, Η βιοτεχνία ἐν Έλλάδι Ν.Α.Ι (1917) 1 τεῦχ. έξ. Ζήνωνος, Ο οἰχονομιχός παράγων ἐν τῷ προϋπολογισμῷ τῆς Έλλάδος τοῦ 1877.

14. Ἡ σταδιοδρομία τοῦ ένός αἰῶνος Ἑλληνικοῦ βασιλείου παρουσίασε δύο δημιουργικάς ἐποχάς. Τήν ἐποχήν τοῦ Τρικούπη καί τήν ἐποχήν τοῦ Βενιζέλου. Ἡ τρικου-

πιχή ἐποχή ἦτο περισσότερον χαρποφόρος εἰς πράξεις. Ἡ πρώτη μᾶλλον πολιτικῶς, ἡ δευτέρα καί κοινωνικῶς ἀναμορφωτική. Δι' αὐτό ἡ δευτέρα αὕτη θά ἀπασχολήση ἡμᾶς περισσότερον ἐνταῦθα. Πάντως ὅμως ὁ Τριχούπης, ὡς ποτέ ἐλέχθη εἰς τήν Βουλήν (Θεοτόχης), ἐξεβαρβάρωσεν (=ἐξεπολίτισε) τήν Ἑλλάδα, ή δέ ἐποχή 1875-1895 φέρει ἀποτυπωμένην τήν σφραγίδα του. Αὐτός φύλαξ τοῦ συντάγματος καί τῶν λαϊκῶν ἐλευθεριῶν, αὐτός πρῶτος σοδαρῶς ώθήσας, κατά τό ἀγγλικόν ὑπόδειγμα, τόν ἑλληνικόν λαόν εἰς τήν πλήρη ἀντίληψιν τῶν πολιτειαχῶν αὐτοῦ δικαιωμάτων καί ὑποχρεώσεων, πολιτικός ρεαλιστής («ή Έλλάς ὀφείλει νά εἶναι παρασκευασμένη πολεμικῶς, ὅπως ὅταν ἐπιστῆ ἡ ἀνάγκη στηρίξη τάς ἐνεργείας αὐτῆς, ἐπί τῶν ἰδίων δυνάμεων»), ὑπέρμαχος βαλκανικῆς συμμαχίας, φωταγωγός τῆς ἐπιστήμης, δημιουργός στρατοῦ καί στόλου, ἀποχαταστάτης τῆς μονιμότητος χαί τῶν προσόντων τῶν ὑπαλλήλων, ἀνακαινιστής καί μεταρρυθμιστής τοῦ οἰκονομικοῦ συστήματος, μετακλητής ξένων ὀργανωτῶν. Ἐπίστευεν ή ἀπέραντος αἰσιοδοξία του («ή Ἑλλάς θέλει νά ζήση καί θά ζήση») εἰς τόν ξαυτόν του, καί τό ἔθνος εἰς αὐτόν. «Τό ἔργον αὐτοῦ ὑπῆρξεν ὁ πρόδρομος τῆς ἐθνικής μεγαλουργίας. Έδωκε τήν μεγίστην ὤθησιν εἰς τό όργάζον έλληνικόν πνεῦμα, ἐκίνησε ψυχάς, ἐκίνησε συνειδήσεις, έδακτυλοδείκτησε μεγάλους δρίζοντας οὐχί ποιητικῶς ἀλλά πολιτικῶς, οὐχί δημαγωγικῶς ἀλλά κυβερνητιχῶς, οὐχί διά νά εὐαρεστήση ἀλλά διά νά ζητήση τάς άντιστοίχους θυσίας πρός τό μεγαλεῖον τοῦ ἔθνους, θεωρῶν καί θέλων τήν Ἑλλάδα, οὐχί φθῖνον φάσμα τῆς προγονικῆς εὐκλείας, ἀλλά διάδοχον αὐτῆς, ἐνέχουσαν ὅλην τήν ἠθιχήν δύναμιν τῆς μεγαλουργίας», (Ἐμ. Ρέπουλη, «Χαρ. Τρικούπης», « Έστία» 26 Ἰανουαρ. 1920). "Ετσι άναποδράστως ή έξοχος δύναμις τοῦ Τρικούπη ἐτόνισε τό ἔθνος καί ὑπέδειξεν εἰς αὐτό σοφάς ὁδούς, τάς ὁποίας καί ἀκολουθήσαμεν. ή πολιτική τῆς σημερινῆς φιλελευθέρας μερίδος, πρό παντός ή έξωτερική, βάσιν καί ὑπογραμμόν ἔλαβε τήν Τρικουπικήν. Είς τοῦτο ἔγκειται ἀκριβῶς ἡ μεγάλη ἐπίδρασις τῶν προδρομικῶν δημιουργικῶν πνευμάτων. "Αν οί καρποί τῶν δύο ἐποχῶν δέν ἦσαν ἴσοι, τοῦτο ἄς ἀποδοθῆ εἰς τούς πολιτιχούς, χοινωνιχούς χαί οἰχονομιχούς ὅρους τῆς τότε Ἑλλάδος καί γενικῶς τῆς εὐρωπαϊκής καταστάσεως. Δέν δυνάμεθα βεβαίως, οὔτε πρέπει, νά συγκρίνωμεν τάς δύο ἐποχάς πρός ἀλλήλας, χωρίς νά λαμβάνωμεν ύπ' ὄψιν μας καί πολλά ἄλλα δεδομένα έλληνικά καί εὐρωπαϊκά τῆς τότε καί τῆς σημερινῆς ἐποχῆς.

Ἄν τό διδλίον τοῦ Σκληροῦ (Προβλήματα) ἔθιγε κριτική τις, αὕτη θά ἦτο ἀσφαλῶς ἡ κριτική διά τήν τελείαν λήθην τοῦ ἔργου τοῦ Τρικούπη. Μόνον εἰς μίαν σελίδα (101) καί ἐκεῖ παρέργως καί ὑποτιμητικῶς ἀναφέρεται τό ὄνομά του.

Περί Τρικούπη δλ. τό μέγα δεκαεξάτομον ἔργον. Ά-νάλεκτα ΙΔ-ΙΣΤ (1862-1864) 1912 καί ἐκ δημοσιευμάτων Α-ΙΓ (1884-1917) 1907/17.

15. Βλ. Ε.Σ.Δ. « Η ἀπεργία ἐν Ἑλλάδι». «Οἰκονομική Ελλάς» Α΄ (1903) 22 τεῦχ.: «᾿Απεργικός ὀργανισμός», Εἰς «Οἰκονομικήν Ἐπιθεώρησιν» (ἐκδιδ. ὑπό ᾿Α. Οἰκονόμου) τόμ. Χ (1883/84) σελ. 496. αὐτόθι ὡσαύτως, περί ἀπεργιῶν ἀπό ἀπόψεως ἔλληνικοῦ δικαίου ΙΙ (1874), σελ. 83.

16. Τό ἀπό 11 Ἰουλίου 1882 χαταστατικόν τοῦτο τοῦ ἐργατικοῦ συνδέσμου τῶν τυπογράφων ὥριζε τά ἑξῆς, ἐπιδιῶχον τήν κοινωνικήν άρμονίαν καί τηρῶν τό πρός τήν νομοκρατίαν σέδας:

"Άρθρ. 1. Οἱ ὑπογεγραμμένοι τυπογράφοι συνιστῶμεν

ἐν ᾿Αθήναις ἑδρεύοντα λαϊκόν συνεταιρισμόν ὑπό τήν ἐπωνυμίαν «Ἡργατικός Σύνδεσμος τῶν Τυπογράφων», σκοπός τοῦ ὁποίου εἶναι ὁ ἐν τἢ κοινωνικἢ κλίμακι προδιδασμός τῶν ἐργατῶν τῆς τυπογραφικῆς διομηχανίας, ἡ ἐν τῷ ἀγῶνι τῆς ζωῆς πρακτική ὑπεράσπισις τῶν ἐργατικῶν συμφερόντων ἐπί τῆς οὐσιαστικῆς τοῦ αἰωνίου δικαίου δάσεως, καί ἡ ἴδρυσις κέντρου ἑνώσεως καί συνεργασίας πρός περαιτέρω ἀνάπτυξιν τῶν ὅρων τῆς διομηχανικῆς αὐτῶν προαγωγῆς ὑπό τἡν αἰγίδα τοῦ νόμου τῆς αὐτοσυντηρήσεως καί τοῦ νόμου τῆς πολιτείας.

AQTEPQMA

"Αρθρ. 10. Ή Διοικητική Ἐπιτροπή μετά τῶν δύο τρίτων τοὐλάχιστον τῆς δλομελείας τοῦ συμβουλίου, δσάκις οἱ ὅροι τῆς ἐργατικῆς ζωῆς εῦρίσκονται εἰς διάστασιν πρός τό ὑφιστάμενον τυπογραφικόν ἡμερομίσθιον, τήν ὑφισταμένην διάρκειαν τῆς ἡμερησίας ἤ νυκτερινῆς ἐργασίας καί τήν καθόλου κατάστασιν τῆς τυπογραφικῆς διομηχανίας, συνέρχεται εἰς εἰδικήν συνεδρίασιν ἐν τῆ ὁποία ἀποφασίζονται τά ληπτέα μέτρα, μεταξύ τῶν ὁποίων πρῶτον μέν εἶναι ἡ φιλική συνεννόησις μετά τῶν καταστηματαρχῶν, τελικόν δέ ἡ κήρυξις γενικῆς ἡ μερικῆς ἀπεργίας... 'Αρθέντων τῶν αἰτίων τῆς ἀπεργίας, ἡ 'Επιτροπή, ἀπό ὁμοίας τῆς ἀνωτέρω διασκέψεως, κηρύττει τήν παῦσιν τῆς ἀπεργίας.

Ἄρθρ. 11. .... Έάν μέλος τι παραδή τήν διάταξιν ταύτην (ἀπεργίας) χηρύσσεται προδότης, διαγράφεται τοῦ μητρώου τοῦ Έργατικοῦ Συνδέσμου καί στερεῖται ὅλων τῶν προηγουμένων καταθέσεών του καί παντός ἀπό τοῦ Συνδέσμου δικαιώματος. Τό ὄνομα αὐτοῦ δημοσιεύεται ἐν τῆ ἐφημερίδι τοῦ Συνδέσμου καί ἐκτίθεται ἐπί μαύρης πινακίδος ἐν τῆ λέσγη αὐτοῦ.

δος ἐν τῇ λέσχη αὐτοῦ.
17. Ἔργα ἀστικῆς πολιτικῆς οἰχονομίας εἴχομεν ἤδη ἀρκετά ἐν Ἑλλάδι. Διά τήν ἐποχήν της (1868/69) ἡ δίτομος Πλουτολογία τοῦ Σούτσου (εἰς τήν Α΄ ἔκδοσιν ὡς ἐκαλεῖτο ἐνῶ ὁ ΙΙ. τόμ. «Κοινωνική Πλουτολογία»), μάλιστα μετά τήν δευτέραν ἔκδοσίν της (1882/89), θά ἦτο ἀπό πολλά κράτη ζηλευτή. ᾿Αλλά καί ἄλλην πολλήν διδιιολογίαν εἴχαμεν ἀπό τοῦ 1823 ἤδη. Βλ. ᾿Α. Βερναρδάκη, Οἰχονομική διδλιογραφία (εἰς «Οἰχονομικήν ἐπιθεώρησιν» ἐκδιδ. ὑπό ᾿Α. Οἰχονόμου 7 τόμ.) 1879/80 σελ. 73 καί εἰς Μετίπ-Φαραντάτου, Πολιτική οἰχονομία 1911 σελ. 200. Εἰς τήν ἐπί 13 ἔτη (ἀπό τοῦ 1873) ἐκδιδομένην «Οἰκονομικήν Ἐπιθεώρησιν» συναντῶμεν ἀξιόλογα ἄρθρα ἀπό τούς Ν. Βαλσαμάκιν, Στεφ. Στρέιτ, Σ. Στεφάνου, Ἰ. Σοῦτσον, Κ. Βάμβαν, Ζ. Ζυγούραν, Ἡ. Ἐμπειρῖκον, Ἰ. Εὐταξίαν, Σ. Φλῶρον, ᾿Α. Θεοδωρίδην, Δ. Βέγλερην, κλπ.

18. Εἰς τό ἐπιστολικόν δελτίον τοῦ «Ἄρδην» συναντῶμεν ἐνίοτε ἀρκετά χαρακτηριστικάς ἀπαντήσεις. Εἰς «φιλοσοφοῦντα» π.χ. ἀπαντῶνται τά έξῆς: «Ἡ νέα κοινωνική κατάστασις θά δώση ἄλλην έρμηνείαν περί καλοῦ καί κακοῦ, ἐπομένως καί περί ἠθικῆς... Ἡ ἠθική ὡς έρμηνεύεται σήμερον εἶναι κενή λέξις... Βλέπετε καί ἐνταῦθα ὅτι ἡ οἰχονομιχή κατάστασις εἶναι ἐν πάση ἐποχῆ ἡ μήτηρ τῆς ἠθικῆς. "Οσην καλήν θέλησιν καί ἄν ἔχη τίς σήμερον δέν δύναται νά εἶναι ἠθικός. Ἡ νέα κοινωνία θά παράσχη ἀντίθετα ἐλατήρια, οὕτως ὥστε νά ἔχη συμφέρον εκαστος νά εἶναι ἠθικός καί ἔντιμος, διά τόν ἁπλοῦν λόγον δτι τά συμφέροντα έκάστου ἀτόμου θά εἶναι τά αὐτά μέ τά συμφέροντα τῆς ὅλης κοινωνίας καί παντός ἄλλου. Ὁ σημερινός ἀτομισμός πνίγει πᾶν αἴσθημα συμπαθείας, διότι ἕκαστος ὑποχρεωμένος νά φροντίζη μόνον περί τοῦ ἀτόμου του άδιαφορεῖ περί τῆς καταστάσεως τῶν ἄλλων. Τό φαινόμενον ὅτι ἡ ἀδιαφορία αὕτη πρός τούς ἄλλους προδαίνει ἐλαττουμένη, καί ὅτι ἡ συμπάθεια πρός τάς δυστυχίας τῶν ἄλλων ἐκδηλοῦται ἐπί μᾶλλον καί μᾶλλον διά διαφόρων τρόπων, εἶναι ἀπόδειξις ὅτι νικᾶται ἀπό ἡμέρας εἰς ἡμέραν ὁ ἀτομισμός καί ὅτι φερόμεθα εἰς ἀντίθετον σύστημα... Ὅταν ἡ διεξαγομένη ὑπό τοῦ ἀτόμου μεμονωμένη πάλη περί ὑπάρξεως μετατραπῆ εἰς ὁμόρρυθμον ἀπάντων ἐργασίαν, τότε θά δοθῆ καιρός εἰς τόν κόσμον ν' ἀναπνεύση καί νά φιλοσοφήση. Τότε θά δυνηθῆ νά καταστήση ἐπικρατοῦσαν τήν ἀρχήν ὅτι ἀληθής θρησκεία εἶναι οὐχί ἀτομική τις σχέσις τοῦ ἀνθρώπου πρός τόν Δημιουργόν του, ἀλλά τι ὑψηλότερον τούτου, κοινωνική τις σχέσις τῆς ἀνθρωπότητος πρός τήν εἰμαρμένην αὐτῆς...»

19. Στ. Καλλέργη, Ἐπιστολή πρός ἄπαντας τούς Έλληνας σοσιαλιστάς 1890. Γ. Μουρίχη «Πῶς δύναται νά ἐρευνηθῆ τό ἐργατικόν πρόβλημα ἐν Ἑλλάδι», «Οἰκον. Έλλάς» Ε΄ (1907) σελ. 624· Γ. Μουρίκη καί Μ. Ρουνοπούλου, Έλλ. ἐργατ. Κῶδιξ (Ἡ ἐργατική κίνησις ἐν Έλλάδι σελ. 217 έξ.) 1913 Κ. Δεμερτζῆ, "Εκθεσις ἐπί τοῦ προϋπολογισμοῦ τοῦ 1913. Οἱ ἐργάται τῆς Ἑλλάδος πρός τήν διπλην βουλήν τῶν Έλληνων (ὑπόμνημα ἐργατ. κέντρου Αθηνῶν) 1911. Πλ. Δρακούλη, Τό έλληνικόν σοσιαλιστικόν κόμμα 1911 Στ. Λοβέρδου, Έθνικός πλοῦτος 1912 6΄ ἔχδ.) Κλεισθ.-Φιλαρέτου, Η ἐμψύχωσις τῆς έθνιχῆς διομηχανίας έν Έλλάδι 1917 Έ. Χαριλάου, Τό ζήτημα τῆς διομηγανίας ἐν Ἑλλάδι 1919· ᾿Α. ᾿Ανδρεάδου, «Les Progrès Économiques du royaume des Hellènes depuis 40 ans». «La Revue de Grèce» τεῦχ. 4-8 (1918/19) Θ. Κουτούπη « Ο σοσιαλισμός ἐν Ἑλλάδι», « Έλλ. Άνεξαρτησία» Α. (1919) φύλ. 1· Έ. Τσακαλώτου, Μελέται ἐπί τῆς έλλ. διομηχανίας Ν.Α.Ι. (1917) 8 τεῦχ. έ.: Β. Γαβριηλίδου, (ἐκδότης) Αί νέαι βιομηχανίαι τῆς Έλλάδος 1918. Γ. Γεωργιάδου, Τό κοινωνικόν μας ζήτημα Ν.Ε. 1918 Γ. Σκληροῦ, Τά σύγχρονα προβλήματα τοῦ Έλληνισμοῦ 1919 σελ. 25 Λ. Μακκᾶ, Τό κοινωνικόν μας ζήτημα ἐν Ἑλλάδι Ν.Ε 1920 σελ. 25 Γ. Μπάμια, «Τό ἐργατικόν ζήτημα ἐν Ἑλλάδι», «Γράκγος» Α΄ (1919) Άριθμ. 4. Έρευνα γιά τίς μελλοντικές κατευθύνσεις τῆς φυλῆς (ἔκδ. «Γραμμάτων») 1919 (δλ. πρός παντός τήν καλυτέραν ἀπό ὅλας μελέτην τοῦ Ἰδα [Ἰωάννου Σ. Δραγούμη] «Ἑλληνικός Πολιτισμός» σελ. 11-53)· I. Makarewicz, «Soziale Entwicklung der Neuzeit», «Archiv für Rechts und Witschaftsphilosophie» VI-VIII Bd. 1914/15; W. Rathenau, Die neue Gesellschaft 1919; R. Eucken, Was bleibt unser Halt? 1918.

- 20. Φαίνεται (πρόλ. τό φυλλάδιον Δ. Ζούλα, Υπερτριακονταετής ἀγών 1885-1919, 1919), ἄλλως τε μετά σοσιαλιστικήν διαδήλωσίν τινα (τήν πρώτην ἐν Ἑλλάδι) τῆς 1 Μαΐου 1894 νά κατεδιώχθησαν καί ἐφυλακίσθησαν πολλοί σοσιαλισταί.
- 21. 'Αδελφότης τυπογράφων 1900, Σωματεῖον τῶν ἐν 'Αθήναις καί Πειραιεῖ σιγαροποιῶν καί καπνοκοπτῶν 1902, 'Αδελφότης τῶν τεχνιτῶν ἐπιπλοποιῶν καί ξυλουρ-γῶν 'Αθηνῶν καί Περαιῶς 1904 κλπ.
- 22. Βλ. 'Α. Θεοδωρίδου, Η ἐπανάστασις καί τό ἔργον αὐτῆς 1914: Πέτρου 'Αξιωτίδου, Τό παρόν καί τό μέλλον τοῦ Έλληνικοῦ ἔθνους 1909.
- 23. Ἡ δίκη αὕτη τοῦ Ναυπλίου 16-28 ᾿Απριλ. 1914 (ὅλ. τά ἐστενογραφημένα πρακτικά 1915) παρέχει εἰς ἡμᾶς πολύτιμα στοιχεῖα πρός ἀληθινήν ἀπεικόνισιν τῶν κοινωνικῶν ἐκφάνσεων τῆς ἐποχῆς ἐκείνης. Ὁ Τριανταφυλλόπουλος (συνήγορος) ἔλεγε μεταξύ ἄλλων: «ὅταν δέ κηρυσσώμεθα ὑπέρ τοῦ εὐγενοῦς σοσιαλισμοῦ, τοῦ μή συγκρουομένου μέ τόν ποινικόν νόμον, δέν ἔπρεπε νά λησμονῶμεν ὅ-

AOTEPOMA

τι ἀκριδῶς αὐτό εἶναι τό ζήτημα, ἄν ὑπάρχουν πλέον τά ὅρια, τά όποῖα θέτει σήμερον ό νόμος εἰς τήν ἐκδήλωσιν κοινωνικῶν καί πολιτικῶν ἰδεῶν...» Εἰς δέ τήν « Ἀκρόπολιν» μετά τήν άθωωτικήν ἀπόφασιν ἔγραφεν ὁ Σ. Φαρμακίδης: «Τί εἶναι Θρησκεία, τί Πατρίς, τί Ἐκπαίδευσις, πῶς θά ζήση ἕνα σύγχρονον Κράτος, πῶς θά ἐξασφαλίση τό εἶναι του, πῶς  $\theta$ ' ἀποκρούση τούς ἐχθρούς του - ποῖος δ ἐχθρός ό ἔξω, ποῖος ὁ ἔσω — ποῖος ὁ τύραννος ὁ ἔξω, ποία ἡ ὀλιγαρχία ή ἔσω — ποῖα ἱστορικά στοιχεῖα ἔχουν ἀκόμη δικαιώματα εἰς τήν συνύφανσιν τοῦ μέλλοντος ἐθνικοῦ βίου, ποῖα ράμματα ἐσάπησαν καί θά ξηλώσουμε — αὐτό θά τό διαδάσωμεν πλέον κάτω ἀπό τό ἄπλετον φῶς, θά τό συζητήσωμεν μέ τήν ἀδέσμευτον σκέψιν μας, θά τό ἀκονίσωμεν ἐπάνω εἰς τό ἀκόνι τοῦ λόγου, ἀφοῦ ἐπλάσθημεν ἄνθρωποι, καί ὄχι ὑποζύγια, θά τό ἐρευνήσωμεν φιλοσοφικά — δέν θά ύποταχθώμεν παρά εἰς τά πορίσματα τὰφίνοντα ἀνοικτόν τό φῶς, τά ἐξυπηρετοῦντα ὄντως τήν λαϊκήν εὐημερίαν, τά καθαιρούντα οίανδήποτε όλιγαρχίαν»...

Ό Ρήγας Γκόλφης ἔκρινε τό διδλίον καί κατέληγεν: «Κι' ἀπάνου ἀπό ὅλα, ἔνας μαρτυρικός ἀγώνας ἀνθρώπων πού θέλουνε νά φωτίσουν, νά κτυπήσουν πρόληψη καί σκλαδιά, νά φυσήξουν ἕναν ἀέρα πολιτισμοῦ, νά λύσουν τούς δεμένους κόμπους ένός μαύρου μεσαιωνισμοῦ, πού πλακώνει τά στήθια τῆς κοινωνίας καί τά σπαράζει σἄν ἄγριο θεριό».

Μεταξύ τῶν ἀπολογιῶν τῶν κατηγορουμένων (ἀρχικῶς 23, εἰς δίκην δέ παραπεμφθέντων 12) συναντῶμεν πολλάς φωτισμένης ἀντιλήψεως, καθώς καί πολλάς δικαστικάς σκέψεις μεσαιωνικής ἐποχής. Οὕτω π.χ. ὁ Γ. Κόσσυβας καπνεργάτης ἀπολογούμενος λέγει: «Εἶμαι ὀπαδός τοῦ φιλοσοφικοῦ ἀναρχισμοῦ καί τῆς διδασκαλίας τοῦ Εὐαγγελίου, ὅπως παραδέγεται αὐτάς ὁ Τολστόι. Τάς ἰδέας μου ταύτας έξέφραζον άπλῶς εἰς συζητήσεις, οὐδείς δέ ποτέ κατώρθωσε νά μέ πείση ὅτι δέν εἶναι ὀρθαί. ᾿Αντικρούων δέ τούς ἀντιφρονοῦντας δέν ἔπραττον τοῦτο ἐπί σκοπῷ ἀναρχικής ή ἀντιθρησκευτικής προπαγάνδας ή προσηλυτισμού, άλλά μόνον διότι ἐνόμιζον καθῆκον μου νά ὑπερασπίσω τάς πεποιθήσεις μου». Βλ. τό καί σήμερον ἀκόμη ἀξιανάγνωστον φυλλάδιον τοῦ Κ. Τριανταφυλλοπούλου, Θεός καί Θέμις (ἔλεγχος τοῦ 13. [1912] δουλεύματος τῶν ἐφετῶν Λαρίσης) 1912, ἀναιροῦν τάς περί ἀθεΐας, σοσιαλισμοῦ, ἀναρχισμοῦ, ἠθικῆς κλπ. σκέψεις τοῦ δουλεύματος.

24. Τό τήν 10 Σεπτεμδρίου 1909 εκδοθέν ψήφισμα τῆς «᾿Αλληλοδοηθητικῆς ἀδελφότητος τῶν τυπογράφων ᾿Αθηνῶν» ἀνέφερε μεταξύ ἄλλων καί τά έξῆς: «Κηρύσσεται ὑπέρ τῆς ὅσον τό δυνατόν ταχίστης συγκλήσεως Ἐθνοσυνελεύσεως μετά νομοθετικῆς ἔξουσίας, πρός παγίωσιν τῆς νέας τάξεως τῶν πραγμάτων καί ψήφισιν νέων ὀργανικῶν νόμων, στηριζομένων ἐπί τῶν προόδων τῶν πολιτικῶν, οἰκονομικῶν καί κοινωνικῶν ἐπιστημῶν, ἰδίως δέ φορολογικῶν, δασμολογικῶν, διοικητικῶν καί ἐκλογικοῦ, καί τῆς συντάξεως ἐργατικῆς νομοθεσίας, τεινούσης εἰς δελτίωσιν τῆς ὑγιεινῆς, τῆς ἡθικῆς καί τῆς οἰκονομικῆς καταστάσεως τῶν ἐργαζομένων τάξεων, καί ἀνύψωσιν επομένως τοῦ λαϊκοῦ φρονήματος».

25. Η δράσις τοῦ Βενιζέλου κρίνεται ἀντικειμενικῶς κοινωνιολογικῶς, ὅσον εἶναι ἀνθρωπίνως δυνατόν καί εἰς βαθμόν μή εὑρισκόμενον συνήθως πανταχοῦ, ἀπό τόν Σκληρόν (Προβλήματα σελ. 106-120). «Ὅ,τι ἦταν ἀνθρωπίνως δυνατό νά γίνη ἀπό ἔναν Ἔλληνα πολιτικό στήν ἐκτάκτως πολύπλοκη ἱστορική ἐκείνη στιγμή, (Κίνημα Γουδῆ), ὁ Βενιζέλος τὄκανε καί ἔδειξε ὄγι μόνον ἀδιάπτωτη καλή θέλη-

ση καί ἐνθουσιασμό γιά δημιουργική δρᾶσι, ἀλλά καί ὅλα τά χαρίσματα ένός πράγματι μεγάλου πολιτικοῦ μυαλοῦ καί χαρακτῆρος (πλατιές ἀντιλήψεις, μεγάλα μέσα ἐφαρμογῆς, σπανία προσαρμοστικότητα πνεύματος, ψυχικό σθένος, τόλμη, ἀδιάπτωτο ἡθικό κ.τ.λ. κ.τ.λ.)...

Δοκίμασε νά κάνη ἐπισήμως τήν ἀστική ψυχική καί πνευματική ἐπανάστασι μας, χτυπώντας ἀνοιχτά κάθε ψευτοαριστοκρατικό σχολαστικό ἱστορικό ἀπομεινάρι καί θέτοντας τίς ἀκλόνητες πιά βάσεις τοῦ ἀστικοῦ μας ψυχικοῦ καί πνευματικοῦ συγχρονισμοῦ...

Καί τό δημιουργικό ἔργο τοῦ Βενιζέλου εἶναι πολύ μεγάλο καί θά μείνη στή νεώτερη ἱστορία μας ὡς ἔνας δημιουργικός σταθμός, ὁ πιό σπουδαῖος ἀναμφιθόλως, ὕστερα ἀπό τή μεγάλη μας Ἐπανάσταση τοῦ 1821».

Σκιαγραφίαν τοῦ ἔργου τοῦ Βενιζέλου 6λ. καί εἰς Ἰ. Ἡλιάκη, Εἰρήνη ἤ πόλεμος 1916· καί Ἰ. Καλιτσουνάκι, Venizelos und Neugriechenland 1915.

26. Έφημερίς τῶν συζητήσεων τῆς Βουλῆς. Β΄ Άναθεωρητική Βουλή Τόμ. Α΄ (1911) σελ. 1216.

27. Βλ. Τόμ. Α΄ σελ. 259-299. Ἡ νομοθεσία αὕτη συνεπληρώθη καί οἰκονομικῶς συνεχρονίσθη μέ τάς μεταπολεμικάς ἀνάγκας ὑπό τοῦ Σπυρίδου κατά τό 1920, ἐψηφίσθησαν δέ καί τά ὑπό τῆς Ἑλλάδος δεκτά γενόμενα ἐν τῷ συνεδρίῳ τῆς Οὐασιγκτῶνος (1919).

Νόμος 1827 (1920) περί κυρώσεως τοῦ ἀπό 7 Ματου 1919 Ν.Δ. «περί ὑπαγωγῆς τοῦ ἐμπορικοῦ ναυτικοῦ εἰς τό ὑπουργεῖον τῆς Ἐθνικῆς Οἰκονομίας καί προσθήκης συναφῶν διατάξεων (διπλώματα ἐργατῶν θαλάσσης, ἐργασία ἐπί τῶν πλοίων, Ν.Α.Τ.).

Νόμος 2112 (1920) περί ύποχρεωτικής καταγγελίας της συμβάσεως ἐργασίας ἰδιωτικῶν ὑπαλλήλων.

Nόμος 2114 (1920) περί τροποποιήσεως καί συμπληρώσεως τοῦ νόμου,  $B\Omega MA'$  «περί περιθάλψεως τῶν ἐν τοῖς μεταλλείοις καί μεταλλουργείοις παθόντων καί τῶν οἰκογενειῶν αὐτῶν», ὡς ἐτροποποιήθη ὑπό τοῦ νόμου 3981 τῆς 7 Ἰαν. 1912.

Νόμος 2111 (1920) περί ἀδικημάτων κατά τῆς ἐλευθερίας τῆς ἐργασίας, δι' οὖ κατηργήθη τόν ἄρθρον 167 τοῦ Π.Ν.

Nόμος 2160~(1920) περί χυρώσεως τοῦ ἀπό 25 Φε- δρουαρίου  $1919~N.\Delta.$  «περί μεταρρυθμίσεως τοῦ ἀπό 21 Φεδρουαρίου  $1919~N.\Delta.$  περί προσωρινῆς ρυθμίσεως τῶν ἐργατικῶν σχέσεων ἐν τῆ καπνοδιομηχανία».

 $B.\Delta$  τῆς 15 Μαΐου 1920 περί ἐπαγγελματικῶν σωματείων.

Νόμος 2193 (1920) περί τροποποιήσεως καί συμπλη-ρώσεως διατάξεων ἐργατικῶν τινων νόμων.

Νόμος 2269 (1920) περί χυρώσεως τῆς διεθνοῦς συμβάσεως τῆς Διεθνοῦς Συνδιασχέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγχτῶνος, περί περιορισμοῦ τῶν ὡρῶν ἐργασίας ἐν ταῖς βιομηχανιχαῖς ἐπιχειρήσεσιν εἰς ὀχτώ χαθ' ἡμέραν χαί 48 χαθ' ἑβδομάδα.

Νόμος 2270 περί κυρώσεως τῆς περί ἀεργίας διεθνοῦς συμβάσεως τῆς Διεθνοῦς Συνδιασκέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγκτῶνος.

Νόμος 2271 περί κυρώσεως τῆς διεθνοῦς συμβάσεως τῆς Διεθνοῦς Συνδιασκέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγκτῶνος, περί καθορισμοῦ κατωτάτου ὁρίου ἡλικίας τῶν ἀνηλίκων εἰς τάς βιομηχανικάς ἐργασίας.

Νόμος 2272 περί κυρώσεως τῆς περί νυκτερινῆς ἐργασίας ἀνηλίκων ἐν τῆ διομηχανία διεθνοῦς συμδάσεως τῆς Διεθνοῦς Συνδιασκέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγκτῶνος.

AQTEPQMA

Νόμος 2273 περί ἀπαγορεύσεως χρήσεως τοῦ λευχοῦ (χιτρίνου) φωσφόρου εἰς τήν διομηχανίαν τῶν πυρείων.

Νόμος 2274 περί χυρώσεως τῆς διεθνοῦς συμβάσεως τῆς Διεθνοῦς Συνδιασχέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγκτῶνος περί ἐργασίας τῶν γυναιχῶν «πρό καί μετά τόν τοκετόν».

Νόμος 2275 περί κυρώσεως τῆς περί νυκτερινῆς ἐργασίας τῶν γυναικῶν διεθνοῦς συμδάσεως τῆς διεθνοῦς Συνδιασκέψεως τῆς Ἐργασίας τῆς Οὐασιγκτῶνος.

 $B.\Delta$ . τῆς 16 Τουνίου 1920 περί ἐπεκτάσεως τοῦ νόμου 2112 «περί καταγγελίας τῆς συμβάσεως τῆς ἐργασίας τῶν ἰδιωτικῶν ὑπαλλήλων» καί ἐπί τῶν ἐργατῶν τεχνιτῶν καί ὑπηρετῶν.

Β.Δ. τῆς 1 Αὐγ. 1920 περί κωδικοποιήσεως εἰς ε̈ν ε˙νιαῖον κείμενον τῶν διατάξεων τοῦ νόμου 3974 «περί ἐκ-δικάσεως τῶν μεταξύ ἐργατῶν καί ἐργοδοτῶν διαφορῶν».

28. Βλ. σελ. 347 σημ. 3.

29. Νόμος 1043 (1917) περί φορολογίας τῶν ἐχτάκτων κερδῶν (τροποποιηθείς διά τῶν νόμων 1285, 1598 (1918), 1678, 1754, 1774 (1919) καί τῶν Ν.Δ. τῆς 22. Τουνίου καί 31 Τουλίου 1919 καί καταργηθείς ἀπό 1 Τανουαρίου 1920 διά τοῦ νόμου 2173 (1920). Νόμος 1337 (1918) περί τοῦ ἐξ ἀδιαθέτου κληρονομικοῦ δικαιώματος τοῦ Κράτους κλπ. Νόμος 1640 (1919) περί φορολογίας τῶν καθαρῶν προσόδων. Νόμος 1641 (1918) περί φορολογίας τῶν κληρονομιῶν, δωρεῶν, προικῶν καί κερδῶν λαχείων (καταργήσας τούς ἀπό τοῦ 1909 καί ἐξῆς σχετικούς νόμους). Νόμος 1642 (1919) περί φορολογίας τῆς αὐτομάτου ὑπερτιμήσεως τῆς ἀκινήτου ἰδιοκτησίας.

30. Πρός συμπλήρωσιν τῆς ἐπισκοπήσεως ταύτης, δέν εἶναι ἄσκοπον μοῦ φαίνεται, νά μνημονευθῆ, ἐνταῦθα, καί λαϊκή τις ἐργατική σοσιαλιστική φιλολογία, συγγραφεῖσα ἤ μεταφρασθεῖσα ὑπό διανοουμένων, ἐργατῶν, ἤ ἐργατικῶν ὀργανώσεων, ἀφοῦ καί ἀλλαχοῦ εἰς τό ἔργον τοῦτο, ἐμνημονεύθησαν ἔλληνικαί ἐργασίαι ὅλως παραμικράς σημασίας (ἐν δυσαρμονία πρός τήν λοιπήν γενικῶς φιλολογίαν), ἐλείψει δυστυχῶς καλυτέρας ἔλληνικῆς φιλολογίας.

Bebel-Σ. Οἰκονόμου, Η γυνή καί δ κοινωνισμός 1892 Θ. Κωνσταντινίδου, Ο σοσιαλισμός ἐν Έλλάδι 1910: Πλ. Δρακούλη, Τί σημαίνει σοσιαλισμός 1911: Έ. Μιχαλοπούλου, Σοσιαλισμός καί Πατριωτισμός 1912 Σ. Θεοδωροπούλου, Ή ἐργατική νομοθεσία τῆς Ἑλλάδος 1912: Ν. Δούμα, Ξύπνα ἐργάτη 1913: Τοῦ αὐτοῦ, Τό Βασίλειον τοῦ Θεοῦ καί ὁ Σοσιαλισμός 1913. Έ. Μιχαλοπούλου, Ὁ πόλεμος (έλλην. ἐργ. σύλλογος Γερμανίας) 1913: Ζαχαρ. Βεζεστένη, Ὁ ἐργατικός ἀγών (συνδικαλισμός) Κων/πολις 1914 'Α. Σαραντίδου, 'Η κοινωνική έξέλιξις 1916: Σ. Παπαδοπούλου, Αί δύο ἐχθρικές τάξεις 1918 'Α. 'Αρδίτη, 'Ο 'Αλκοολισμός 1919 Γ. Κατσιώλη, Ο ἐρυθρός κίνδυνος Νέα Υόρκη 1919: Γ. Γεωργιάδη, Τί εἶναι ἀπεργία 1920. Έγκελς (Μετάφρ. Σ. Φημίου), Οὐτοπιστικός καί ἐπιστημονικός σοσιαλισμός 1920. Β. Παπαδασιλείου, «Αί σύγχρονοι διεθνεῖς οἰχονομιχοχοινωνικαί τάσεις», « Άθηναϊκή» 1920 (371-378).

'Ανωνύμως (πρωτότυπα ή μεταφράσεις) ή ἄνευ ἔτους. Κ. Ναίν, 'Ο σοσιαλισμός καί ή πάλη τῶν τάξεων 1919· Ή σύγχρονος ἐργατική μας ζύμωσις 1918· Κατή-χησις τῶν ἐργατῶν (Θεσσαλονίκη)· Δ. Τσερκέζου, Οἱ ρωσσικές φυλακές· Π. Κροπότκιν, Πρός τούς Νέους 1917· Τί σημαίνει αὐτή ἡ ἀπεργία (Cincinati, Ο) 1918· Π. Δρακούλη, 'Η κοινωνία τοῦ Μέλλοντος· 'Α. Περίδου, Μερικά διά τόν ἐργάτην· 'Ι. Γκέντ, Τό ὀκτάωρο, τοῦ αὐτοῦ, 'Ο

Κολλεχτιβισμός, Έ. Πουασσόν, Τί εἶναι σοσιαλισμός 1919 κλπ. κλπ.

31. Οδτοι συνέπηξαν καί τήν Κοινωνιολογικήν Έταιρίαν (1908) ή ώς μετά ταῦτα ἐκλήθη « Έταιρεία τῶν Κοινωνικῶν καί Πολιτικῶν ἐπιστημῶν», ἡ ὁποία σκοπεῖ ὅτι περίπου καί τό ἐν Γερμανία «Σωματεῖον Κοινωνικῆς Πολιτικῆς», δηλαδή ἱσταμένη ἀμέτοχος τῆς κοινωνικῆς διαπάλης, νά ἀγωνίζηται διά τό ἀληθές καί τό καλόν, τό ἐπιεικές καί τό δίκαιον, προσδίδει δέ εἰς τάς ὑψίστας ταύτας δυνάμεις τῆς κοινωνικῆς ζωῆς τήν ἐμπρέπουσαν εἰς αὐτάς δαρύτητα.

32. Φυσικόν εἶναι ἀπό σοσιαλιστικῆς (κομμουνιστικῆς) ἀπόψεως νά μή κρίνεται πολύ εὐνοικά τό ἔργον τῶν Κοινωνιολόγων. «Τό κήρυγμά του ἤτανε ὅχι πάλη τῶν τάξεων, ἀλλ' ἀρμονία τάξεων, συμδιδασμός ἐργασίας καί κεφαλαίου... Ἔτσι μέ τή συμφωνία αὐτή ἡ ἐργατική τάξη παύει νἆναι ἀνεξάρτητο καί ἐπαναστατικό κοινωνικό στοιχεῖο καί γίνεται αὐτή ἡ ἴδια ὄργανο διαιωνίσεως τῶν δεσμῶν της». «Ἡ σύγχρονη ἐργατική μας ζύμωση» (᾿Ανατύπωσι ἀπό τόν «Ἐργατ. ᾿Αγῶνα») 1918 σελ. 30.

33. Βλ. Β. Χωραφᾶ, «Σελίδες ἀπό τήν σύγχρονον σοσιαλιστικήν κίνησιν τῆς Έλλάδος» («Σοσιαλιστικά φύλλα» 1915) Τεῦγ. 2-6.

34. Μαζαράχη, Δεστούνη, Μονοκρούσου, Νεοφύτου, Λιβαδᾶ.

35. Βλ. σελ. 284/285.

36. Βλ. Ἡ μεγάλη ἀπεργία τῶν γαιανθρακοεργατῶν ἐν Πειραιεῖ (᾿Απρίλιος 1912). Πλήρης λογοδοσία τῆς δράσεως καί διαχειρίσεως τοῦ συμβουλίου.

37. Δι' αὐτῆς ἐπετεύχθη αὔξησις τῶν ἡμερομισθίων κατά 10%, αἱ δέ ἐργάσιμοι ὧραι τοῦ Σαββάτου περιωρίσθησαν ἀπό 8 εἰς 5. Βλ. καί Ν. Σαλιβέρου, Συγκριτικός πίναξ ἐργατικῶν ἡμερομισθίων καί μισθῶν τῶν ἐτῶν 1914-1920, ᾿Αθῆναι 1920.

38. Τάς ἐργοδοτικάς ἀντιλήψεις προκειμένης ἀπεργίας ἀντεπροσώπευε παρ' ἡμῖν ὁ Ἰ. Σπετσιώτης (Τό ἐργατικόν ζήτημα [Ἀπεργίαι] Μέλλον Β [1920] σελ. 343). Γενικῶς δέ τάς ἐργοδοτικάς ἀντιλήψεις καί μάλιστα ἐπιμόνως καί εἰς ἄκρον (ὡς ἄλλος Bueck ἐν Γερμανία) ἀντιπροσωπεύει ὁ Ἰ. Βαρδαγιάννης (εἰς Β.Β.Ε).

39. Σφοδρά πολεμική διεξήχθη π.χ. κατά τῶν τελευταίως (1920) ὑπό τοῦ Σπυρίδου εἰσαχθέντων εἰς τήν δουλήν ἐργατικῶν (ἤ ἀντεργατικῶν ὡς ἔλεγον οἱ ἐργάται) νομοσχεδίων, τά ὁποῖα ἐψηφίσθησαν μέν, μετά οὐσιώδεις ὅμως ἐπί συμφέροντι τῶν ἐργατῶν δελτιώσεις, αἱ ὁποῖαι ἐπετεύχθησαν διά τῆς καταπολεμήσεως αὐτῶν ἔν τε τῷ σοσιαλιστικῷ τύπῳ καί τῆ Βουλῆ.

Ό νῦν ἐκδιδόμενος σοσιαλιστικός τύπος ἐν Ἑλλάδι εἶναι ὁ ἑξῆς: « Ἐργατικός ᾿Αγών», κεντρικόν ὅργ. τοῦ σοσ. ἐργ. κόμμ. τῆς Ἑλλάδος, «Ριζοσπάστης», (ὑπό τόν πολιτικόν ἔλεγχον τῆς κεντρ. Ἐπιτρ. τοῦ Σ.Ε.Κ.)· «Καπνεργάτης» (Καπνεργατικῆς Ὁμοσπ.)· «Συνειδητός Ἐργάτης» (Ὁμοσπονδ. ἡλεκτροκινήσεως)· « Ἄμυνα» (ὄργ. τῶν ἐργατ. τάξεων τῆς Ἑλλάδος), ἄπασαι ἐν ᾿Αθήναις. «Αναπτί» ἱσπανοεβραϊστί), «Φωνή τοῦ Ἐργάτου» ἐν Θεσσαλονίκη. «Νέα Ζωή», ἐν Καβάλλα. «Νέος Ἐργάτης», ἐν Χανίοις. Ἐν ᾿Αμερικῆ δέ ἐκδίδονται « Η Φωνή τοῦ Ἐργάτου» (Νέα Ὑόρκη) καί ἡ « Ὀργάνωσις» (Detroit Mich.).

40. Βλ. Εἰς Αὔρας Θεοδωροπούλου, Τό διεθνές γυναικεῖον συνέδριον τῆς Γενεύης 1920, Μαρίας Νεγρεπόντη, Η γυναικεία κίνησις ἐν Ἑλλάδι. Τό ἔτος 1952 ὁ Καλιτσουνάκις δημοσιεύει στήν «Ἐπιστημονικήν Ἐπετηρίδα τῆς Παντείου ἀνωτάτης Σχολῆς Πολιτικῶν Ἐπιστημῶν» (νῦν Πάντειο Πανεπιστήμιο Πολιτικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν) θαυμάσια παρουσίαση τῆς κεϋνσιανῆς θεωρίας, ἡ ὁποία ἀποτελεῖ σταθμό στήν ελληνική οἰκονομική ἐπιστήμη, ὑπό τόν ἤδη ἀναφερθέντα τίτλο: Κεϋνσιανή καί ἀντικεϋνσιανή θέωρησις τῆς οἰκονομικῆς ἰσορροπίας (ἀνάτυπον 16 σσ.).

Μολονότι ὁ Καλιτσουνάχις, μέ τήν ταπεινοφροσύνη ή ὁποία τόν διέχρινε, ὡς μεγάλος ἐπιστήμων πού ἦταν, χρίνει τήν μελέτη του ὡς «ἔχθεσιν συνοπτιχωτάτην [...] σχιαγραφοῦσα μᾶλλον τήν θέσιν τοῦ προβλήματος», ἐμεῖς ὑποχρεούμαστε νά τήν θεωρήσουμε ὡς λίαν ἀξιόλογη καί χρήσιμη γιά ἐχεῖνον ὁ ὁποῖος θέλει νά εἰσχωρήσει ἐπιτυχῶς στήν κεϋνσιανή σχέψη καί τήν μαχροοιχονομία γενιχώτερα. Ἄξιο εἶναι ἐδῶ νά σημειωθεῖ ὅτι ὁ Καλιτσουνάχις δέν περιορίζεται σέ ἀπλή ἔχθεση τῆς Γενιχῆς Θεωρίας τοῦ Κeynes, ἀλλά προχωρεῖ χαράσσοντας γραμμές στήν οἰχονομιχή θεωρία καί οἰχονομιχή πολιτιχή. Καί περί τούτων παραθέτουμε, ἀπό σ. 4 τά γραφόμενά του:

Ή διασφάλισις τῆς ἀπασχολήσεως κάθε ἀνθρώπου, ἡμπορεῖ νά λάβη χώραν μέ τήν ὡς ἄνω αὐτορρυθμιζομένην ἐλευθέραν ἀγοράν τῆς ἀτομικιστικῆς οἰκονομίας;

Ή αὐτορρύθμισις φαίνεται ὅτι δέν λειτουργεῖ ἱκανοποιητικῶς καί ἐπομένως δέν διασφαλίζει τήν πλήρη ἀπασχόλησιν. Πάντες δέ περαιτέρω συμφωνοῦν εἰς τήν καταπολέμησιν τῆς μαζικῆς ᾿Ανεργίας.

Τό φαινόμενο τῆς ᾿Ανεργίας δέν εἶναι ἀπλοῦν. Ένα ποσοστόν ἀνεργίας ὑπάρχει πάντοτε εἰς κάθε ἐπάγγελμα. Ένα τμῆμα τοῦ ποσοστοῦ τούτου ανάγεται εἰς ασθένειαν, αναπηρίαν (σωματικήν ἤ πνευματικήν) καί εἶναι ἄσχετον μέ τό ἐνταῦθα ἐρευνώμενον θέμα. Ἄλλο ποσοστόν ἀνάγεται εἰς τήν ἐναλλαγήν τῆς θέσεως τοῦ ἐργάτου, ἀπό μίαν εἰς ἄλλην ἀπασγόλησιν, διά τήν δποίαν προέρχεται σχετικῶς χρόνος. ᾿Αλλά καί ἡ ἀνεργία αὕτη «κανονική», ἤ τῆς «τριδῆς» λεγομένη, δέν θεωρεῖται ως κάτι ἀσύνηθες καί ἐπικίνδυνον. Ώσαύτως ύπάρχει ή λεγομένη «ἐποχιακή» ἀνεργία, τήν ὁποίαν ἐνταῦθα παραβλέπομεν, διά νά καταλήξωμεν εἰς τήν λεγομένην «κυκλικήν» ἀνεργίαν, δηλαδή τήν προεργομένην άπό τήν οἰκονομικήν διακύμανσιν καί ιδίως τήν φάσιν αὐτῆς τῆς ὑφέσεως. Ἐνταῦθα πρέπει νά έξετασθῆ δλόκληρος ή οἰκονομική έξέλιξις καί νά καταλήξωμεν εἰς μέτρα κατά τῆς ἀσταθείας καί ύπέρ τῆς σταθερότητος τῆς οἰκονομικῆς διαδρομής, νά μή περιορισθώμεν δέ μόνον εἰς μέτρα έναντίον τῶν ἐκδηλώσεων τῆς ἀνεργίας. Οὕτως ή ύπέρ τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως πολιτική θά κατέληγεν εἰς συγκυριακήν πολιτικήν. Μετά τόν πρῶτον ὅμως παγκόσμιον πόλεμον παρουσιάσθη κατά τρόπον καθαρώτερον καί εν ἄλλο εἶδος ἀ-

νεργίας, ή όποία διαρχῶς ηὔξανε καί τήν όποίαν ἐκάλεσαν «διαρθρωτικήν», «συστατικήν». Ἐνῶ δέ ή φύσις καί τά αἴτια τῶν ἄλλων ἀνεργιῶν ἔχουν κατ' ἀρχήν διαγνωσθη, τά αἴτια της «συστατικής» ἀνεργίας ἐπιδέχονται διαφόρους ἐξηγήσεις. Ἡ ἀνεργία αὕτη δυνατόν νά προέλθη ἀπό δαθείας μετατροπάς (πόλεμος) τῶν μέχρι τοῦδε βάσεων τῆς οἰκονομίας, ἀπό ἐκβιομηχάνισιν παλαιῶν χωρῶν, ἀπό ὀρθολογιστικήν τεχνικήν όργάνωσιν, ἀπό μετατόπισιν πληθυσμῶν (Μικρασιατική καταστροφή 1922, μετατοπίσεις πληθυσμῶν πολέμου 1939/45) κλπ., αι δποῖαι ἐπιφέρουν είς τήν διάρθρωσιν τῆς οἰχονομίας ἀνατροπάς, διότι ἀπρόσφορος οἰχονομιχή πολιτιχή δέν ἐπέτρεψεν οὐδαμῶς, ἤ πλήρως ἤ τουλάχιστον ταχέως, τήν ἀναπροσαρμογήν τῆς οἰκονομίας. Τό είδος τοῦτο τῆς ἀνεργίας όμοιάζει μέχρις ένός σημείου μέ τήν τῆς «τριδῆς», ἀλλά καί μέ τήν «χυχλιχήν». Εἶναι δυνατόν νά ἔχη τά αἴτιά του εἰς ἐξωγενεῖς ἀφορμάς, τῆς οἰχονομίας, ἀλλά ἴσως καί εἰς ἐνδογενεῖς δυσχερείας τοῦ ὡρίμου πλέον Κεφαλαιοκρατισμού. Είς τήν τελευταίαν ταύτην περίπτωσιν ἐμφανίζεται ἡ ἀδυναμία τῆς οἰκονομίας νά ἀπασχολήση ὅλους τούς θέλοντας νά ἐργασθοῦν, ὄχι μόνον περιοδικῶς, ἀλλά καί διαρχῶς. Τοῦτο δέ εἶναι ἀχριδῶς καί τό θέμα τό όποῖον προβάλλει ή θεωρία τῆς πλήρους ἀπασγολήσεως. Συνεπῶς εἰς τήν οἰκονομικήν Πολιτικήν διαγράφονται πλέον νέα καθήκοντα καί μία εὐρυτέρα ἀποστολή. Θά ἦτο μυωπία μία τόσον ἐξώφθαλμον διαρχή ἀνεργίαν, νά ἡθέλαμεν νά θεωρήσωμεν ώς «χυχλιχήν». Τίθεται λοιπόν τό ἐρώτημα ἐάν αὕτη προέρχεται ἀπό ἀτέλειαν τῆς αὐτορρυθμίσεως τῆς ἐλευθέρας ἀγορᾶς τῆς ἀτομικιστικής οἰκονομίας — εἴτε κυκλική εἴτε διαρκής

ADTEPOMA

εἶναι ἡ ἀνεργία αὕτη. Ὁ Νεοφιλελευθερισμός δέν παραδέχεται ὅτι ἡ κρατοῦσα φιλελευθέρα οἰκονομία εἶναι ἀνίκανος νά ρυθμίση τήν ἀνισορροπίαν αὐτή, δεδομένης πάντως μιᾶς καλῶς ρυθμιζομένης συναγωνιστικῆς οἰκονομίας, εἰς ὅλας αὐτῆς τάς ἐκδηλώσεις καί εἰδικῶς καί εἰς τάς τοῦ χρήματος.

Συνεπῶς ἐνδείχνυται ὅπως τό κράτος παρέμδῃ καί ἐπιδιώξῃ ἐν ἀνάγκῃ τήν ἀλλοίαν διαμόρφωσιν καί αὐτῆς ταύτης τῆς διαδικασίας τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς. Ἐπί πλέον δηλαδή τῆς διασφαλίσεως μόνον τοῦ ἐλευθέρου ἀνταγωνισμοῦ καί τῆς παραμερίσεως τῶν οἰονεί Μονοπωλίων, ὡς μέχρι τοῦδε ἐγίνετο ἤ τοὐλάχιστον ὑπελάμβανεν εἰς τάς κατασκευάς της ἡ θεωρία, ζητεῖται ἡ ἀνωτέρω διαρθρωτικῆς μορφῆς παρέμβασις εἰς τήν οἰκονομικήν λειτουργίαν.

Εἰς τό μέτρον τῆς παρεμβάσεως ἀρχίζει ἡ διαμάχη. Οἱ Κεϋνσιανοί ὑπέρμαχοι τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως θέλουν νά καταπολεμήσουν τήν ἀνεργίαν διά παντός τρόπου καί μέ οἱανδήποτε θυσίαν, ἔστω καί τῶν κλασσικῶν ἀρχῶν τῆς ἐλευθέρας ἀγορᾶς, ἐνῷ ἡ ἀντικεϋνσιανή ἀντίληψις, δέν εἶναι διατεθειμένη νά προχωρήση εἰς πᾶσαν καί οἱανδήποτε θυσίαν καί ἰδίως τῆς οἰκονομικῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀτόμου.

Η ίδέα λοιπόν τῶν κλασσικῶν περί τῆς αὐτοδυνάμου ρυθμίσεως τῆς οἰκονομίας δέν εἶναι σήμερον ἀποδεκτή, ιδίως είς τήν ἐποχήν τῆς ὑφέσεως, ἀπό αὐτήν δέ προήχθη κατόπιν καί ἡ τελική ἐγκατάλειψις τοῦ οἰκονομικοῦ αὐτοματισμοῦ. Θπως οἱ μισθοί κατά τήν ἄνθησιν παρακολουθοῦν ἀργότερον τήν ὕψωσιν τῶν τιμῶν, ἔτσι καί κατά τήν πτῶσιν ἀκολουθοῦν αὐτήν δραδύτερον, δυσχεραινομένης οὕτω τῆς ὑπερνικήσεως τῆς ὑφέσεως. Πάντως τότε θά εἶχε σημασίαν ή πτῶσις αὕτη τῶν μισθῶν ἐάν ὁ ἐπιχειρηματίας παρεκινεῖτο, ὅπως ἐπενδύση τήν ἐξοικονομηθεῖσαν ἀπό τήν πτῶσιν τῶν μισθῶν καί τῶν λοιπῶν ἐξόδων χρηματικήν ποσότητα εἰς περαιτέρω οἰκονομικήν δραστηριότητα. ᾿Αλλά κατά τήν ἐποχήν τῆς ὑφέσεως δέν εἶναι δυνατόν νά λάδη χώραν τοιοῦτον τι. Ἡ πρωτοδουλία τοῦ ἐπιχειρηματία ἔχει τελείως παραλύσει, λόγω τῆς άπαισιοδόξου ἐνατενίσεως τοῦ μέλλοντος. Ἡ καθυστέρησις αΰτη τῆς ἐπενδύσεως χειροτερεύει ἀκόμη τήν κατάστασιν, διότι παραμένει άδρανής νέα ἀγοραστική δύναμις, μέ ἀποτέλεσμα τήν ὄξυνσιν τῆς ὑφέσεως καί μέ αὐτήν καί τῆς ἀνεργίας. Τοιουτοτρόπως εἶναι δυνατόν μέχρι σημείου τινός μόνον, νά λάβη χώραν ἀναπροσαρμογή τις αὐτόματος τῆς οἰκονομίας, προκειμένων έξωγενῶν διαταραχῶν, —ἰδίως μέ τήν ἀποκατάστασιν πλήρους ἀνταγωνισμοῦ, μικρά ὅμως θά εἶναι αὕτη καθόσον ἀφορῷ τήν ἄνισον κατανομήν τοῦ εἰσοδήματος καί τήν διαφορετικήν εἰς ταχύτητα ἀντίδρασιν τῶν μισθῶν καί τῶν τιμῶν. Ἑπομένως μέ τήν ἀπλῆν λειτουργίαν μιᾶς ἀγορᾶς ἐλευθέρας ἀτομικιστικῆς Οἰκονομίας, τό πρόβλημα τῆς ἀπασχολήσεως δέν λύεται. Δι' αὐτό σήμερον ἀποβλέπομεν πρός τό πρόβλημα τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως, ὄχι διά μέσου τῶν οἰκονομικῶν διακυμάνσεων, ἀλλά γενικῶς ὅλων τῶν συντελεστῶν, οἱ ὁποῖοι θέτουν εἰς κίνησιν τήν ἀπασχόλησιν ταύτην.

Φυσικῶς καταλήγομεν ὅτι ὁ πρωταρχικός συντελεστής εἶναι ἡ ζήτησις, ἀλλά κατά τήν ἀνάλυσιν ταύτην τῶν περί κυκλοφορίας τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς ἰδεῶν, εἰς τήν θεώρησιν τῶν σχέσεων ἀποταμιεύσεως καί ἐπενδύσεως, καταλήγομεν εἰς ἀντιθέτους ἀπόψεις ἀπό τάς κλασσικάς.

Κατά τήν κλασσικήν ἀντίληψιν πρός πᾶσαν ἐπένδυσιν ἀντιστοιχεῖ μία ἐξ ἴσου μεγάλη ἀποταμίευσις, μία ἀποχή ἀπό κατανάλωσιν. Διότι αἱ διά τήν ἐπένδυσιν διατεθεῖσαι παραγωγικαί δυνάμεις, δέν ἐξυπηρετοῦν συγχρόνως καταναλωτικάς διαθέσεις. Τούτου ἔνεκα ἡ ἀποταμίευσις εἰς τήν κατά παράδοσιν διδασκαλίαν κατελάμβανε προεξάρχουσαν θέσιν. Αὕτη καθώριζε τό μέγεθος τῆς δυνατῆς ἐπενδύσεως. Ἐάν ὑπάρχη ἡ ἀποταμίευσις, εἶναι ἐξησφαλισμένη καί ἡ ἐπένδυσις. Προβληματική δέν εἶναι ἡ ἐπένδυσις, ἀλλά ἡ ἀποταμίευσις.

"Ολως ἀντιθέτως ἡ Κεϋνσιανή διδασκαλία θεωρεῖ προδληματικήν τήν ἐπένδυσιν. Πρός αὐτήν πρό παντός στρέφεται ή νέα διδασκαλία. Βέδαια παραμένει καί τώρα πραγματικότης ὅτι πρός τήν ἐπένδυσιν πρέπει νά ἀντιστοιχῆ μία ἐξ ἴσου μεγάλη ἀποταμίευσις. 'Αλλά ἡ ἑκουσία ὅ-μως ἀποταμίευσις τοῦ εἰσοδηματία δέν ἀποτελεῖ πλέον τήν προϋπόθεσίν της: Ἡ ἐπένδυσις, χρηματοδοτουμένη διά τραπεζικής πίστεως, αὐτοδημιουργεῖ τήν ἀναγκαίαν ἀποταμίευσιν, ἄν καί ὄχι ἀκριδῶς ὑπό τήν μορφήν τήν ὁποίαν ἐννοοῦμεν ύπό τήν ἔννοια ἀποταμίευσις. Πρόσθετος ἐπένδυσις αὐξάνει τήν ἀπασχόλησιν καί ὑψώνει τό ονομαστικόν εἰσόδημα. Ἐπειδή ὅμως δέν ἔχει προηγηθη ήδη αὔξησις τῆς παραγωγῆς καταναλωτικῶν ἀγαθῶν, διά τοῦτο εἶναι δυνατόν ἡ κατανάλωσις ἐπί τοῦ παρόντος νά μήν αὐξηθῆ καθόλου. Ἡ ἀνάλωσις τοῦ ἐπί πλέον εἰσοδήματος όδηγεῖ μᾶλλον εἰς ύψώσεις τῶν τιμῶν μόνον. Πάντως εν παραμένει δέδαιον, ὅτι ἡ ἐκουσία ἀποταμίευσις έξεθρονίσθη. Έτι πρός: ἀποδεικνύεται ως λίαν ἐπικίνδυνος. Διότι ἄν ἀπέναντι τῆς ἀποταμιεύσεως δέν ἐμφανισθῆ μία ἴση ἐπένδυσις, τό γεγονός τοῦτο ἐπιφέρει ἀποτέλεσμα χαλαρωτικόν ἐπί τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς. Τό ἀποταμιευθέν μέρος δέν ἐπανεισρέει εἰς τήν παραγωγικήν διαδικασίαν καί ή συλλογική ζήτησις συστέλλεται. Ἐνδιαφερόμεθα έπομένως ὅπως ἡ ἐπένδυσις εἶναι ὄσον τό δυνατόν μεγαλυτέρα, διά νά συμπληρώνη τά κενά, τά διά τῆς ἀποταμιεύσεως δημιουργηθέντα εἰς τήν καθόλου ζήτησιν. ή ρυθμιστική ἐπίδρασις τοῦ τόκου, τήν ὁποίαν ἡ κλασσική θεωρία, ώς ἀνωτέρω εἴδομεν, εἶχε θεωρήσει μεταξύ ἀποταμιεύσεως καί ἐπενδύσεως, δέν ἀντέχει εἰς τήν σημερινήν κριτικήν πλέον. Ὁ τόκος ήμπορεῖ νά εἶναι ύψηλά, παρά μεγάλην ἀποταμίευσιν, πάντως ύψηλότερα ἀφ' ὅσον θά ἠδύνατο νά διευχολύνη μίαν ἐπένδυσιν. Οὕτως εἶναι δυνατόν αί ἐπενδύσεις νά ὑπολειφθοῦν τῆς ἀποταμιεύσεως. Μάλιστα, ή περίπτωσις αυτή ἀποτελεῖ τόν κανόνα, διότι αὐξανομένου τοῦ πλούτου ένός ἔθνους, πάντοτε ἕνα μεγαλύτερον ποσοστόν άποταμιεύεται, ἐνῷ αἱ πιθανότητες ἐπενδύσεως όλιγοστεύουν. Ἡ οἰκονομία εύρίσκεται λοιπόν ὑπό διαρχη πίεσιν τάσεων ύφέσεως καί ή πλήρης άπασχόλησις δέν εἶναι μόνον συζητήσιμος, άλλά καί ἀπίθανος.

Ο Κεϋνσιανισμός λοιπόν, ὁ ὁποῖος ἐνεφανίσθη εἰς μίαν ἐποχήν μεγάλης ὑφέσεως (1929/33), ὡς ἐπανάστασις κατά τῶν κρατουσῶν νομισματικοπολιτικῶν θεωριῶν, τείνει νά διαμορφωθῆ εἰς ὀρθόδοξον σύνθεσιν, ἡ ὁποία δυνατόν νά διαπιστωθῆ ἀπό τόν ἱστορικόν τοῦ μέλλοντος τῶν οἰκονομικῶν θεωριῶν, ὡς ἡ καμπή εἰς τήν ἀνάπτυξιν τῶν ἰδεῶν, καθόσον ἀφορᾳ τόν ρόλον τοῦ Κράτους ἔναντι τῆς Οἰκονομικῆς Ζωῆς.

Κατά τόν Κeynes ή Ισορροπία εἶναι δυνατή ὄχι μόνον ἐπί πλήρους ἀπασχολήσεως, ὡς οί Κλασσικοί ἐδέχθησαν, ἀλλά καί ἐπί μερικῆς μόνον ἀπασχολήσεως τῶν παραγωγικῶν συντελεστῶν. Ἐτσι ἡ ἀνεργία τήν ὁποίαν εἴδομεν ἀνωτέρω ἐμφανίζεται ὄχι ὡς παροδική δυναμική, ἀλλά καί ως μόνιμος στατική ἐκδήλωσις τῆς ἐλευθέρας ἀτομικιστικῆς οἰκονομίας. Αὐτή αὕτη ἡ συστατική συγκρότησις τῆς ἐλευθέρας ἀτομικιστικής οἰκονομίας γίνεται αἰτία τής μονίμου άνεργίας, διότι ἐπιτρέπει διαμόρφωσιν ἰσορροπίας καί πρίν ἔτι ἐπιτευχθῆ πλήρης ἀπορρόφησις τῶν έργατικῶν δυνάμεων. Τήν Κλασσικήν ἰσορροπίαν έθεώρησεν ὁ Κeynes ὡς εἰδικήν ἐκδήλωσιν τῆς οἰκονομικῆς διαδρομῆς καί ἀντέταξεν εἰς αὐτήν τήν ιδίαν του «Γενιχήν» θεωρίαν.

Κατά τόν Keynes δύο εἶναι οἱ προσδιοριστι-

κοί παράγοντες τῆς έκάστοτε συνολικῆς ἀπασχολήσεως: ἡ ἔντασις τῆς πρός κατανάλωσιν ροπῆς, ἡ προσδιορίζουσα τήν ποσότητα ζητήσεως ἀγαθῶν ἀμέσου τελικῆς καταναλώσεως, καί ὁ ρυθμός τῶν ἑκάστοτε ἐπενδύσεων, δηλαδή τῆς ζητήσεως ἀγαθῶν ὑλικοῦ κεφαλαίου.

 $\Delta$ ιά τήν δλικήν λοιπόν ζήτησιν καί συνεπ $\tilde{\omega}$ ς τόν δαθμόν τῆς ἀπασχολήσεως διεπιστώθησαν δύο μεγέθη, ή κατανάλωσις καί ή ἐπένδυσις. Διά τήν κατανάλωσιν ἕκαστος ἀποφασίζει διά τόν έαυτόν του, τί μέρος ἐχ τοῦ εἰσοδήματός του θά καταναλώση καί τί θά ἀποταμιεύση. Πάντως σπουδαῖον ρόλον ἐνταῦθα παίζει ἡ κατανομή τοῦ εἰσοδήματος. Προκειμένης μεγάλης συμμετοχῆς τοῦ εἰσοδήματος τῶν λαϊκῶν μαζῶν εἰς τό ἐθνικόν εἰσόδημα, ἡ δλική κατανάλωσις εἶναι μεγάλη, προκειμένης μεγάλης συμμετοχῆς τῶν μεγάλων εἰσοδημάτων εἰς τό ἐθνικόν εἰσόδημα, ἡ άποταμίευσις εἶναι μεγάλη. Ὁ δεύτερος συντελεστής, ή ἐπένδυσις, ἐξαρτᾶται ἀπό τάς ἀποφάσεις τῶν ἐπιχειρηματιῶν. Αὖται θά ἐξαρτηθοῦν ἀπό τήν σύγκρισιν τῆς ἀναμενομένης ἀποδόσεως τῶν κεφαλαιακῶν τοποθετήσεων, ἐν σχέσει πρός τόν τόχον τοῦ κεφαλαίου. Ἐάν ἡ ἀποταμίευσις εἶναι πολύ μεγάλη καί ἡ ἐπένδυσις μικρά, θά ἔπρεπε νά ηὔξανεν εἴτε ἡ κατανάλωσις, εἴτε ἡ ἐπένδυσις, ή καί ἀμφότεραι. Έν πάση περιπτώσει, ή δημοσιονομική πολιτική τοῦ Κράτους εἶναι δ ρυθμιστής εἰς τό ζήτημα τοῦτο. Διά προσφόρου φορολογικής πολιτικής ἐπιδιώκει τό m Kράτος νά ἐπιδράση ἐπί τῆς διανομῆς τοῦ εἰσοδήματος, ώστε νά αὐξηθῆ ή κατανάλωσις καί μειωθη ή ἀποταμίευσις. Τό πρᾶγμα δέν εἶναι εὔκολον. Ύψηλή φορολογία ἐπί τοῦ εἰσοδήματος τῶν ἐπιχειρηματιῶν, δυνατόν νά ἀνακόψη τήν ἐπένδυσιν. Σπουδαιοτέρα λοιπόν εἶναι ἡ ἐπίδρασις τοῦ Κράτους, ἡ ὁποία ἀσκεῖται διά τοῦ προϋπολογισμοῦ του, ἐπί τῆς ὅλης ζητήσεως. "Αν τό Κράτος δαπανήση περισσότερα τῶν ὅσων εἰσπράττει αὐξάνει τήν δλικήν ζήτησιν, ἀδιαφόρως τοῦ τρόπου τῆς ἐπιτεύξεως τούτου. Εἴτε δηλαδή δι' ύποδοηθήσεως τῆς καταναλώσεως, εἴτε δι' ἐπιδοτήσεως τῆς ἰδιωτιχῆς ἐπενδύσεως, εἴτε διά τῆς ὑπό αὐτοῦ τούτου τοῦ Κράτους διενεργείας δημοσίων ἐπενδύσεων. Ἐάν τό Κράτος δαπανᾶ όλιγώτερα τῶν ὑπ' αὐτοῦ εἰσπραττομένων, ἔχει έπομένως πλεονάσματα ἀπό τόν προϋπολογισμόν, πίπτει ή δλική ζήτησις καί μετριάζεται ή ἄνθησις. Ποία εἶναι ἡ προσφορωτέρα ὁδός ἐξαρτᾶται ἀπό τήν δλικήν κατάστασιν τῆς Οἰκονομίας. 'Αμφότερα πάντως ἀντιτίθενται πρός τήν κατά παράδοσιν πολιτικήν τῆς ἰσοζυγίσεως τοῦ προϋέλλειπῆ ἐπένδυσιν.

AQTEPQMA πολογισμοῦ, ἐνῶ διά τήν ἰσοζύγισιν δέν θά ὑπῆρχον αντιρρήσεις. Έν τούτοις γνωρίζομεν ὅτι αὕτη εἶναι δύσκολος. Τήν Πολιτικήν τῆς πλήρους ἀπασγολήσεως προκαλεῖ ἡ διαρκής τάσις τῆς Οἰκονομίας πρός ὑποαπασγόλησιν, ἡ ὁποία προ-

Ἡ ἐλλειπής ζήτησις πρέπει νά ὑποδοηθηθῆ διά πολιτικῆς ἐλλειμμάτων καί τό χειρότερον ἐν προκειμένω δέν εἶναι ἡ καταχρέωσις τοῦ Κράτους ὅσο ὁ πληθωρισμός.

άγεται εἴτε ἀπό ἐλλειπῆ κατανάλωσιν, εἴτε ἀπό

"Ας ύποθέσωμεν ὅτι αί ἐπενδύσεις ἔχουν ἀνακοπη. Τοῦτο σημαίνει ὅτι αὐξάνει ἡ ρευστότης τῆς Οἰκονομίας. Νον παρεμβαίνει τό Κράτος καί διά δημοσίων δημοπρασιῶν αὐτό πρῶτον πληρώνει τά κενά εἰς τήν χρηματικήν κυκλοφορίαν. "Αν δμως αί παγωμέναι ἀποταμιεύσεις κινηθοῦν ἐκ νέου, τότε αὐξάνει ή συνολική ζήτησις πέραν τοῦ ἐπιθυμητοῦ καί πρέπει τό Κράτος νά ἐφαρμόση τήν ἀντίθετον Πολιτικήν εἰς τόν προϋπολογισμόν του: τήν τῶν περισσευμάτων. Εἴτε τό κάμει, εἴτε πολύ περισσότερον ἄν δραδύνη, ὑπάρχει ὁ κίνδυνος ύψώσεως τιμῶν, ἀρχίζει ὁ ἀγών κατά τοῦ πληθωρισμοῦ, διά τῶν ἀνωτάτων τιμῶν καί κατόπιν μέ λοιπά διοικητικοοικονομικά μέτρα, τά όποῖα δικαίως μέμφονται, ἔστω ὑπερδολικῶς πώς, οἱ ἀντιχεϋνσιανοί, διότι συντελοῦν εἰς τήν κατάργησιν τῆς οἰκονομικῆς ἐλευθερίας.

'Ο ἐπιδιώχων πλήρη ἀπασχόλησιν πρέπει νά φροντίση διά τήν σταθερότητα τῆς ζητήσεως. Αί συνολικαί δαπάναι τῆς Οἰκονομίας πρέπει νά εἶναι τόσον μεγάλαι, ὥστε ὅλα τά ἀγαθά καί αί ὑπηρεσίαι, αἱ ὁποῖαι παράγονται καί προσφέρονται διά τῆς ἀπασχολήσεως πάντων τῶν θελόντων νά έργασθοῦν, νά διατίθενται. Τήν φροντίδα αὐτήν δύναται τό Κράτος μόνον νά ἀναλάδη διά τῶν ὀργάνων καί μέσων τά δποῖα διαθέτει.

Ἡ θεωρία αΰτη λόγω τῆς ἁπλότητος αὐτῆς ύπῆρξεν έλκυστική, ἀλλά εἶναι ζήτημα ἄν ὑπῆρξεν ίκανοποιητική. Διότι ἰατρεύομεν τό σύμπτωμα καί ὄχι τήν κυρίαν ἀφορμήν. Ἡ ἔλλειψις εἰς τήν δλικήν ζήτησιν δέν εἶναι δεδομένον τῆς Οἰκονομικῆς διαδικασίας, ἀλλά σύμπτωμα διαταραχῆς ἐσοζυγίου.

Ἡ θεωρία τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως ἀναγνωρίζει τοῦτο, ἀλλά νομίζει ὅτι καί ἀσθένειαι πολεμοῦνται οὕτως, ἐφόσον δέν ὑπάρχουν ἄλλα μέσα. Ἐν πάση περιπτώσει αὕτη δέν ἀρνεῖται νά καταπολεμήση καί τά αἴτια καί τοιουτοτρόπως προλάδη τό κακόν. Γενικῶς ὅμως διαπιστώνεται τό ἀδύνατον τῆς πρόρριζα ἐξαφανίσεως τοῦ κακοῦ καί ἡ καταπολέμησις τῆς συνεπείας μόνον.

Τοιουτοτρόπως γεννῶνται ἐνδοιασμοί τούς δποίους παραδέχονται πολλοί, καίτοι δέν δρκίζονται πλέον καί οδτοι είς τόν οἰκονομικόν αὐτοματισμόν, άλλά δέχονται τήν ἄμεσον παρέμδασιν τοῦ Κράτους εἰς αὐτήν τήν οἰκονομικήν λειτουργίαν. Ἡ πολιτική ὅμως τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως προχωρεῖ πολύ περισσότερον κατ' αὐτούς. Διαμορφώνεται εἰς γενικόν πρόγραμμα κατά πάσης ἀνεργίας (ἐξαιρουμένης ἴσως τῆς ἀνεργίας τῆς τριδῆς καί τῆς ἐποχιακῆς). Οὕτως ἁπλοποιεῖται τό πρᾶγμα ὑπερμέτρως ἐν σγέσει πρός τήν φύσιν του. Άλλά, ἄς ἐπανέλθωμεν εἰς τά αἴτια τῆς 'Ανεργίας.

Ώς γενικωτάτη αἰτία τῆς ὑποαπασγολήσεως είναι ή ροπή πρός ύπερδολικήν ἀποταμίευσιν καί ή μικροτέρα κλίσις πρός ἐπένδυσιν πλουσίων έθνῶν. Ἡ μικροτέρα μάλιστα πρός παντός κλίσις πρός ἐπένδυσιν εἶναι ἀσφαλῶς ἕνα σύμπτωμα έλαττώσεως τῶν δυνατοτήτων ἐπενδύσεως, εἰς ἕναν κόσμον ὁ ὁποῖος διά τοῦ διαχωρισμοῦ του έγινε στενώτερος. Έτσι διαπιστώνεται ὅτι δέν ὑπάρχει ἀντικειμενική ἀδυναμία ἀποδοτικῶν ἐπενδύσεων, μάλιστα καί ίδιωτικῶν ἀκόμη ἐπιχειρήσεων, ἀλλά αὕτη εἶναι συνέπεια μιᾶς πολιτικῆς τοῦ ἀποκλεισμοῦ, τῆς ἀνασφαλείας καί τῆς δυσπιστίας, τήν δποίαν συναντῶμεν κατά τήν μεταπολεμικήν ἐποχήν.

Ἡ ἀληθής ἀντίδοτος πολιτική τῆς καταστάσεως ταύτης δέν θά ἦτο ἡ πολιτική τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως, ἀλλά ἀναζήτησις καί ἀξιοποίησις ἐπενδύσεων εἰς ὅλας τάς καθυστερημένας περιοχάς τῆς γῆς καί προαγωγή τοῦ παγκοσμίου έμπορίου. Μόνον έφόσον ή πολιτική τῆς ἀβεβαιότητος καί δυστροπίας δέν ἐπέτρεπε τοῦτο, τότε θά ἐδικαιολογεῖτο μία πολιτική πλήρους ἀπασχολήσεως καί ή δποία θά ἀπέδλεπεν όλιγώτερον πρός τήν πολιτικήν τῶν ἐλλειμμάτων τοῦ προϋπολογισμοῦ, ἀφ' ὅσον πρό παντός πρός τά μέτρα εἰσοδηματικῆς πολιτικῆς, τά ὁποῖα μόνον καταστέλλουν τό κακόν πρόρριζα.

Μία τοιαύτη συστατική ἀνεργία δέν καταπολεμεῖται πρωτογενῶς διά τῆς πολιτικῆς τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως. Π $\tilde{\omega}$ ς θά ἐλύετο π.χ. τό προσφυγικόν πρόβλημα μιᾶς, ὑπερπληθυνθείσης περιοχῆς χωρίς ἐποιχισμόν, νέους προσανατολισμούς διομηχανικῶν ἐγκαταστάσεων, ἀγροτικήν μεταρρύθμισιν καί εἴ τι ἄλλο; Μία πολιτική πλήρους ἀπασχολήσεως εἰς τήν γενικήν δέδαια ἀναζωογόννησιν τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς, θά ἀπήμβλυνε τήν ὀξύτητα ένός τοιούτου ὑπερπληθυσμοῦ, δέν θά ἔλυε ὅμως καθολικῶς καί τελειωτικῶς τό ζήτημα.

Έν συμπεράσματι ή πολιτική τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως δέν ἀποτελεῖ πανάκειαν. Τά συμπεράσματά της εἶναι ὅτι γενικοποιεῖ ὑπερμέτρως τάς ἐκδηλώσεις, παραμελεῖ τήν καταπολέμησιν τῶν αἰτίων, παραιτεῖται τῆς ἐκάστοτε λεπτομεροῦς ἀναλύσεως τῆς καταστάσεως. Ἡ ἀντίληψίς της ὅτι ἡ ἐπένδυσις δημιουργεῖ πάντοτε τήν ἀναγκαίαν ἀποταμίευσιν εἰς τοιαύτην γενικότητα δέν εἶναι ὀρθή. Οὕτω τό πρόβλημα φαίνεται νά εἶναι πολύ συνθετώτερον, ἀφ' ὅσον τό ἀντιλαμ-βάνεται ἡ θεωρία αὕτη.

Ή ἐπίκρισις ὅμως αὕτη διά τό ὅλον τῆς Κεϋνσιανῆς Πολιτικῆς δέν ἐξουδετερώνει οὕτε τάς θεωρητικάς βάσεις της, οὔτε τά μέσα αὐτῆς. Ἡ διδασκαλία αὕτη προβάλλει μεθόδους ἀποτελεσματικάς. Πρόκειται πρό παντός περί χρησιμοποιήσεως αὐτῆς εἰς τήν πρόσφορον κατάστασιν, εἰς τήν ὀρθήν στιγμήν, εἰς τήν ὀρθήν δόσιν. Ἰδίως κατά τήν ὕφεσιν, ἀλλά καί ὅπου ἀλλοῦ τέλος δέν δυνάμεθα νά παραμερίσωμεν συστατικά ἐμπόδια. Τό πρῶτον ὅμως μέλημα πρέπει νά εἶναι ἡ καταπολέμησις τῶν αἰτίων, ἡ ἄνισος διανομή, αἱ δυσαναλογίαι τῆς ἀνθήσεως καί τά παντός εἴδους διαρθρωτικά ἐμπόδια.

Η πολιτική αὖτη πρέπει νά χαρακτηρισθῆ ὡς συγκυριακή οἰκονομική διεύθυνσις, διάφορος πάντως τελείως τῆς παλαιᾶς κατευθυνομένης οἰκονομίας. Αὖτη δέν χρησιμοποιεῖ παρεμβατικά ἐμπόδια, ἀλλά ἀπό τήν παθητικήν κατασταλτικήν πολιτικήν τοῦ laissez-faire, προάγει μίαν ἐνεργητικήν προληπτικήν, ἀναλαμβάνουσα τήν εὐθύνην τῆς ὅλης διαδρομῆς τῆς οἰκονομίας καί διασφαλίζει τήν λειτουργίαν ὅλων τῶν ἐπί μέρους τμημάτων καί οὕτω τῆς ὑποστάσεως τῆς ἐλευθέρας ἀγορᾶς.

Τήν βάσιν πάντων τούτων, μέ κεντρικόν πρόβλημα τήν πλήρη ἀπασχόλησιν, ἔχομεν εἰς τόν ἐλεύθερον ἀνταγωνισμόν μέ ἔλεγχον αὐστηρόν τῶν μονοπωλίων. Τότε ἡ οἰκονομική πολιτική θά ἐκινεῖτο μέ ἴσας ἀπόψεις δι' ὅλους, διά τήν διατήρησιν τῆς οἰκονομικῆς ἐλευθερίας.

Έτσι ἀποστρογγυλεύεται ἡ εἰκών μιᾶς ὑπό τοῦ κράτους ἐπισκοπουμένης ἀτομικιστικῆς οἰκονομίας ἐλευθέρας ἀγορᾶς, εἰς τήν ὁποίαν ἡ ἐλευθερία ἐκάστου ἀναπτύσσεται μέχρι τῶν ὁρίων, τά ὁποῖα διαγράφει ἡ ἐλευθερία ὅλων τῶν ἄλλων.

Αί ἐνδειχνυόμεναι λοιπόν κατευθύνσεις Οἰχονομικῆς Πολιτικῆς κατά τόν Keynes εἶναι ὅτι ἡ ἀποταμίευσις ὅχι μόνον δέν δύναται νά θεωρηθῆ ὡς συντελοῦσα εἰς τήν ἐπαύξησιν τοῦ Κεφαλαίου καί τοῦ πλούτου τῆς Οἰχονομίας, ἀλλά ἀντι-

θέτως, γίνεται αἰτία ἀναστολῆς τῆς ἐπαυξήσεως αὐτῶν — ἐφ' ὅσον ἡ ἀποταμίευσις λαμβάνει χώραν πρίν ἐπιτευχθῆ πλήρης παραγωγική ἀπασχόλησις τῶν συντελεστῶν. Τό Κράτος πρέπει νά ὑποδοηθη τάς ἐπενδύσεις, ὥστε νά διαμορφώνεται νέον πάγιον ύλικόν Κεφάλαιον. Ἡ ύποδοήθησις δύναται νά γίνη διά δανεισμοῦ τοῦ Κράτους, ὁ δποῖος μπορεῖ νά προχωρήση καί μέχρις ἐκτελέσεως ἐργασιῶν μή τοῦτ' αὐτό παραγωγικῶν. Ἡ άναπροσαρμογή αυτη γίνεται διά τῆς φορολογικής πολιτικής τοῦ Κράτους καί διά κοινωνικοποιήσεως των ἐπενδύσεων. Ἡ κοινωνικοποίησις δέν εἶναι ἐν προχειμένω μεταδίδασις τῆς χυριότητος είς τήν δλότητα, ὅπως ὁ σοσιαλισμός ἀπαιτεῖ, ἀλλά καθορισμός ὑπό τοῦ Κράτους τοῦ συνολιχοῦ ποσοῦ τοῦ προοριζομένου διά τήν ἐπαύξησιν τοῦ κεφαλαίου καί τό δασικόν ποσοστόν ἀμοιδής δι' ἐκείνους πού τό κατέχουν. ή πολιτική αυτη θά διασώση ἴσως τό σημερινόν καπιταλιστικόν σύστημα καί θά διατηρήση ἐπιτυχῶς τήν ἀτομικιστικήν πρωτοδουλίαν.

Τό τοιοῦτον συνάγεται ἀπό τάς ἀτελευτήτους συζητήσεις τῶν μεταπολεμικῶν ἐτῶν, ἀπό διάφορα εἰδικά δημοσιεύματα ἰδιωτικά καί ἐπίσημα, οἶα εἶναι καί μία ἔκθεσις προκληθεῖσα ἀπό τόν Ο.Η.Ε. καί καταρτισθεῖσα ἀπό μίαν εἰδικήν ἐπιτροπήν τήν ὁποία ὥρισεν ὁ Γενικός Γραμματεύς τῶν Η.Ε.¹

Ἡ ἀπό τῶν μέσων τῆς τετάρτης δεκαετηρίδος τοῦ αἰῶνος μας ἡ ὑπό τοῦ Keynes ὑποστηριχθεῖσα θεωρία τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως καί τῆς χαμηλῆς συγκρατήσεως τοῦ τόκου, δέν εὕρηκε μόνον ὀπαδούς ώς εἴδομεν ἀνωτέρω, ἀλλά καί ἀντιπάλους. Οἱ τελευταῖοι οὖτοι ἐφοδήθησαν ότι ή θεωρία αύτη θά ἔθετεν εἰς χίνδυνον, ὡς ὑπεδηλώθη ἤδη, μίαν μελλοντικήν κοινωνίαν, καθόσον ἀφορῷ τήν ἐλευθερίαν τῶν οἰχονομιχῶν ὑποκειμένων, δι' δ καί αντιτίθενται κριτικώς κατά παντός εἴδους συνταγῶν καί δογματολογικῶν γνωμῶν. Οὖτοι θεωροῦν ὅτι ἡ περί πλήρους ἀπασχολήσεως θεωρία τοῦ Keynes δέν ἦτο δύσκολον νά συντύχη μίαν ἐπιδοκιμασίαν εἰς περίοδον μάλιστα ἐμμόνως καί ψυχρῶς ἀντιμαχομένων πολιτικῶν μετώπων.

Καθώς καί ή ἀρνητική ἄποψις τῆς ὡς ἄνω πολιτικῆς τοῦ Keynes δέν εἶναι δύσκολον νά συμφωνήση εἰς τήν ἐπίκρισιν τῶν πολιτικῶν μέσων καί τῶν συνιστωμένων διά τήν πραγματοποίησιν αὐτῶν μέτρων. Πάντως ἡ διά τήν ὡς ἄνω ἔκθεσιν τοῦ Ο.Η.Ε. ἐκθειαζομένη ὁμοφωνία, δέν εἶναι ἀξία ἀπορίας, καθώς δέν θά ἦτο θαυμασμοῦ ἀξία ἡ ἐξεύρεσις ὁμοφώνου ἀντιθέτου γνωματεύ-

AQIEPQMA

σεως καί ἀπό ἀνωτέρου κύρους ἴσως Οἰκονομολόγους.

Τήν ἐπίσημον λοιπόν, οὕτως εἰπεῖν, Οἰκονομικήν Ἰδεολογίαν ταύτην, ἀπέκρουσεν εἰδικῶς ἄλλη ὁμάς ἐπιστημόνων, καί γενικώτερον δέ δέν ἱκανοποίησεν αὕτη τήν καθολικήν οἰκονομικήν σκέψιν. Ἡ ἰδεολογία αὕτη στενῶς καθοριζομένη ἀπό τήν ἐποχήν ἐκείνην ἀρχικῶς, ἦτο ἔτοιμος νά θυσιάση τό πᾶν εἰς τήν σταθερότητα τῶν ἐξωτερικῶν συναλλαγμάτων, κατόπιν θά ἔφθασεν εἰς ὑπερδολάς καί ἐθυσίασε τήν πολιτικήν ἐλευθερίαν καί τήν ὅλην παραγωγικότητα, διά τήν πραγματοποίησιν τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως.

Αἱ ἀντιλήψεις αδται τοῦ Keynes δέν ἔτυχον λοιπόν, κατά τά ἄνω, ἐπιδοκιμασίας ἐλέχθη ὅτι δέν ὑπῆρξε τόσον εὐτυχής ὅσον οἱ Quesnay, Smith, Marx, τῶν ὁποίων αἱ διδασκαλίαι ἐπί μακρόν διέγραφαν τά δρια τῆς σκέψεως καί τῆς πρακτικής. Τό σύστημά του συλληφθέν διαρκούσης τῆς μεγάλης ὑφέσεως τοῦ 1929/33, ὡς ἤδη ἐλέχθη, θά ἦτο δυνατόν νά φανῆ εἰς τήν ἀπωτέραν ίστορικήν άξιολόγησίν του μᾶλλον ώς άντανάκλασις τῶν ἀνωτέρω διαταραγμένων συνθηκῶν, παρά ὡς σταθμισμένη ἀναπαράστασις τοῦ οἰχονομιχοῦ χόσμου ὡς συνόλου. Τά μέσα τά όποῖα προέτεινε διά τήν πραγματοποίησιν τῶν σκοπῶν του ἀντεπεκρίνοντο εἰς τήν παροδικήν κατάστασιν τῆς τετάρτης δεκαετηρίδος τοῦ αἰῶνος μας, ή δποία ἐχαρακτηρίζετο ἀφ' ἑνός μέν διά τῶν στρατιῶν τῶν ἀνέργων, ἀφ' ἑτέρου δέ διά τήν ἀχρησιμοποίητον παραγωγικήν μηχανήν, τήν μικράν κλίσιν πρός ἐπενδύσεις καί τήν ἐξησθενημένην άγοραστικήν δύναμιν. Εἰς τήν κατάστασιν αὐτήν ἦτο δυνατόν νά γίνουν θαύματα διά μιᾶς νομισματικῆς καί πιστωτικῆς πολιτικῆς. Τοῦτο ἄλλως τε ἐπετέλεσε εἰς τήν Γερμανίαν πρακτικῶς ἡ Οἰκονομική Πολιτική τοῦ Schacht. Έαν ὅμως ἡ παραγωγική μηχανή ἔχει διαλυθῆ, ὅπως ἔγινε εἰς πολλάς χώρας μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον πόλεμον, ἐάν τό ἐμπόριον — λόγω τῆς περαιτέρω κατατμήσεως τοῦ κόσμου — δέν άποφέρει άρκετόν συνάλλαγμα διά τήν προμήθειαν πρώτων ύλῶν διά τήν συνέχισιν τῆς παραγωγῆς, πῶς εἶναι δυνατόν τά μέτρα ταῦτα νά ἀνταποχριθοῦν εἰς τήν κατάστασιν αὐτήν; ή γενική θεωρία τοῦ Keynes δέν ἐστηρίχθη ἐπί ἀσφαλοῦς ἐδάφους: τοῦτο προσεπάθει νά συγκρατῆ, μέ διαρχῶς βελτιούμενα πάντως μέσα. Διά τοῦτο καί διαρκῶς ἠγωνίζετο, ἐτροποποίει τάς ἰδέας καί θεωρίας του.

Αἱ οἰκονομικαί συζητήσεις δέν πρέπει νά περιορίζωνται εἰς στενάς οἰκονομικάς ἀντιγνωμίας.

Ἡ ἔχθεσις τοῦ Κeynes μᾶς δδηγεῖ εἰς μίαν ἀφηρημένην καί μηχανικήν μεταχείρισιν τῶν οἰκονομιχῶν προδλημάτων, ἡ ὁποία χαταλήγει εἰς παραλλήλους οἰκονομικοπολιτικάς συστάσεις. Μάλιστα αί συστάσεις αὐταί, ιδίως διά τήν Άμερικήν, ἐπιδάλλουν ἐπιδιώξεις τῶν ὁποίων ἡ πραγματοποίησις θά ἦτο καί ἀντίθετος ἴσως πρός τήν συνταγματικήν έξέλιξιν αὐτόθι. Πάντως οἰ θιασῶται τοῦ παντοδυνάμου συστήματος, τό δποῖον πρός τό συμφέρον τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως τῶν συντελεστῶν τῆς παραγωγῆς αὐξομειώνει τάς τιμάς καί ήμερομίσθια, ἀναλόγως τῆς έκάστοτε πιθανής οἰκονομικής ἀνάγκης, θά ἀντιληφθοῦν ψυχρῶς σκεπτόμενοι ὅτι οἱ ὀπαδοί των, εἰς τά Συνδικάτα καί τάς Γεωργικάς ὀργανώσεις, θά εἶναι οἱ πρῶτοι, οἱ ὁποῖοι θά ἀντιταχθοῦν εἰς τήν ἄσκησιν τοιούτων πράξεων ἐκ μέρους μιᾶς οἱασδήποτε Κυβερνήσεως.

Εἶναι ἀπολύτως ἀπαράδεκτος ἡ σύστασις ένος διευθυνομένου ἡ ἀνακοπτομένου πληθωρισμοῦ<sup>2</sup>, μετά τἡν θεωρητικήν διαπίστωσιν καί πρακτικήν ἀπόδειξιν ὅτι ἀνακοπτόμενος πληθωρισμός ἀναποτρέπτως συνδέεται μέ διαρκές στενώτερον δίκτυον κολλεκτιδιστικῶν μέτρων ἐλέγγου.

Ἡ ἀπογύμνωσις τῶν πολιτικῶν καί ἡθικῶν συντελεστῶν καί ἡ διαμόρφωσις μιᾶς καθαρᾶς μηχανικῆς οἰκονομίας δέν εἶναι ἡ προσφορωτέρα, οὖτε ἀνεκτή καί ἀπό τούς εἰλικρινεστέρους κολλεκτιβιστάς. Οἰκονομική Πολιτική διεξάγεται ὑπό ὅρους περιβάλλοντος πολιτικούς καί ἡθικούς, οἱ ὁποῖοι προϋποθέτουν οἰκονομικήν ὑπολογίζουσαν αὐτούς, ὄχι δέ μόνον τύπους μαθηματικῶν ἀφαιρέσεων. Τό ἐπίσημον Κεϋνσιανόν δημοσίευμα προϋποθέτει ἐφαρμογήν ἀπεριορίστου κρατικοῦ ἐξαναγκασμοῦ, ἀσυμβιβάστου πρός τήν ἔννοιαν τῆς ἀνθρωπίνης ἐλευθερίας.

Ή ἀνωτέρω ἔκθεσις, συνοπτικωτάτη ἐν πολλοῖς καί προοριζομένη ὅπως σκιαγραφήση μᾶλλον τήν θέσιν τοῦ προδλήματος ἐκ τῶν δύο του ἀπόψεων, παρουσίασε πάντως τήν ὑποστήριξιν αὐτῶν διά τῶν ἀξιολογωτέρων ἐπιστημονικῶν ἐπιχειρημάτων. Ἡ περαιτέρω ἔνταξις εἰς τήν μίαν ἤ εἰς τήν ἄλλην³ ἄποψιν δέν εἶναι μόνον ζήτημα ἐπιστημονικῆς διαμορφώσεως, κατανοήσεως, ἀλλά καί καρδίας, ψυχικῆς συνθέσεως, κοσμοθεωρίας καθόλου.

Ἡ Ἐμπειρία τήν ὁποίαν μᾶς ἐνεφάνισε ἡ ἱστορική διαδρομή εἶναι πολύ μικρά, ἰδίως καθόσον ἀφορᾳ τάς νεοϋποστηριζομένας ἀπόψεις, ἀλλά καί δι' αὐτήν τήν παλαιοτέραν ἀκόμη ἡ κρίσις δέν εἶναι ἑνιαία. Τά ζητήματα ὅπως ἐνεφανί-

σθησαν, οὔτε τόσον νέα φαίνονται, οὔτε ποτέ ὑπῆρξαν ἀπλᾶ. Ἡ θεωρία τῆς κυκλοφορίας διήκει ἀπό τῶν φυσιοκρατῶν, διά τοῦ Μάρξ, μέχρι τοῦ Κeynes. Ἡ διαμόρφωσις τοῦ εἰσοδήματος εἶναι κύριον πρόβλημα κάθε οἰκονομικοῦ συστήματος, τό ὁποῖον κατατείνει εἰς τήν ἀρίστην ἐκμετάλλευσιν τῶν συντελεστῶν τῆς παραγωγῆς. Τό πρόβλημα τῆς ἀπασχολήσεως, πάντοτε σπουδαῖον, διευρύνεται ἴσως σήμερον ἀπό πρόβλημα Οἰκονομικόν εἰς Κοινωνικόν καί Πολιτικόν, εἰς πρόβλημα καθολικῆς ὑποστάσεως ἐνός Κράτους καί μιᾶς οἰκονομίας καί εἰρηνικῆς διαβιώσεως τῶν μελῶν αὐτῶν.

Ουτω φαίνεται στι κατελήξαμεν εἰς τήν παλαιάν διαμάχην φιλελευθερισμοῦ καί κολλεκτιδισμοῦ, τοῦ οἰκονομικοῦ συστήματος τῆς ἀτομικῆς πρωτοδουλίας, τοῦ laissez-faire καί τῆς κατευθυνομένης οἰκονομικῆς δραστηριότητος ἐκ μέρους τοῦ Κράτους. 'Αμφότερα τά συστήματα έπαρουσίασαν τά τρωτά των εἰς τήν ἱστορικήν διαδρομήν. Ο φιλελευθερισμός εἰς τήν τελευταίαν αὐτοῦ ἐκδήλωσιν, ὡς κοινοῦ συστήματος κράτους καί οἰκονομίας, ἐξεφυλλίσθη εἰς τόν Μονοπώλιον καί κατέστη ἀνίκανος νά ἀνταποκριθῆ εἰς τάς ύποχρεώσεις μιᾶς κοινωνικῆς ἐποχῆς. Ὁ κολλεκτιδισμός ἐπέτυχε εἰς ἕνα, μέγιστον ὅμως, κράτος τήν πραγματοποίησιν μιᾶς καθολικῆς κοινωνικής τάξεως, ἐνῷ ἡ συνύπαρξις διαφόρων μιχτῶν οἰχονομιχῶν συστημάτων, εἰς τά περισσότερα ἄλλα κράτη, συντελεῖ εἰς τό νά ἐπιτείνωνται περισσότερον τά μειονεκτήματα καί δ κίνδυνος αὐτῶν, ἐλαττώνεται δέ οὐσιωδῶς ἡ ἀποδοτικότης τῶν συστημάτων τούτων.

Ἡ οἰχονομία καί ἡ οἰχονομική ἐπιστήμη εὐρίσκονται πρό τῶν μεγαλυτέρων ζητημάτων, τά όποῖα ἐτέθησαν ποτέ πρό αὐτῶν. Ἐνῷ ἡ τεχνική παρουσιάζει τάς ἀπεριορίστους δυνατότητας έξελίξεως τῆς παραγωγῆς, ὅμως ἡ ζωοδότρια ψυχή τῆς οἰκονομικῆς δραστηριότητος ἔχει εἰς τοιοῦτον δαθμόν διαστραφή, ώστε τά νέα ἐπιτεύγματα νά χρησιμοποιοῦνται καί νά κατατείνουν μᾶλλον πρός τήν καταστροφήν παρά πρός τήν ἀνασυγκρότησιν. Πανταχοῦ ἀντιθέσεις στενότητος ἀφ' ένός, ἀπεριορίστων ἀνεκμεταλλεύτων δυνάμεων ἀφ' έτέρου: ἐνῶ τά μέσα τῆς συγκοινωνίας ἀπεργάζονται πραγματικήν παγκόσμιον οἰκονομίαν, ἡ πτωχεία μερικῶν χωρῶν καί ό στενόχαρδος έθνιχισμός ἄλλων, δυσχεραίνουν τήν ἀνταλλαγήν καί περιπίπτει εἰς λησμοσύνην ἡ άρχή «δ πλοῦτος διά τοῦ ἐξωτερικοῦ ἐμπορίου».

Η σημερινή οἰκονομία θά ἔπρεπε νά διεμορφώνετο εἰς μίαν διαδικασίαν μεγάλων οἰκονο-

μικῶν συνθέσεων καί ἀληθινῆς κοινωνικῆς συμδιώσεως. Τάς πρός τοῦτο προϋποθέσεις ἀντλεῖ ἡ ἐπιστημονική ἔρευνα, ὄχι μόνον ἀπό τήν ἰδίαν αὐτῆς δύναμιν, ἀλλά καί ἀπό τόν πνευματικόν χῶρον τῆς ἐλευθέρας ἐρεύνης, τόν ὁποῖον δημιουργεῖ ἡ κρατική τάξις.

Πόσον δίμως εἶναι δύσκολον νά κρατήσωμεν τό ὀρθόν μέτρον σήμερον, ὡς καί ἄλλοτε πάντοτε καί ὡς θά γίνεται τοῦτο ἀσφαλῶς καί εἰς τό μέλλον, μᾶς τό λέγει μία φιλοσοφημένη εἰκών τοῦ γηραιοῦ Goethe.

«'Ο ἀγών τοῦ 'Αρχαίου, τοῦ ὑφισταμένου, τοῦ ἐμμένοντος ἐναντίον τῆς ἐξελίξεως, τῆς διαμορφώσεως καί μεταπλάσεως παραμένει πάντοτε δ αὐτός. ᾿Από κάθε τάξιν διαπλάσσεται εἰς τό τέλος σχολαστικότης, διά νά ἀπολυτρωθῶμεν ἀπό αὐτήν καταστρέφωμεν τήν τάξιν καί παρέργεται γρόνος, μέγρις ὅτου διαχρίνωμεν ὅτι θά ἔπρεπε πάλιν νά ἐπαναφέρωμεν τάξιν. Ὁ κλασσικισμός καί δ ρωμαντισμός, δ ἐπαγγελματικός περιορισμός καί ή ἐπαγγελματική ἐλευθερία, ἡ παρακράτησις καί ή κατάτμησις τοῦ ἐδάφους, πάντα ταῦτα εἶναι ἡ αὐτή σύγκρουσις ἡ ὁποία ἐν τέλει γεννᾶ νέαν. Ἡ ὑπάτη κατανόησις τῶν ᾿Αρχόντων θά ἔπρεπε κατά ταῦτα νά τείνη πρός μετριασμόν τοῦ ἀγῶνος τούτου, ὥστε γωρίς τόν ἐξαφανισμόν τῆς μιᾶς ἀπόψεως νά ἰσοσταθμίζεται ή κατάστασις. Αὐτό ὅμως δέν τό ἐπιτυγγάνουν οί ἄνθρωποι, φαίνεται δέ ὅτι καί οἱ θεοί δέν τό ἢθέλησαν...»

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. 'Αμέσως μετά τόν δεύτερον παγκόσμιον πόλεμον, ή πολιτική τῆς πλήρους ἀπασχολήσεως εἶχε κυριεύσει τά πνεύματα δλα καί ἀπετέλει τόν πυρῆνα τῶν οἰκονομικῶν προγραμμάτων ἀνασυγκροτήσεως, τῶν προγραμματικῶν διακηρύξεων κλπ. Τό σχέδιον Μάρσαλ ἀνεξαρτήτως τοῦ ἀπωτέρου ήθικοῦ καί πολιτικοῦ σκοποῦ του, εἶχε τήν πλήρη ἀπασχόλησιν ώς οἰκονομικόν δικαιολογητικόν λόγον καί ἐπ' αὐτῆς ὡς ὑποδάθρου ἠξιολογεῖτο. Κατά τό 1947 δέν ἐκρίθησαν εὐμενῶς, ἐκ μέρους τῆς ᾿Αμερικανικής ἀντιλήψεως, τά ἀντιπληθωριστικά μέτρα, τά ληφθέντα εἰς τήν Ἰταλίαν, διότι κατ' αὐτήν, προῆγον τήν άνεργίαν, παρ' δλην τήν εὐεργετικήν ἐπίδρασίν των ἐπί τοῦ ἰσοζυγίου τῶν λογαριασμῶν. Κατά τόν αὐτόν τρόπον ἐπεκρίθη καί ἡ ἀντιπληθωριστική πολιτική τῆς Γερμανίας βραδύτερον (τέλη 1950). "Εκτοτε όμως ή κατάστασις ἤλλαξεν. Μετά τό 1951 δηλ., τήν πολιτικήν αὐτήν ἀντικατέστησεν ή πολιτική τῆς «κοινῆς ἀσφαλείας», ή όποία εἶχεν ώς οἰκονομικόν πυρῆνα αὐτῆς τήν νομισματικήν σταθερότητα.

2. Κλασσικόν παράδειγμα διευθυνομένου πληθωρισμοῦ θά παραμείνη εἰς τήν ἱστορίαν δ Γερμανικός τοῦ 1922/23, δ ὁποῖος ὅμως εἶχεν ἀλλοίας ὑφῆς γενετικάς ἀφορμάς ἀ-

ADIEPOMA

πό τάς εἰς τάς σημερινάς πληθωριστικάς τάσεις ἐνυπαρχούσας.

Πάντως καί ὁ ἀντιπληθωρισμός εἰς τάς τελευταίας συνεπείας του δημιουργεῖ ἀνεργίαν, ὁ ὁποία ἐκσπᾳ εἰς βάρος φυσικά τῶν λαϊκῶν τάξεων, ἐνῷ τά ἐφαρμοζόμενα ὑπ' αὐτοῦ μέτρα — περιορισμός πιστώσεων, ρευστοποίησις παγωμένων πιστώσεων, μέτρα προϋπολογισμοῦ, τά ὁποῖα δέν ἀφοροῦν πάντως ἀμέσως τάς ἰδιωτικάς ἐπιχειρήσεις — δυσχεραίνουν φαινομενικῶς ἀλλά ἐξυγιαίνουν ὅμως τελικῶς τάς μεγάλας ἐπιχειρήσεις. Όρθῶς λοιπόν ἐθεωρήθη ὁ ἀντιπληθωρισμός ὡς βαρύνων περισσότερον τάς λαϊκάς μάζας καί συντελῶν ὅπως ὑπερβληθοῦν αί κρίσεις τοῦ καπιταλιστικοῦ συστήματος. Ἐρ' ὅσον δὲ σήμερον οὖτος συστηματικῶς κατευθύνεται ὑπό τοῦ κράτους καί δέν ἀναπηδᾳ τόσον ἀπό τά ἔνδον τοῦ οἰκονομικοῦ συστήματος, εἶναι φυσικόν αἱ ἐπιδράσεις του νά θίγουν πολύ περισσότερον τάς λαϊκάς μάζας.

Παρ' ἡμῖν ἡ κατά τούς τελευταίους μῆνας (μέσα 1952) αὐστηρῶς ἐφαρμοζομένη ἀντιπληθωριστική πολιτική, ἴσως νά μή ἔχη τά ἀποτελέσματα τά ὁποῖα ἔσχεν εἰς τάς ἄλλας χώρας (Γερμανίαν, Ἰταλίαν), διότι ἡ ὑφή τῆς ἀνισορροπίας τοῦ ἰσοζυγίου τῶν λ/σμῶν μας εἶναι διαρθρωτικῆς φύσεως, ἐνῷ εἰς τάς ἄλλας χώρας ἦτο συμπτωματική καί ἢδύνατο νά καταπολεμηθῆ διά τοῦ περιορισμοῦ

τῶν εἰσαγωγῶν καί τῆς αὐξήσεως τῶν ἐξαγωγῶν, μέσφ τῆς συστολῆς τῆς ζητήσεως.

Ο περιορισμός τῶν εἰσοδημάτων παρ' ἡμῖν εἶναι δυνατόν νά προκαλέση μείωσιν τῆς συνολικῆς παραγωγικῆς δραστηριότητος καί έπομένως τῆς ἀπασχολήσεως καί τοῦ ἐθνικοῦ εἰσοδήματος, διότι δέν ἀντισταθμίζεται μέ ὕψωσιν τῆς πολεμικῆς παραγωγῆς. Ἐνῷ εἰς τάς ἄλλας χώρας εἶγε λόγον τήν μειωμένην προσφοράν καταναλωτικῶν ἀγαθῶν, λόγω τῆς αυξήσεως τῆς πολεμικῆς παραγωγῆς. Ὁ ἀντιπληθωρισμός ἐπομένως ἐκεῖ δέν προσέβαλε δυσμενῶς τό ἐπίπεδον τῆς ἀπασχολήσεως.

3. Εἰς τάς Η.Π. ἀμερικῆς διακρίνονται, καθ' ὅσον ἀφορᾶ εἰς τήν Κεϋνσιανήν ἐπίδρασιν, τέσσαρες κυρίως ὁμάδες ἐπιστημόνων οἰκονομολόγων: 1) ἡ τῶν δεδηλωμένων ἀντικεϋνσιανῶν, 2) ἡ τῶν ἐπηρεασμένων μέν πολύ ἀπό τόν Κέυνς, προτιμώντων ὅμως νά μήν χρησιμοποιοῦν τάς ὑπ' αὐτοῦ διαμορφωθείσας θεωρίας, 3) ἡ τῶν Μή-Κεϋνσιανῶν, οἱ ὁποῖοι ὅμως χρησιμοποιοῦν τά μέσα τῆς οἰκονομικῆς ἀναλύσεώς του καί 4) ἡ τῶν Κεϋνσιανῶν. Οἱ ἐξέχοντες οἰκονομικοί ἐρευνηταί τῆς νεωτέρας γενεᾶς ἀνήκουν εἴτε εἰς τήν τρίτην, εἴτε εἰς τετάρτην ὁμάδα. Hansen Alvin, The Influence of Keynesian Thinking in the United States (Weltw. Archiv Bd 69) 1952.





# Δημοσθένης Στεφανίδης (1895-1975)

Χρῆστος Μπαλόγλου

#### Εἰσαγωγικά

Δέν εἶναι ὑπερδολή νά ὑποστηρίξουμε ὅτι λίγοι ἐπιστήμονες ἔχουν κερδίσει τόσο ἐπάξια τή γενική ἐκτίμηση στό ἔργο καί στό πρόσωπό τους, ὅσο ὁ Δημοσθένης Στεφανίδης. Ὁ Δ. Στεφανίδης ὑπῆρξε ἔνας οἰκονομολόγος μέ εὐρύτατη νομική καί ἱστορική μόρφωση καί στέρεη κλασσική παιδεία, τοῦ ὁποίου τό ἔργο «κάνει μέχρι καί σήμερα ἐντύπωση γιά τή διδλιογραφική του τεκμηρίωση»¹.

#### Βιογραφικά

 ${}^c\mathrm{O}$  Δημοσθένης  $\Sigma$ τεφανίδης $^2$  γεννήθηκε στίς. 26 Αὐγούστου 1895 στή Σκύρο, ὅπου διήκουσε τά ἐγκύκλια μαθήματα. ᾿Από τό 1908 ώς τό 1910 φοίτησε στό Γυμνάσιο τῆς Χαλκίδος καί στή συνέχεια μετεγγράφηκε στό Γ΄ Γυμνάσιο  ${}^{2}\!\mathrm{A}\theta$ ην $ilde{\omega}$ ν, ἀπό τό ὁποῖο ἀπεφοίτησε τό ἔτος 1912. Τόν 'Οκτώβριο τοῦ ιδίου ἔτους γράφτηκε στή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, δπου ἔλαδε τό πτυχίο του τό 1916. Μετά τήν έκπλήρωση τῶν στρατιωτικῶν του ὑποχρεώσεων καί τή λήψη ἀδείας ἀσκήσεως τοῦ ἐπαγγέλματος τοῦ δικηγόρου ἀνεχώρησε γιά τή Γερμανία γιά νά ἀσχοληθεῖ συστηματικώτερα μέ τήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη. Θπως ἀναφέρει ὁ ἴδιος ό Στεφανίδης3, αρίστευσε κατά τίς έξετάσεις γιά τή λήψη ἀδείας ἀσκήσεως τοῦ ἐπαγγέλματος τοῦ δικηγόρου καί τοῦ ἔγινε πρόταση ἀπό τόν πρόεδρο τῆς ἐξεταστικῆς ἐπιτροπῆς γιά ἄμεσο διορισμό σέ «ἀνώτερη δικαστική θέση» καί χορήγηση τριετοῦς ὑποτροφίας γιά νομικές μεταπτυχιακές σπουδές στή Γαλλία.

Μετά ἀπό τρίμηνη παραμονή στήν Ἑλδετία, μετέδη τόν Μάιο τοῦ 1920 στήν Ἰένα τῆς Θουριγγίας «μέ τό παλαιόν Πανεπιστήμιον καί τήν αὐστηράν καί ἤρεμον ζωήν της»<sup>4</sup>. ᾿Αποκλειστικός σκοπός τῆς παραμονῆς του στήν Ἰένα ἦταν ἡ ἐκμάθηση τῆς γερμανικῆς γλώσσας. Μετά ἀπό εξάμηνη παραμονή καί σπουδές μεταγράφηκε στό Πανεπιστήμιο τῆς Φρανκφούρτης.

Ή παραμονή του στή Φρανκφούρτη ὑπῆρξε γόνιμη καί ἐποικοδομητική, ἀφοῦ ἀπό τήν πλούσια φροντιστηριακή διδλιοθήκη τῆς Οἰκονομικῆς Σχολῆς ἄντλησε ἄφθονο ὑλικό, τό ὁποῖο ἀξιοποίησε μέ τή δημοσίευση τῶν μεταγενέστερων ἐπιστημονικῶν ἐργασιῶν του. Στήν περίοδο αὐτή θά πρέπει νά ἐνταχθεῖ καί ἡ προπαρασκευή τοῦ τρίτομου ἔργου του «Ἡ Κοινωνική Οἰκονομική ἐν τῆ ἱστορικῆ της ἐξελίξει» (᾿Αθῆναι 1948-50).

Στή Φρανκφούρτη δίδασκε τήν ἐποχή πού σπούδαζε ὁ Στεφανίδης, ὁ οἰκονομολόγος, κοινωνιολόγος καί κοινωνικός μεταρρυθμιστής Franz Oppenheimer (1864-1943). Ὁ Στεφανίδης θά όμολογήσει ὅτι ἡ «φήμη του μέ εἵλχυσε κατά πρῶτον λόγον εἰς τό εἰρημένον [sc. Φρανκφούρτης | Πανεπιστήμιον» . Βαθμιαῖα θ' ἀπογοητευθεῖ ὅμως ὁ ἴδιος ἀπό τίς ἀπόψεις τοῦ Oppenheimer γιά τό φιλελεύθερο σοσιαλισμό (Liberaler Sozialismus) καί γιά τούς ἐποικιστικούς συνεταιρισμούς (Siedlungsgenossenschaften) ώς λύση τοῦ κοινωνικοῦ ζητήματος, καί γιά τό λόγο αὐτό θά κρατήσει κριτική στάση ἀπέναντί τους. Τήν ἐποχή αὐτή ἀρχίζει νά διαμορφώνει τίς ιδέες ἐκεῖνες πού προδάλλουν τόν γερμανικό ίστορισμό, τίς δποῖες ἐναργέστερα θά διαμορφώσει στά υστερα ἔργα του.

Κριτική στάση θά κρατήσει δ Στεφανίδης εναντι τοῦ γνωστοῦ μαθηματικοῦ οἰκονομολόγου, καθηγητῆ στό ίδιο Πανεπιστήμιο, Andreas Voigt, «αἰωρουμένου συνήθως εἰς τάς οἰκονομολογικάς παραδόσεις του μεταξύ ἐξισώσεων καί ἄλλων μαθηματικῶν τύπων»<sup>6</sup>, ὅπως ὁ ἴδιος ὁ Στεφανίδης γράφει. Δέν θά ἐξοικειωθεῖ ὁ Στεφανίδης μέ τή μαθηματική μέθοδο στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη, τήν ὁποία θεωροῦσε ὡς ἀδύνατη νά ἐρευνήσει ἀποτελεσματικά τά οἰκονομικά φαινόμενα στό σύνολό τους<sup>7</sup>.

Κατά τά τέλη τοῦ 1923 ἐπιστρέφει στήν Ἑλλάδα καί ἀρχίζει νά ἀρθρογραφεῖ σέ ἐφημερίδες καί περιοδικά πάνω σέ ἐπίκαιρα ἑλληνικά καί διεθνῆ οἰκονομικά προδλήματα. Τά μελετήματα αὐτά ἀναδημοσίευσε ὁ Στεφανίδης τό 1926 στό ἔργο του «Οἰκονομικαί Μελέται».

AQIEPQMA Τό 1924 προσλαμβάνεται στό Ἐμπορικό καί Βιομηχανικό Ἐπιμελητήριο ᾿Αθηνῶν ὡς Τμηματάρχης Στατιστικής καί Οἰκονομικῶν Μελετῶν, ἐνῶ ἀπό τά μέσα τοῦ 1926 ἀναλαμβάνει καί τή διεύθυνση τοῦ δικαστικοῦ τμήματος8. Καρπός τῆς ἐμπειρίας του αὐτῆς στό Ἐπιμελητήριο θά

εἶναι ή πραγματεία του «Τά Ἐμπορικά Ἐπιμελητήρια κατά τήν ἐν Ἑλλάδι ιδία μορφήν των» ( 'Αθῆναι 1926).

Τό 1927 ύποβάλλει τή διδακτορική του διατριδή μέ τίτλο «Η φύσις τοῦ ἰμπεριαλισμοῦ. Συμβολή πρός διερεύνησιν τῆς πολιτικῆς καί οἰκονομικής ζωής», ή δποία, μέ εἰσήγηση τοῦ 'Α.Μ. 'Ανδρεάδη, γίνεται δεκτή ἀπό τή Νομική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν. Στήν εἰσήγησή του θά γράψει ὁ ᾿Ανδρεάδης: «[...] Ἔτι δέ μᾶλλον ἄξιος συγχαρητηρίων εἶναι ὁ ὑποψήφιος διά τήν ἐπιμέλειαν καί ὧριμότητα κρίσεως, ἄς ἐπιδειχνύει ἐν τῆ ἐκλεκτικῆ ταύτη ἐργασία. Ἐν γένει δέ καί λόγω τῆς ἐκλογῆς τοῦ θέματος καί λόγω τοῦ τρόπου τοῦ χειρισμοῦ του καί λόγω τοῦ πλούτου τῶν γνώσεων, ἡ κρινομένη ἐργασία ὑπερδαίνει κατά πολύ τό ἐπίπεδον, ὅπερ δικαιοῦται ή σχολή νά άξιώση παρά διατριδής ἐπί διδακτορία [...]. Συνιστῶ εἰς τήν Σχολήν ὅπως δεχθῆ τήν διατριδήν καί μάλιστα, ἐφ' ὅσον ἤθελεν ύποστηριχhetaῆ αὕτη ἐπιτυχ $ilde{\omega}$ ς τῆς ἀπονείμη τόν δαθμόν »"Αριστα« [...]». Εἶναι ἄξιο μνείας ὅτι ὁ 'Ανδρέας Μ. 'Ανδρεάδης (1876-1935) ἐπηρέασε πολλαπλά τή σταδιοδρομία καί δράση τοῦ  $\Delta$ .

Κατά τόν χρόνο πού έξακολουθοῦσε ή διαδικασία τῆς ἐκλογῆς του ὡς ὑφηγητῆ στό Πανεπιστήμιο 'Αθηνῶν, ίδρύεται τόν Νοέμδριο 1927 στό 'Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης ή Σχολή Νομικῶν, Οἰκονομικῶν καί Πολιτικῶν Έπιστημῶν μέ δύο τμήματα, τό Τμῆμα Νομικής καί τό Τμήμα Οἰκονομικῶν καί Πολιτικῶν Έπιστημῶν. Ἡ Ἐπιτροπή πού συστάθηκε γιά τήν ἐκλογή τῶν πρώτων τακτικῶν καθηγητῶν ἀποτελεῖτο ἀπό τούς καθηγητές τῆς Νομικῆς Σχολῆς 'Αθηνῶν 'Α. 'Ανδρεάδη, Δ. Παππούλια, Σ. Σεφεριάδη καί Κ. Βαρδαρέσο - τό πέμπτο μέλος, δ 'Αρ. Ρωμανός, δέν μετέσχε τελικά στίς ἐργασίες τοῦ ἐκλεκτορικοῦ σώματος $^9-$ , καί ἐξέλεξε δμόφωνα τούς πέντε πρώτους τακτικούς καθηγητές τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ ᾿Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης: Περικλής Βιζουχίδης (Εἰσαγωγή στήν Ἐπιστήμη τοῦ Δικαίου, 'Αστικό Δίκαιο), Θρασύδουλος Χαραλαμπίδης (Ἐμπορικό καί Ναυτικό Δίκαιο), Ἰωάννης Σπυρόπουλος (Δημόσιο Διεθνές Δίκαιο), Ξενοφῶν

Στεφανίδη, ὅπως θά δείξουμε στή συνέχεια.

Ζολώτας (Α΄ "Εδρα Πολιτικῆς Οἰκονομίας-Οἰκονομική Θεωρία) καί Δημοσθένης Στεφανίδης (Β΄ Έδρα Πολιτικής Οἰκονομίας — Οἰκονομική Πο $λιτιχή)^{10}$ .

Ή θητεία τοῦ Στεφανίδη στό Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο ἀπό τόν ᾿Απρίλιο τοῦ 1928 μέχρι τήν ἀπόλυσή του στίς 13 Μαρτίου 1942 ἀπό τήν κατοχική κυβέρνηση (ΦΕΚ, τχ. Γ΄, ἀρ. 24, 12 Μαρτίου 1942) θά ἀποδεῖ ἀπό τίς πλέον δημιουργικές στή σταδιοδρομία του. Ἐκλέχθηκε δύο φορές Κοσμήτωρ, γιά ενδεκα συνεχή χρόνια ύπηρξε συγκλητικός καί κατά τά ἔτη 1933-1936 διετέλεσε 'Αντιπρύτανις, Πρύτανις καί Προπρύτανις τοῦ ᾿Αριστοτελείου Πανεπιστημίου.

Μετά τήν ἀπόλυσή του ἀπό τό ᾿Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο ἀπέφυγε νά φέρει σέ δημοσιότητα δποιαδήποτε ἐπιστημονικῆς ἤ ἄλλης φύσεως ἐργασία, ἀπομακρύνθηκε παράλληλα ἀπό τή δημόσια ζωή τῆς χώρας.

Μετά τήν ἀπελευθέρωση, μέ συντακτική πράξη, δ Δ. Στεφανίδης ἀποκαταστάθηκε μαζί μέ τόν ἐπίσης ἀπολυθέντα καθηγητή Κυριάκο Βαρδαρέσο στή θέση τοῦ Τακτικοῦ Καθηγητῆ τῆς Α΄ "Εδρας τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας, στή Σχολή Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης 11.

Κατά τήν περίοδο 1946-50 κατέλαδε διάφορες δημόσιες θέσεις, ἐνῶ τό 1950 ἐκλέγεται Τακτικός Καθηγητής Πολιτικής Οἰκονομίας στή Νομική Σχολή 'Αθηνῶν, διαδεχόμενος τόν Κ. Βαρδαρέσο (1884-1957) πού εἶχε παραιτηθεῖ 12. Τό Σεπτέμβριο 1966 ἀποχώρησε ἀπό τό Πανεπιστήμιο, λόγω καταλήψεώς του ἀπό τό ὅριο ήλικίας. Ὁ Δ. Στεφανίδης πέθανε στήν 'Αθήνα στίς 24 Φεβρουαρίου 1975.

#### Ο Στεφανίδης ώς Οἰκονομολόγος

 $^\circ\mathrm{O}$  ἐναρχτήριος λόγος τοῦ  $\Sigma$ τεφανίδη ώς τακτικοῦ Καθηγητῆ τῆς Ἐφηρμοσμένης Κοινωνικής Οἰκονομικής ἐκφωνήθηκε στίς 3 Νοεμβρίου 1928 καί δημοσιεύθηκε μέ τόν τίτλο «Ή Κοινωνική Οἰκονομική» στήν ἐφημερίδα «Νέα  $A\lambda \dot{\eta}\theta \varepsilon i \alpha \gg \tau \tilde{\eta} \varsigma \Theta \varepsilon \sigma \sigma \alpha \lambda ονίκη <math>\varsigma^{13}$ .  $\Theta$  λόγος αὐτός ύπῆρξε τό πρόπλασμα γιά τή μελέτη του «Ἡ εἰσροή τῶν ξένων κεφαλαίων καί αἱ οἰκονομικαί καί πολιτικαί της συνέπειαι».

Τό ἔργο αὐτό, τό ὁποῖο ἀναμφίδολα τόν καθιέρωσε ώς σημαντικό καί ἐξέχοντα οἰκονομολόγο τοῦ καιροῦ του, δημοσιεύθηκε στόν πρῶτο τόμο τῆς Ἐπιστημονικῆς Ἐπετηρίδος τῆς Σχολῆς Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ ᾿Α-

ADTEPOMA

ριστοτελείου Πανεπιστημίου (1930, σσ. 25-335) καί ἀπέσπασε τόν Μάρτιο 1931 μέ εἰσήγηση τοῦ ᾿Α. ᾿Ανδρεάδη τό Βραβεῖο τῆς Τάξεως τῶν Ἡθικῶν καί Πολιτικῶν Ἐπιστημῶν τῆς ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν<sup>14</sup>.

Ή μελέτη αὐτή ἀποτελεῖ πραγματικά σταθμό στήν ἐξέλιξη τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης στήν Ἑλλάδα καί μελετᾶται ἀκόμη καί σήμερα γιά τήν πληρότητα καί σοδαρότητά της<sup>15</sup>.

Τό ἔργο ἀποτελεῖται ἀπό δύο μέρη. Τό πρῶτο πραγματεύεται τήν εἰσροή τῶν ξένων κεφαλαίων σέ μία χώρα πρός μακροχρόνια τοποθέτηση καί τό δεύτερο ἀναφέρεται εἰδικότερα στήν τοποθέτηση ξένων κεφαλαίων στήν Ἑλλάδα.

Στή συγγραφή τοῦ πρώτου μέρους «δέν συνήντησα σπουδαίας δυσχερείας», γράφει ὁ Στεφανίδης 16, «διότι εἶχον εἰς τήν διάθεσίν μου πλουσιωτάτην διδλιογραφίαν [...] ἤδη δέ ἀπό δεχαετίας περίπου εἶχον καταστήσει τάς ἐξωτερικάς οἰχονομικάς σχέσεις ἕν ἐχ τῶν σπουδαιοτέρων ἀντιχειμένων τῶν οἰχονομικῶν μου μελετῶν» 16.

Ένδελεχῶς διερευνᾶ ὁ Στεφανίδης τή φειδώ, τήν παραγωγικότητα τῆς ἀνθρωπίνης ἐργασίας καί τήν οἰκονομική ἐκμετάλλευση ὡς ἐκεῖνες τίς αἰτίες πού διακρίνουν τίς χῶρες σέ πιστώτριες καί ὀφειλέτιδες. Δέν λησμονεῖ ν' ἀναφερθεῖ διεξοδικά στίς οἰκονομικές συνέπειες πού ἔχει ἡ μετανάστευση κεφαλαίων σέ μιά ὀφειλέτιδα καί σέ μιά πιστώτρια χώρα. Τίς πολιτικές συνέπειες τίς διερευνᾶ μέ ἀναφορά σέ κάποια συγκεκριμένα παραδείγματα, τά ὁποῖα ἔχει ἀρυσθεῖ ἀπό τήν πρόσφατη ἱστορία (π.χ. ΔΟΕ).

Τό δεύτερο μέρος τῆς μελέτης διερευνᾶ τήν τοποθέτηση ξένων κεφαλαίων στήν Ἑλλάδα. Υπῆρξε πραγματικά ἕνας ἄθλος ἡ συλλογή, κατάταξη καί συστηματική παρουσίαση τῶν στατιστικῶν στοιχείων καί πληροφοριῶν γιά τά ποσά τῶν τοποθετημένων ξένων κεφαλαίων ὑπό μορφή ἐπιχειρήσεων ἤ δανείων σέ νομικά πρόσωπα.

Οἱ ἀνάγκες τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους ἀπό τήν εδρυσή του (1828) δδηγοῦσαν μοιραῖα στήν πολιτική τοῦ δανεισμοῦ, ὁ ὁποῖος λόγω τῶν πολιτικοκοινωνικῶν συνθηκῶν καί τῆς ξενικῆς ἐξαρτήσεως, σπάνια ἀπετέλεσε συστηματική διάσταση τῆς δημοσιονομικῆς ἀντιλήψεως. Τό ἔσχατο καταφύγιο ἀπέμεινε πάντοτε ἡ προσφυγή στό δάνειο καί τοῦτο δημιουργοῦσε αὐτόματα συνθῆκες πολιτικῆς ὑποταγῆς τῆς Ἑλλάδος<sup>17</sup>.

Εἶναι χαρακτηριστικό τό φαινόμενο τῶν τεσσάρων πτωχεύσεων πού ὑπέστη ἡ χώρα μας, τό ὁποῖο ἑρμηνεύεται κατ' ἀρχήν ἀπό τούς δυσμε-

νεῖς ὅρους συνάψεως δανείων καί κατά δεύτερο λόγο ἀπό τή μή ὀρθολογική χρήση τῶν ξένων κεφαλαίων 18.

Δέ θά ἦταν ἄστοχο νά τονισθεῖ πώς οἱ τέσσερις πτωχεύσεις ἔλαδαν χώρα μετά ἀπό χαρακτηριστικά χρονικά διαστήματα. Ἔτσι, τρία ἔτη μετά τή σύναψη τῶν δύο δανείων τῆς ᾿Ανεξαρτησίας (1824 καί 1825) ἀκολουθεῖ ἡ πρώτη πτώχευση τῆς Ἑλλάδος (1827). Μετά τή χορήγηση τοῦ δανείου τῶν 60 έκατ. φρ. στόν Ὅθωνα σημειώνεται ἡ δεύτερη Πτώχευση (1843). Μετά τή δανειακή πολιτική τῆς περιόδου 1887-90, ἀκολουθεῖ ἡ τρίτη Πτώχευση (1893), ἡ δποία μετά τόν ἔλληνοτουρκικό πόλεμο τοῦ 1897 θά καταλήξει στόν Διεθνῆ Οἰκονομικό Ἕλεγχο (Ν. ΒΦΙΘ΄ τοῦ 1898). Τέλος, μετά τά μεγάλα δάνεια τῆς ἀποκαταστάσεως τῶν προσφύγων θά ἐπακολουθήσει ἡ τετάρτη Πτώχευση (1932)¹9.

"Αξιο προσοχῆς εἶναι τό γεγονός ὅτι ἡ χώρα μας ἦταν καταδικασμένη νά πληρώσει τά δάνειά της μέ ἄλλα δάνεια, πρᾶγμα πού συνέβαλε σέ μιά διαρκῆ κατάσταση ἐξαρτήσεως καί σέ μιά μόνιμη πτωχευτική συμπεριφορά. Δέν εἶναι καθόλου συμπτωματικό τό γεγονός ὅτι Διεθνεῖς Δημοσιονομικούς 'Ελέγχους (Δ.Δ.Ε.) ὑπέστησαν τά περισσότερα βαλκανικά κράτη πού ἄρχισαν νά συγκροτοῦνται μετά τή βαθμιαία συρρίκνωση τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, καθώς καί τά κράτη τῆς Βορείου 'Αφρικῆς²0.

### Ή Έθνική Οἰκονομική Πολιτική

Η οἰχονομική πολιτική τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ στή Γερμανία μετά τήν ἀναρρίχηση τοῦ Α. Hitler (1889-1945) στήν ἀρχή (Ἰανουάριος 1933) βρῆκε ὡς καλύτερο ἐκφραστή της στήν Ἑλλάδα τό Δημοσθένη Στεφανίδη.

Στό Πρυτανικό του Λόγο «Αί νέαι κατευθύνσεις τῆς ἐξωτερικῆς ἐμπορικῆς πολιτικῆς» (Θεσσαλονίκη 1935) ἐξετάζει τούς λόγους πού ὁδήγησαν τίς ξένες χῶρες στήν ἐγκατάλειψη τῶν προπολεμικῶν «ἰδεωδῶν» τοῦ προϊόντος διακρατικοῦ καταμερισμοῦ τῶν παραγωγικῶν ἔργων καί τῆς διεθνοῦς οἰκονομικῆς ἀλληλεξαρτήσεως, πού τόσο ἐπιζήμια ἐπέδρασαν στίς ἀσθενέστερες οἰκονομικά χῶρες. Ἡ βασική θέση του εἶναι ἡ τοποθέτηση τῆς ἐμπορικῆς πολιτικῆς στήν ὑπηρεσία τῶν ἐθνικῶν συμφερόντων καί τῆς χρησιμοποιήσεώς της, μακριά ἀπό κάθε ἐπιστημονικό δογματισμό, γιά ἐνίσχυση τοῦ κράτους<sup>21</sup>. Ὁ ἴδιος πιστεύει πώς ἡ παγκόσμια οἰκονομική ἀναταραχή θά ξεπερασθεῖ «ὅταν συμπληρωθεῖ ἡ ἀσ

ADIEPOMA

ναπροσαρμογή τῶν σπουδαιοτέρων κοινωνικῶν οἰκονομικῶν πρός τάς νέας συνθήκας»<sup>22</sup>. Ἡ νέα οἰκονομικὴ τάξη «θά φέρη εἰς φῶς μίαν νέαν παγκόσμιον οἰκονομίαν ὁπωσδήποτε ἰσοτίμου μελῶν»<sup>23</sup>, στήν ὁποία παρατηρεῖ καί νέες δυνατότητες γιά τήν Ἑλλάδα. Ἡ κακή οἰκονομική κατάσταση στήν ὁποία εἶχε περιέλθει ἡ χώρα ὀφείλεται κατά τόν Στεφανίδη στήν ἀπουσία μιᾶς ἐθνικῆς πολιτικῆς, μέ τήν ἐφαρμογή τῆς ὁποίας «θά ἔμενον ἀνικανοποίηται μερικαί ἐκλεπτυσμέναι χρεῖαι τῆς ἀριστοκρατίας μας, θά ἐδυσφόρουν οἱ ἔμποροι, θά ἡσχολοῦντο ἴσως οἱ φιλελεύθεροι οἰκονομικοί κύκλοι διά τήν κακομεταχείρησιν τῶν ἰδεῶν των»<sup>23</sup>.

Μέ τήν παρέμβαση καί ἐνεργό συμμετοχή μιᾶς στιβαρῆς κρατικῆς ἐξουσίας στήν οἰκονομία ἀσχολοῦνται οἱ δύο μεταγενέστερες δημοσιεύσεις του «Τό κράτος ὡς κεντρικός ἄξων τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς ζωῆς» (περ. «Μῆνες», Ἰανουάριος 1937, σελ. 38-61) καί «Ὁ ἐθνικός παράγων ἐν τῆ συγχρόνῳ οἰκονομικῆ πολιτικῆ» (περ. «Βιομηχανική Ἐπιθεώρησις», τχ. 29/30, Νοέμβριος-Δεκέμβριος 1936), οἱ ὁποῖες τονίζουν τίς τάσεις πού παρατηροῦνταν στίς χῶρες τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ, ὅπως δοθεῖ στήν οἰκονομική τους πολιτική ἕνα ἐθνικό περιεχόμενο. Οἱ μελέτες αὐτές θά ἐνσωματωθοῦν στό ἔργο του Εἰσαγωγή εἰς τήν ἐφηρμοσμένην κοινωνικήν οἰκονομικήν (Θεσσαλονίκη 1937).

Ή Εἰσαγωγή ἀποτελεῖται ἀπό δύο μέρη. Τό πρῶτο — «Ἡ ἔννοια τῆς ἐφηρμοσμένης κοινωνικῆς οἰκονομικῆς» (σελ. 1-44) — ἀναφέρεται σέ προδλήματα ὁρισμοῦ τῶν ἐννοιῶν «οἰκονομία», «κοινωνική οἰκονομία», «κοινωνική οἰκονομική» καί ἀσχολεῖται μέ τό ἀντικείμενο, τή μέθοδο καί τά μέσα πραγματώσεως τῶν σκοπῶν τῆς Ἐφηρμοσμένης Οἰκονομικῆς.

Στό δεύτερο μέρος — «Κράτος καί Κοινωνική Οἰκονομία» (σ. 44-141)— ἐρευνῶνται τρία ζητήματα: (α) Τό κράτος ὡς κεντρικός ἄξονας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς ζωῆς, (β) Ἡ ἐξέλιξη τῶν σχέσεων τοῦ κράτους πρός τήν κοινωνικήν οἰκονομία καί (γ) Ὁ κύκλος τῆς κρατικῆς ἐπεμβάσεως στήν οἰκονομική ζωή.

Διαστέλλοντας τρεῖς κατηγορίες κρατῶν, τά καθαρῶς ταξικά κράτη, τά κοινοδουλευτικά δημοκρατικά κράτη καί τά όλιγαρχικά κράτη <sup>24</sup>, διερευνᾶ ποιά κατηγορία κρατῶν εἶναι σέ θέση νά ἐπιτύχει τήν ἐνδεικνυόμενη κοινωνική οἰκονομική δικαιοσύνη. Ὑποστηρίζει πώς σέ καμμιά κατηγορία κρατῶν δέν μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ ἡ κοινωνική οἰκονομική δικαιοσύνη<sup>25</sup>. Ἡ τελευταία

μπορεῖ ν' ἀπονεμηθεῖ ἀποτελεσματικότερα μόνο σ' ἐκεῖνα τά κράτη, τῶν ὁποίων οἱ κυδερνήσεις εἶναι «ἀριστοκρατικαί», πού ἁπαρτίζονται ἀπό τούς ήθικά καί πνευματικά ἀρίστους, «ἀπό μίαν ανωτέραν ιδεολογίαν»<sup>26</sup> καί ἔγκειται στήν «πραγματικήν ἐπιθυμίαν (sc. τους) ἐξυψώσεως δλων τῶν τάξεων τῆς κοινωνίας καί ἀναπτερώσεως τοῦ φρονήματος τοῦ ἐθνικοῦ συνόλου»<sup>26</sup>. Οἱ ήγέτες τῶν κρατῶν αὐτῶν βρίσκονται κοντά στά λαϊκά στρώματα, καθίστανται «πραγματικαί κυδερνήσεις της δλότητος σχεδόν τοῦ λαοῦ»<sup>27</sup> καί μετατρέπουν τόν ταξικό ἀνταγωνισμό σέ συνεργασία, συνθέτοντας μέ τόν καλύτερο τρόπο τό «ἀτομικό» καί τό «κοινωνικό» ἀξίωμα<sup>28</sup>. Χαρακτηριστικά παραδείγματα τέτοιων καθεστώτων «τῆς ἀνωτέρας δαθμίδος τῆς κατηγορίας ταύτης ἀποτελοῦν σήμερον ή φασιστική Ίταλία καί ή έθνικοσοσιαλιστική  $\Gamma$ ερμανία»<sup>28</sup>.

Στήν ίστορική περιγραφή τῶν σχέσεων κράτους καί κοινωνικής οἰκονομίας πού ἀκολουθεῖ, τάσσεται δ Στεφανίδης άνεπιφύλακτα ύπέρ τῆς παρεμβάσεως τοῦ κράτους στήν οἰκονομική ζωή, κυρίως γιά τήν ἐνίσχυση τῶν κατωτέρων τάξεων καί στρωμάτων τοῦ πληθυσμοῦ<sup>29</sup>. Υποστηρίζει πώς τά προδλήματα πού ἐπισώρευσε ὁ Α΄ Παγκόσμιος Πόλεμος μποροῦν νά λυθοῦν μέ «μίαν νέαν κατεύθυνσιν πού προβάλλει ἐπιβλητική εἰς τάς σχέσεις τοῦ κράτους πρός τήν κοινωνικήν οἰκονομικήν»<sup>30</sup>, ή όποία ἐνσαρκώνεται στό πρόσωπο μιᾶς «ἐθνικῆς οἰκονομικῆς πολιτικῆς»<sup>31</sup>, ἡ ὁποία έγκαινιάζει μιά νέα ἐποχή, πού φιλοδοξεῖ νά ἀπαλείψει τά σκιερά σημεῖα τῆς κεφαλαιοκρατίας, νά έξισορροπήσει τήν παραγωγή μέ τήν κατανάλωση καί νά σταθεροποιήσει τίς τιμές 32. Βασική επιδίωξη τῆς ἐθνικῆς οἰκονομικῆς πολιτικῆς εἶναι ή σχετική αὐτάρκεια, ὁ περιορισμός τῶν οἰκονομιχῶν διαταραχῶν καί ἡ ἐφαρμογή ἑνός σχεδίου «ἐλλόγου προσαρμογῆς τῆς παραγωγῆς πρός τήν κατανάλωσιν»<sup>33</sup>. Ἡ νέα οἰκονομική πολιτική «εύρίσκει τήν ύψίστην ἐκδήλωσίν της» σέ χῶρες πού ἀσκεῖται ἐξουσία ἀπό «ταξικῶς καί χρωματικῶς ἄχρους κυβερνήσεις, ἐμφορουμένας ἀπό ἀνώτερα ίδανικά καί ἐκπροσωπούσας τήν δλότητα τοῦ παραγωγικοῦ δρῶντος λαοῦ».

Ἡ φασιστική Ἰταλία καί ἡ ἐθνικοσοσιαλιστική Γερμανία ἀποτελοῦν, σύμφωνα μέ τόν Στεφανίδη, τά πρότυπα-κράτη πού ἐνσαρκώνουν τή νέα οἰκονομική πολιτική<sup>34</sup>.

Ό Στεφανίδης δέν ἀποκρύπτει τήν ἰδιαίτερη προτίμησή του πρός τήν «ἐθνική οἰκονομική πολιτική» καί γιά τή χώρα μας, τήν οἰκονομική ἐξέλιξη τῆς ὁποίας διερευνᾶ μέ συντομία<sup>35</sup>.

Συμπερασματικά, ἀναγνωρίζει τή σκοπιμότητα τῆς κρατικῆς παρεμδάσεως, παρ' ὅλα τά μειονεκτήματα πού ἀπορρέουν, καί κηρύσσεται μεταξύ κοινωνισμοῦ καί ἀτομισμοῦ<sup>36</sup>. Ἐκεῖνοι οἱ λαοί πού ἐπιζητοῦν τήν πρόοδο θά πρέπει «νά προσαρμόσουν τήν κρατικήν των ὀργάνωσιν πρός τήν εἰρημένην ἀνάγκην καί νά ἐμπιστευθοῦν [...] τήν ἐξουσίαν εἰς ὑπεράνω τῶν τάξεων καί τῶν κομμάτων ἱσταμένας ἀριστοκρατικάς ὁμάδας»<sup>37</sup>. Τέλος, δείχνει τήν ἀποδοκιμασία του πρός τήν κοινοδουλευτική δημοκρατία, ἡ ὁποία, τήν ἐποχή πού ζοῦσε καί ἔγραφε ὁ Στεφανίδης, ἐξασθενοῦσε ἡμέρα μέ τήν ἡμέρα<sup>38</sup>.

Όφείλουμε στό σημεῖο αὐτό νά ἀναφέρουμε πώς στίς μεταγενέστερες ἐκδόσεις τῶν παραδόσεων τῆς Ἐφηρμοσμένης Οἰκονομικῆς τῶν ἐτῶν 1952 καί 1963 ἔχει ἀπαλείψει ἐκεῖνα τά κεφάλαια πού πραγματεύονται τήν οἰκονομική πολιτική τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ.

Έναργέστερα περιγράφει ὁ Στεφανίδης τήν οἰκονομική καί κοινωνική κυρίως πολιτική τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ στό δημοσίευμά του «Τό κοινωνικόν ζήτημα ὑπό τό φῶς τοῦ γερμανικοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ»<sup>39</sup>.

Τό ἔργο διακρίνεται σέ δύο τμήματα. Στό πρῶτο τμῆμα διαγράφει τά κύρια σημεῖα τῆς ἐθυικοσοσιαλιστικῆς ἰδεολογίας, δίνοντας ἰδιαίτερη ἔμφαση στήν πολιτική καί οἰκονομική ὀργάνωση μέ ἀναφορές στά ἔργα τῶν Hitler, Göring καί ἄλλων θεωρητικῶν τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ<sup>40</sup>.

Τό δεύτερο τμημα εἶναι διεξοδικώτερο καί ἐρευνᾶ τό κοινωνικό ζήτημα καί τά μέσα διευθέτησής του<sup>41</sup>. Ἐξετάζεται ἡ ἐνίσχυση τῶν μεσαίων παραγωγικῶν τάξεων ἐναντίον τῆς κεφαλαιοκρατικῆς πιέσεως προβάλλοντας τό οἰκονομικό ἰδεῶδες τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ: «Μεσαῖες ἐπιχειρήσεις, οἱ ὁποῖες ἀποκομίζουν ὅχι ὑπερβολικά, θεμιτά κέρδη. Ἐπιχειρήσεις, οἱ ὁποῖες ἐμφοροῦνται ἀπό πλήρη συνείδηση τῶν ὑποχρεώσεών τους ἀπέναντι στήν ἐθνική δλότητα καί οἱ ὁποῖες συντηροῦν τόν μεγαλύτερο δυνατόν ἀριθμό οἰκονομικῶς ἐλευθέρων ἀνθρωπίνων ὑπάρξεων»<sup>42</sup>.

Στή συνέχεια ἐξετάζεται ἡ ρύθμιση τῶν σχέσεων ἐργοδοτῶν καί ἐργαζομένων (σσ. 38-71), ὅσου ὑπογραμμίζεται ἡ ἐργασία ὡς βασικός παραγωγικός συντελεστής <sup>43</sup> μέσα στή φιλοσοφία τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ καί σημειώνεται πώς κύτταρο τῆς παραγωγῆς ἀποτελεῖ ἡ «παραγωγική κοινότητα» <sup>44</sup>, ἡ ὁποία συγκροτεῖται ἀπό τούς ἐργοδότες, ὑπαλλήλους καί ἐργάτες, οἱ ὁποῖοι ἔχουν «κοινούς σκοπούς καί σχετική αὐτονομία στή ρύθμιση τῶν ἐσωτερικῶν τους ζητημάτων» <sup>44</sup>.

Ἡ ἀναδιοργάνωση τῶν ὑπολοίπων πλευρῶν τῆς κοινωνικῆς πολιτικῆς καί τῆς κρατικῆς προνοίας καί ἀντιλήψεως (σσ. 71-85) ἐξετάζεται κάτω ἀπό τό πρίσμα τῶν στόχων τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ πού συνοψίζονται στήν καταπολέμηση τῆς ἀνεργίας <sup>45</sup> — πού ἐπιτεύχθηκε μέ τήν ἐφαρμογή τῆς ἀρχῆς τῆς ἐνεργοῦ ζητήσεως —, στό ἔργο τῆς χειμερινῆς δοηθείας <sup>46</sup>, στήν ἐξασφάλιση τῆς ψυχαγωγίας τοῦ ἐργατικοῦ πληθυσμοῦ <sup>47</sup> καί στόν τομέα τῆς ὑγείας καί τῶν κοινωνικῶν ἀσφαλίσεων <sup>48</sup>.

Ο Στεφανίδης δέν λησμονεῖ νά ἐκφράσει τίς ἐπιφυλάξεις του, οἱ ὁποῖες ὀφείλονται «λόγω τῆς φανερῆς τάσεως τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ πρός τήν, σέ ὁρισμένες φορές, ἔξαρση τῶν ὁμαδικῶν συμφερόντων μέ θυσία τῶν ἀτομικῶν» 49. Δέν λησμονεῖ νά ὑπογραμμίσει πώς ὁ «ἐθνικοσοσιαλισμός [...] εἶναι γέννημα καί θρέμμα τοῦ ἰδιαιτέρου του φυσικοῦ, κοινωνικοῦ, πολιτικοῦ καί οἰκονομικοῦ περιβάλλοντος» 50 καί κρατᾶ κριτική στάση, ὅσον ἀφορᾶ στήν ἐφαρμογή τῶν ἐθνικοσοσιαλιστικῶν ἰδεωδῶν σέ ἄλλες χῶρες, πλήν τῆς Γερμανίας 51.

Ίδιαίτατα ἀναγνωρίσθηκε ἡ κοινωνική πλευρά τῆς πολιτικῆς τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ καί δέν είναι ἄστοχο νά σημειώσουμε πώς τό 1942 καθιερώνεται τό ἀσφαλιστικό σύστημα στήν 'Αγγλία ἀπό τόν Lord Beveridge ἐμφορούμενο ἀπό τίς ιδέες τοῦ ἐθνικοσιαλισμοῦ. Τή θετική ἐπίδραση τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ στήν ἀνύψωση τοῦ διοτιχοῦ ἐπιπέδου τῶν ἐργαζομένων θ' ἀναγνωρίσει δ 'Α.Θ. 'Αγγελόπουλος (1904-1995), δ δποῖος δέν θά λησμονήσει νά γράψει: «[...] Τόσο δ ἐθνικοσιαλισμός, ὅσο καί ὁ φασισμός, στήν κοινωνική πλευρά τῆς πολιτικῆς τους, ἐπεζήτησαν, καί μπορούμε νά πούμε πώς ἐπέτυχαν σέ μεγαλύτερο δαθμό ἀπό ὅ,τι γένηκε στίς ἀστικές δημοκρατίες, μιά σοδαρή δελτίωση τῶν ἐργαζομένων...»<sup>52</sup>.

# Ο Στεφανίδης ώς ίστορικός τῆς Οἰκονομίας

Ή πρώτη μελέτη τοῦ Στεφανίδη πού ἀσχολεῖται εἰδικά στόν χῶρο τῆς Οἰκονομικῆς Ἱστορίας καί Ἱστορίας τῶν Οἰκονομικῶν Δοξασιῶν εἶναι ἡ μελέτη του μέ τίτλο «Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων καί ἡ θέσις του ἐν τῆ κοινωνικῆ οἰκονομικῆ» πού δημοσιεύθηκε στό περιοδικό «Ἐπιθεώρησις Κοινωνικῆς καί Δημοσίας Οἰκονομικῆς», 9 (1940), τχ. Δ, σσ. 393-416<sup>53</sup>.

Πρόκειται γιά μιά ἐργασία, πού κατά τρόπο πρωτότυπο πραγματεύεται τήν οἰκονομική καί

ADIEPOMA

κυρίως τή δημοσιονομική σκέψη τοῦ Πλήθωνος. «Ὁ Πλήθων ἐμφανίζεται», σύμφωνα μέ τόν Στεφανίδη<sup>54</sup>, «ὡς ὁ σπουδαιότερος ἐκ τῶν μέ τήν οἰκονομικήν ζωήν ἀσχοληθέντων Ἑλλήνων σοφῶν τοῦ τέλους τῆς μεσαιωνικῆς περιόδου καί ὡς πρόδρομος νεωτέρων οἰκονομολογικῶν σχολῶν»<sup>54</sup>.

Στό σημεῖο αὐτό ἀξίζει νά ἀναφέρουμε ὅτι ἡ τιμή τῆς ἀνανωρίσεως τῆς συμβολῆς τοῦ Πλήθωνα στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη ἀνήκει στόν  $^{2}$ Α.Μ.  $^{2}$ Ανδρεάδη $^{55}$ , δ όποῖος πρ $\tilde{\omega}$ τος ἐντόπισε τό ένδιαφέρον τῶν δύο ὑπομνημάτων τοῦ Γεμιστοῦ πρός τόν αὐτοκράτορα Μανουήλ Β΄ καί τόν Δεσπότη Θεόδωρο Β΄ Παλαιολόγο. Ὁ ᾿Ανδρεάδης ύπογράμμισε ίδιαίτερα τόν χαρακτῆρα τῶν ύπομνημάτων τοῦ Γεμιστοῦ καί ἀνήγγειλε τή δημοσίευση «ἰδίας πραγματείας περί τῶν δημοσιονομικῶν θεωριῶν καί σχεδίων τοῦ Πλήθωνος»<sup>56</sup>. Τήν πραγματεία αὐτή δέν πρόφθασε νά δημοσιεύσει δ 'Ανδρεάδης, γιατί τόν ἐμπόδισαν τόσο οί πολυπληθεῖς ἀσχολίες του, ὅσο καί ὁ πρόωρος καί αἰφνιδιαστικός θάνατός του (σέ ἡλικία μόλις 59 ἐτῶν). Εἶναι κατά συνέπεια πασιφανές ὅτι ὁ Στεφανίδης ύλοποίησε τή σκέψη τοῦ δασκάλου

Ή μελέτη τοῦ Στεφανίδη ἀξιολογήθηκε θετικά και καταλαμβάνει μία σημαντική θέση στήν πληθωνική βιδλιογραφία<sup>57</sup>. Εἶναι ἄξιο μνείας ὅτι ὁ Ὁμότιμος Καθηγητής τῆς Στρατιωτικῆς Σχολῆς Εὐελπίδων Σάββας Σπέντζας στήν ἐναίσιμο διδακτορική του διατριβή μέ τίτλο «Αί οἰκονομικαί καί δημοσιονομικαί ἀπόψεις τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ-Πλήθωνος» (1964) θά μελετήσει καί τίς οἰκονομικές δοξασίες τοῦ Πολυίστορος τοῦ Μυστρᾶ. Τή συμβολή τοῦ Στεφανίδη στή μελέτη τῶν δημοσιονομικῶν δοξασιῶν τοῦ Πλήθωνος θ' ἀναγνωρίσει ὁ σύγχρονός του ἱστορικός τῆς οἰκονομίας ᾿Αριστοτέλης Σίδερις (1889-1976)<sup>58</sup>.

\* \* \*

Ἡ Κοινωνική Οἰκονομική ἐν τῆ ἱστορικῆ της ἐξελίξει καταλαμβάνει μία ξεχωριστή θέση στήν ἑλληνική οἰκονομική φιλολογία. Χρονικά επεται τῶν ἔργων τῶν  $\Delta$ . Καλιτσουνάκι<sup>59</sup>,  $\Xi$ . Ζολώτα<sup>60</sup> καί  $\Gamma$ . Χαριτάκη<sup>61</sup>, οἱ ὁποῖοι εἶχαν μελετήσει τό ἴδιο ἀντικείμενο.

Τό ἔργο τοῦ Στεφανίδη χαρακτηρίζεται ἀπό μιά ἐξονυχιστική ἔρευνα τῆς δράσεως καί τῆς δι- δασκαλίας τῶν συγγραφέων πού συνέβαλαν στήν προαγωγή τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης, παρουσιάζει μιά ἀξιοθαύμαστη πολυμέρεια, ἡ ὁποία ὑφίσταται ὄχι μόνο στήν προσφυγή σέ οἰκονομο-

λογικές πηγές, άλλά καί σέ φιλολογικές, θεολογικές καί φιλοσοφικές, καί κατατάσσει συστηματικά τήν πλουσιώτατη ύλη, μέ εναν τέτοιον τρόπο, ώστε νά καθίσταται εὐχερής ή παρακολούθησή της. Τό ἔργο ἀποτελεῖ καρπό εἰκοσάγρονου καί πλέον μόχθου, στόν δποῖον πρέπει νά συμπεριληφθοῦν ταξίδια στό ἐξωτερικό καί κοπιαστική ἔρευνα στίς ξένες διδλιοθῆχες. Οἱ τρεῖς ὀγχώδεις τόμοι, συνολικοῦ ἀριθμοῦ 1384 σελίδων, κυκλοφορήθησαν τά ἔτη 1948-50. Σ' αὐτούς ἐξετάζονται οί οἰχονομιχές δοξασίες χαί οἱ ιδέες τῶν κεφαλαιοκρατικών, σοσιαλιστικών καί κομμουνιστικῶν συστημάτων, καθώς καί οἱ σχετικές ἀναρχικές θεωρίες καί τάσεις μέ ἀναλυτικότατη άναδρομή στά οἰκονομικοκοινωνικά συστήματα τῆς ᾿Αρχαιότητας, τοῦ Μεσαίωνα καί τῆς περιόδου τῆς ᾿Αναγεννήσεως. Στόν πρῶτο τόμο δεσπόζει τό έλληνικό πνεῦμα καί ἡ ἐπίδρασή του στή ρωμαϊκή, μεσαιωνική καί δυζαντινή οἰκονομική σκέψη. Εἶναι ἀξιοσημείωτο ὅτι ὁ Στεφανίδης διερευνα τίς οἰκονομικές δοξασίες συγγραφέων, πού δέν ἔχουν ἀπασχολήσει συστηματικά ἄλλους ἐρευνητές, ὅπως εἶναι οἱ στωικοί $^{62}$ , οἱ συ $\gamma$ γραφεῖς τῶν «Οὐτοπιῶν» ἤ πολιτικῶν μυθιστορημάτων τῆς έλληνιστικῆς ἐποχῆς 63, οἱ Πατέρες τῆς 'Ανατολικῆς 'Εκκλησίας 64 καί οἱ συγγραφεῖς τῆς 'Αναγεννήσεως.

Σύμφωνα μέ τόν Στεφανίδη, ή Οἰκονομική Ἐπιστήμη ἀρχίζει νά συστηματοποιεῖται μέ τούς ἐμποροκράτες συγγραφεῖς τοῦ 16ου αἰώνα. Ὁ ἴδίος ὑπογραμμίζει ὅτι «ὅσον περισσότερον ἐνεβάθυνον εἰς τήν ἐμποροκρατικήν διδασκαλίαν, ἐπί τοσοῦτον καί ἀνεκάλυπτον εἰς αὐτήν μεγάλας ἐπιστημονικάς ἀληθείας» Στόν δεύτερο τόμο θά ἐπεξεργασθεῖ τήν Ἐμποροκρατική, Φυσιοκρατική καί Κλασσική Σχολή.

Μέ τίς κοινωνιστικές θεωρίες ἀσχολεῖται δ τρίτος τόμος. Ό ὅρος κοινωνισμός χρησιμοποιεῖται μέ τήν εὐρύτερη σημασία τοῦ σοσιαλισμοῦ καί τοῦ κομμουνισμοῦ, ἀνάμεσα στούς προδρόμους τοῦ κοινωνισμοῦ συγκαταλέγονται καί οί Rousseau, Saint-Simon, Fourier καί Blanc, τῶν όποίων ἀναλύονται οἱ δοξασίες. Σημαντική εἶναι καί ή θέση πού δίδεται στόν γερμανικό σοσιαλισμό καί στόν κομμουνισμό, ἐνῶ εἶναι ἔντονα φανερή ή ἀποστροφή του πρός τόν Μαρξισμό. Μέ πλουσιότατη διδλιογραφία, δ συγγραφέας πραγματεύεται τήν ἐξέλιξη τοῦ μαρξισμοῦ στή Ρωσσία, γωρίς νά παραλείπει καί τήν πρόοδο, καθώς καί τούς καρπούς τῆς σοσιαλιστικῆς κινήσεως στή Γαλλία. Ἐρευνᾶ ἐπίσης τίς ἀναρχικές θεωρίες καί τάσεις ἀπό τίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰώνα ὡς

ADTEPQMA

τόν Μεσοπόλεμο, εἰσερχόμενος καί στίς θεωρίες τῶν κυριώτερων φορέων τοῦ ἀναρχισμοῦ, ὅπως Proudhon, Bakunin, Kropotkin, Stirner. Ἄξια προσοχῆς καί μνείας εἶναι ἡ ἐκτενής ἀναφορά πού κάνει στήν οἰκονομική φιλοσοφία τοῦ ἐθνικοσοσιαλισμοῦ, σέ μιά ἐποχή κατά τήν ὁποία τό σύστημα αὐτό εἶχε ἐκλείψει.

Εἶναι σημαντική ἡ ἄποψη πού ὑποστηρίζει ὁ συγγραφέας, μέ βάση τίς θεωρίες τῆς Ἱστορικῆς Σχολῆς, πώς σέ ἀντίθεση μέ τίς φυσικές ἐπιστῆμες, ὅπου οἱ νεώτερες ἰδέες ἐξοβελίζουν τίς παλαιότερες, στόν κύκλο τῶν κοινωνικῶν ἐπιστημῶν οἱ ἰδέες ἀντιπαλεύουν καί θά ἐξακολουθήσουν πάντα νά ἀντιπαλεύουν μεταξύ τους, «ἀνερχομένης πότε μέν τῆς μιᾶς, πότε δὲ τῆς ἄλλης εἰς τήν ἐπιφάνειαν», κατά τούς λόγους του.

#### Τελικές παρατηρήσεις

Ό Δημοσθένης Στεφανίδης παρουσίασε ενα εργο άρκετά εκτεταμένο καί πολυδιάστατο, άσχολούμενος μέ τήν οἰκονομική θεωρία καί πολιτική, τήν Οἰκονομική Ἱστορία καί τήν Ἱστορία τῶν Οἰκονομικῶν Δοξασιῶν.

Έμεινε πιστός στίς ίδέες του ἀναφορικά μέ τήν ἄσκηση μιᾶς ἐθνικιστικῆς καί φιλοπαρεμβατικῆς πολιτικῆς. Μέσα στά πλαίσια αὐτά τῶν ἀπόψεών του θά ταχθεῖ ἐνάντια στή συμφωνία συνδέσεως Έλλάδος-ΕΟΚ<sup>66</sup>, σημειώνοντας ὅτι μιά τέτοια ἐνέργεια θά δροῦσε ἀρνητικά στήν ὑπάρχουσα ἐλληνική βιομηχανία, ἡ ὁποία δέν θά ἤταν σέ θέση νά ἀνταγωνισθεῖ τίς ἀντίστοιχες τῶν προηγμένων καί μέ βιομηχανική παράδοση χωρῶν<sup>67</sup>. Ἡ ἐπιχειρηματολογία του αὐτή, ἀξίζει νά σημειωθεῖ, ἔτυχε τῆς εὐμενοῦς ὑποδοχῆς τῆς ΕΔΑ στίς συζητήσεις στή Βουλή<sup>68</sup>.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Μιχ. Ψαλιδοπούλου, Η Κρίση τοῦ 1929 καί οί Ελληνες οἰκονομολόγοι. Συμβολή στήν Ίστορία τῆς οἰκονομικῆς σκέψης στήν Έλλάδα τοῦ Μεσοπολέμου. ᾿Αθήνα: Ἦδρυμα Ἐρεύνης καί Παιδείας Ἐμπορικῆς Τραπέζης Ἑλλάδος, 1989, σ. 236. Ὁ Μ. Ψαλιδόπουλος ἀνέλυσε διεξοδικά τίς σκέψεις τοῦ Στεφανίδη σχετικά μέ τό θέμα τῶν οἰκονομικῶν κρίσεων καί τή θεωρία τοῦ ἰσοζυγίου πληρωμῶν μέσα στό πλαίσιο τῆς ἐποχῆς του Κρίση τοῦ 1929 καί σέ συνδυασμό μέ τίς ἀντίστοιχες θεωρητικές προσεγγίσεις τῶν συγχρόνων τοῦ Στεφανίδη οἰκονομολόγων, Ξ. Ζολώτα, Π. Χριστοδουλοπούλου καί Δ. Καλιτσουνάκι. Βλ. Μ. Ψαλιδοπούλου, ὅ.π., σσ. 237-65.
- 2. Τά διογραφικά στοιχεῖα καί οἱ πληροφορίες γιά τίς σπουδές του λαμδάνονται ἀπό τό ἔργο Δ. Στεφανίδου, Μιά πτυχή πανεπιστημιακῆς ζωῆς. ᾿Αθῆναι 1944, σσ. 5-14.

- 3. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 7.
- 4. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 8.
- 5. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 9, ύποσ. 2.
- 6. Λαμβάνεται ἀπό  $\Delta$ . Στεφανίδη, ὅ.π., σ. 9, ὑποσ. 2.
- 7. Δημ. Στεφανίδη, Υπόμνημα πρός τήν Νομικήν Σχολήν τοῦ Πανεπιστημίου Άθηνῶν. Άθηναι 1950, σ. 61
- 8. Δ. Στεφανίδου, Μιά πτυχή πανεπιστημιακῆς ζωῆς, δ.π., σ. 14.
  - 9. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 6.
- 10. ΦΕΚ τχ. Γ΄, ἀρ. φυλ. 59, 9 ᾿Απριλίου 1928. Βλ. Π. Βιζουκίδου «Πρόλογος», « Ἐπιστημονική Ἐπετηρίς Σχολῆς Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν Α.Π.Θ.», τόμ. Α΄. Θεσσ/νίκη 1930, σ. V.
- 11. Έπ. Βρανόπουλος «Τό ἐπιστημονικόν ἔργον τοῦ Δημ. Στεφανίδη», « Άρχεῖον Εὐβοϊκῶν Μελετῶν» 28 (1988-89) 177-188, ἐδῶ σ. 183.
- 12. Δ. Στεφανίδου, Υπόμνημα πρός τήν Νομικήν Σχολήν τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, ὅ.π., σ. 67.
- 13. Δ. Στεφανίδου, «Ἡ Κοινωνική Οἰκονομική», ἐ-φημ. «Νέα Ἡλήθεια», ἔτ. 26ο, ἀριθμ. 160 (8058), 9 Νοεμβρίου 1928, ἀριθμ. 167 (8065), 16 Νοεμβρ. 1928 καί ἀριθμ. 174 (8071), 23 Νοεμβρ. 1928.
- 14. Δ. Στεφανίδου, Μιά πτυχή πανεπιστημιακῆς ζωῆς, ὅ.π., σ. 43.
- 15. Δέν εἶναι ἄλλωστε τυχαῖοι καί οἱ χαρακτηρισμοί πού ἔχουν δοθεῖ στό ἔργο, ὅπως «opus maximum» ἀπό τόν Καλιτσουνάκι καί «opus magnum» ἀπό τόν Ψαλιδόπουλο.
  - 16. Δ. Στεφανίδη, δ.π., σ. 42.
- 17. Τ. Λιγνάδη, Ἡ ξενική ἐξάρτησις κατά τήν διαδρομήν τοῦ Νεοελληνικοῦ Κράτους 1821-1945. ᾿Αθῆναι 1975, σ. 157.
- 18. Τό θέμα αὐτό πραγματεύεται ἀναλυτικά ὁ Στεφανίδης στή μεταγενέστερη ἐργασία του, Η παγκόσμιος κρίσις καί ἡ Έλλάς. Θεσσαλογίκη 1932.
- σις καί ή Έλλάς. Θεσσαλονίκη 1932. 19. 'Α.Μ. 'Ανδρεάδου, 'Έργα, ἐκδιδόμενα ὑπό Κ. Βαρβαρέσου, Γ. Πετροπούλου, 'Ι. Πίντου, τόμ. Β΄. 'Αθῆναι 1939, 420-490.
- 20. Θπως θά σημειώσει δ 'Ανδρεάδης, Έργα, δ.π., τόμ. Β΄, σ. 565, οί Δ.Δ.Ε. ἐφαρμόσθηκαν μέ μεγάλη ἐπιτυχία στά Βαλκανικά κράτη καί στή συνέχεια ἐπεκτάθησαν στίς χῶρες τῆς Κεντρικῆς 'Αμερικῆς. Τόν Δ.Δ.Ε. ἀπέφυγαν ἀπό τά βαλκανικά κράτη «μόνον ἡ πλουσία Ρουμανία καί τό λόγω πενίας στερούμενον δημοσίου χρέους Μαυροβούνιον». Βλ. Α. 'Ανδρεάδου, δ.π., σ. 565, σημ. 1.
- 21. Δημ. Στεφανίδου, Αί νέαι κατευθύνσεις τῆς ἐξωτερικῆς ἐμπορικῆς πολιτικῆς. Θεσσαλονίκη 1935, σ. 17.
  - 22. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 18.
  - 23. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 21.
- 24. Δημ. Στεφανίδου, Εἰσαγωγή εἰς τήν ἐφηρμοσμένην κοινωνικήν οἰκονομικήν. Θεσσαλονίκη 1937, σσ. 54-56
  - 25. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 58.
  - 26. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 59.
  - 27. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 59.
  - 28. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 60.
  - 29. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 79.
  - 30. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 80.
  - 31. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 81-82.
  - 32. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 84.
  - 33. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 85.
  - 34. Ὁ Στεφανίδης ἐξετάζει τήν οἰκονομική τους πο-

AQTEPQMA λιτική άρκετά ἐκτεταμένα. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 86-

92 (γιά τήν Ἰταλία) καί σσ. 93-99 (γιά τήν Γερμανία). 'Αξιοπρόσεκτο εἶναι ὅτι μέ τά θέματα αὐτά θ' ἀσγοληθεῖ καί στόν τρίτο τόμο τοῦ ἔργου του, Η Κοινωνική Οἰκονομική ἐν τῆ ἱστορικῆ της ἐξελίξει, ᾿Αθῆναι 1950, σσ. 557-78, δταν τά καθεστῶτα αὐτά θά ἔχουν πλέον καταρρεύσει.

- 35. Δημ. Στεφανίδου, *Εἰσαγωγή...*, δ.π., σσ. 99-128.
- 36. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 140.
- 37. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 140.
- 38. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 141.
- 39. Ἡ μελέτη αὐτή προέχυψε ἀπό μιά διάλεξη πού ἔλαβε χώρα στίς 16 Δεκεμβρίου 1938 στό Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης. Δημοσιεύθηκε στό περιοδικό «Τό Nέον Κράτος», τχ. 17 καί 18, Ίανουάριος-Φεβρουάριος 1939. 'Ανατυπώθηκε φωτομηχανικά ἀπό τόν ἐκδ. οἶκο «'Ελεύθερη Σκέψις» ('Αθήνα 1989, 91 σσ.), ἔκδοση στήν όποία καί παραπέμπουμε.
- 40. Δημ. Στεφανίδου, Τό Κοινωνικόν Ζήτημα..., δ.π., σσ. 11-23.
  - 41. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 24-85.
  - 42. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 30.
- 43. Δημ. Στεφανίδου δ.π., σ. 42: « Η ἐργασία εἶναι τό πολυτιμότερο ἀγαθό τοῦ λαοῦ, εἶναι ὁ πρώτιστος, ὁ δασικός συντελεστής τῆς παραγωγῆς, στή διάθεσι τοῦ ὁποίου πρέπει νά τεθη τό χωρίς ψυχή κεφάλαιο. 'Αφ' έτέρου ή ἐργασία εἶναι ἡ πηγή τῆς ἀνθρώπινης εὐτυχίας».
  - 44. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 50.
  - 45. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 73-76.
  - 46. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 76-79.
  - 47. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 79-81.
- 48. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 81-85. Πρβ. Στ. Στρέιτ, «Οί κοινωνικές ἀσφαλίσεις στή Γερμανία», ἐφημ. «Πρωΐα», 18 Ἰανουαρίου 1938.
  - 49. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 88.
  - 50. Δημ. Στεφανίδου, *δ.π.*, σ. 90.
  - Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σ. 90.
- 52. 'Α.Θ. 'Αγγελοπούλου, 'Ο Σοσιαλισμός. 'Αθήνα: Παπαζήσης, 1944, σ. 219.
- 53. Άναδημοσιεύθηκε αὐτούσια στό ἔργο του Η Κοινωνική Οἰκονομική ἐν τῆ ἱστορικῆ της ἐξελίξει, τόμ. Α΄. 'Αθῆναι 1948, σσ. 279-97.
- 54. Λαμβάνεται ἀπό Δ. Στεφανίδη, Μιά πτυχή πανεπιστημιακής ζωής, δ.π., σ. 41, δποσ. ή.
- 55. 'Α.Μ. 'Ανδρεάδου, Ίστορία τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας, τόμ. Β΄. ἀπό τῶν Ἑλληνομακεδονιχῶν μέχρι καί τῶν Βυζαντινῶν χρόνων. Εἰσαγωγή Σ. Σπέντζα. Συμπληρωματική Βιβλιογραφία Χ. Μπαλόγλου- 'Α. Στεφανῆ. 'Αθήνα: Παπαδήμας 1992' [1918], σ. 392: «Αί πραγματεῖαι αδται [...] παρουσιάζουσιν ὄντως διά τόν δημοσιονόμον έξοχον ένδιαφέρον. διότι άποτελοῦσι τήν μόνην ἴσως Βυζαντινήν προσπάθειαν πρός μεθοδικόν καθορισμόν τῆς φύσεως τῶν διαφόρων δημοσίων προσόδων καί καταρτισμόν ένιαίου φορολογικοῦ συστήματος, [...], πολλάς παρέχουσι πληροφορίας περί πλουτολογικῆς καταστάσεως τῆς Ἑλλάδος κατά τόν ιε΄ αἰῶνα, τῆς εἰσαγωγικῆς καί ἐξαγωγικῆς ἐμπορίας, τῆς πολυτε-

λείας, τῶν ἐν χρήσει νομισμάτων καί τῶν πολεμικῶν δαπανῶν»

- 56. 'A.M. 'Ανδρεάδου, δ.π. σ. 393.
- 57. Πρβ. κατ' ἐκλογήν Σ. Σπέντζα, Αί οἰκονομικαί καί δημοσιονομικαί ἀπόψεις τοῦ Γεωργίου Γεμιστοῦ-Πλήθωνος, διδ. διατριβή. 'Αθῆναι 1964, ἐπανέκδοση μέ τίτλο Γ. Γεμιστός-Πλήθων. Ὁ Φιλόσοφος τοῦ Μυστρᾶ. Οἱ οἰκονομικές, κοινωνικές καί δημοσιονομικές του ἀπόψεις. Πρόλογος C.M. Woodhouse. 'Αθήνα: Καρδαμίτσα 19964. Θ.Στ. Νικολάου, Αί περί πολιτείας καί δικαίου ιδέαι τοῦ Γ. Πλήθωνος-Γεμιστοῦ. Βραβεῖον ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν. Θεσσαλονίκη 1974, 19892 [Κέντρον Βυζαντινών Έρευνῶν]. Λ.Κ. Μπαρτζελιώτη, Ὁ έλληνοκεντρισμός καί οί κοινωνικοπολιτικές ιδέες τοῦ Πλήθωνος. Αθήνα 1989. Θ. Γιαννακοπούλου «Αί δημοσιονομικαί θεωρίαι τοῦ Γεμιστοῦ-Πλήθωνος», «Πελοποννησιακά» 16 (1990) 273-359. Χ. Μπαλόγλου, «Ὁ Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων σκαπανεύς τῶν τεσσάρων ἀρχῶν φορολογίας τοῦ Adam Smith», «Βυζαντιναί Μελέται» 6 (1995) 210-253. Ἰδίου, «Υπῆρξε ὁ Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων Φυσιοχράτης;», Πρακτικά Πανελληνίου Ίστορικοῦ Συνεδρίου Έλληνικής Ιστορικής Έταιρείας. Θεσσαλονίκη 1995, σσ. 141-161. C. Baloglou «Die Dreiteilung der Bevölkerung bei Georgios Gemistos-Plethon im Vergleich zu Hippodamus und den Physiokraten» Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 46 (1996) 309-322. 'Idiou, Georgios Gemistos-Plethon: ökonomisches Denken in der spätbyzaninischen Geisteswelt Vorwort B. Schefold. Athen: Basilopoulos, 1998 [Historical Monographs 19].
- 58. Α.Δ. Σίδερι, Ίστορία Οἰκονομικῶν Θεωριῶν, τόμ. Α΄. 'Αθῆναι: Παπαζήσης, 1953, σ. 35, ύποσ. 4.
- 59. Δ. Καλιτσουνάκι, Ίστορία τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας. 'Αθήναι 1929.
- 60. Ξ. Ζολώτα, Θεωρητική Οἰκονομική. ᾿Αθῆναι: Παπαζήσης, 1942, σσ. 126-213.
- 61. Γ. Χαριτάκη, Ίστορία τῆς Οἰκονομικῆς. ᾿Αθῆναι: Παπαζήσης, 1943.
- 62. Δ. Στεφανίδου, Η Κοινωνική..., δ.π., τόμ. Α΄, σσ. 179-81.
  - 63. Δ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 172-179.
- 64. Δ. Στεφανίδη, δ.π., 248-79. Μέ τούς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας καί τό κοινωνικό πρόβλημα θ' ἀσχοληθεῖ καί μεταγενέστερα δλ. Δ. Στεφανίδη, Χριστιανισμός καί ιδιοκτησία. 'Ανάτυπον ἀπό τά Πρακτικά Α΄ Συνεδρίου Έλληνοχριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ. Αθῆναι 1956, 9σσ.
  - 65. Δημ. Στεφανίδη, Υπόμνημα..., δ.π., σ. 43.
- 66. Δημ. Στεφανίδη, Η θέσις τῆς Έλλάδος ἔναντι τῆς Κοινῆς Εὐρωπαϊκῆς ᾿Αγορᾶς. ᾿Αθῆναι 1957 [᾿Ανάτυπο ἀπό τόν τόμο Εὐρωπαϊκή Οἰκονομική Κοινότης τῆς Α.Σ.Β. Σπουδῶν Πειραιῶς].
  - 67. Δημ. Στεφανίδου, δ.π., σσ. 16-17.
- 68. Ἡλία Ἡλιοῦ, Ἡ Ἁλήθεια γιά τήν Κοινή Ἁγορά. Άθήνα 1962, σσ. 49-53, ἀναφ. ἀπό Μ. Ψαλιδόπουλο, H Κρίση τοῦ 1929..., δ.π., σ. 265, ὑποσ. 465, δ δποῖος εὔστοχα τονίζει τίς παράλληλες ἀπόψεις «μέ σαφῆ ἐπίγνωση τῶν ἰδεολογικῶν διαφορῶν πού [...] χώριζαν [...] τόν συγγραφέα καθηγητή» ἀπό τήν πολιτική τῆς ΕΔΑ.



## Κείμενα τοῦ Δ. Στεφανίδη

Σ έ μιά ἐποχή κατά τήν ὁποία ἔχει ἀναζωπυρωθεῖ τό ἐνδιαφέρον γιά τή μελέτη καί συστηματική σπουδή τῆς Ἱστορίας τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης, ὁ Στεφανίδης εἶχε διαγνώσει, ἀλλά καί προβάλει, τήν ἀναγκαιότητα μελέτης τῶν οἰκονομικῶν θεωριῶν στόν Α΄ τόμο τοῦ συγγράμματός τους. ᾿Από τό σύγγραμμα παραθέτουμε τή σχετική ἑνότητα (σσ. 71-77):

«Ἡ ίστορία (προϊστορία καί κυρίως ίστορία) τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς ἀποτελεῖ τμῆμα τῆς κοινωνικής οἰκονομικής, ἔχει δέ ὡς ἀντικείμενον τήν μεθοδικήν καί συστηματικήν ἔρευναν τῶν ἐπιστημονικῶν ἀπαργῶν τοῦ κλάδου τούτου εἰς τό θεωρητικόν καί ἐφηρμοσμένον μέρος του, ὡς καί τῶν ἐκάστοτε διδαχθέντων κοινωνικῶν οἰκονομιχῶν συστημάτων καί θεωριῶν, ιδίως ἐκείνων, πού ἐπεχράτησαν εἰς τό παρελθόν ἤ συνέδαλον μεγάλως είς τήν διαμόρφωσιν τῆς χοινωνικῆς οίκονομικής είς τήν σύγχρονόν της υπόστασιν. Είς τήν ίστορίαν τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς ἐκτίθενται μέ ἄλλας λέξεις αί κατά τό μᾶλλον ἤ ἦττον ἐπιτυχεῖς προσπάθειαι, αἱ γενόμεναι κατά διαφόρους ἐποχάς καί εἰς διαφόρους χώρας τοῦ πολιτιστικοῦ μας κύκλου πρός ἐξεύρεσιν καί συστηματοποίησιν τῶν πάσης φύσεως «ἀληθειῶν», πού περιλαμδάνει ή ἐπιστήμη αὕτη ὡς καί κάθε άλλη ἐπιστήμη. Ἡ ἱστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομιχῆς εἶναι αὐτή ἡ κοινωνική οἰκονομική, ἐρευνωμένη ὅμως δυναμικῶς, ἐν τῆ διηνεκεῖ δηλαδή προσπαθεία της πρός ἀποκάλυψιν τῆς ἐπιστημονικῆς ἀληθείας».

Ἡ κοινωνική οἰκονομική εἶναι λοιπόν προϊόν έξελίξεως αἰώνων όλοκλήρων. "Ηρχισεν — ώς συνέβη εἰς ὅλας σχεδόν τάς ἐπιστήμας — μέ μίαν ἀφελῆ πίστιν ἐπί τό ἀντικείμενον τῆς ἐρεύνης της, ἐπροχώρησεν εἴτα μέ ἀσταθῆ δήματα πρός μίαν περίοδον ἀμφιδολιῶν, διά νά μεταδῆ ἐν τέλει εἰς τήν ἀνωτέραν δαθμίδα τῆς τμηματικῆς άρσεως τῶν ἀμφιδολιῶν αὐτῶν καί οὕτως εἰπεῖν τῆς ἐπιστημονικῆς ἀποκαθάρσεως. Σημειωθήτω, ὅτι ἡ ἀποκάθαρσις, ὡς ἐμφανίζεται αὕτη καί σήμερον ἀχόμη πρό τῶν ὀμμάτων μας, πόρρω ἀπέχει ἀπό τοῦ νά εἶναι ἱκανοποιητική², ἔτι δέ ὀλιγώτερον δριστική. Αἱ ἐπιστῆμαι καί αἱ ἰδέαι ἐν γένει δέν γνωρίζουν στασιμότητα, άλλ' ευρίσκονται εἰς διαρχη κίνησιν. Αἱ ἐπιστημαι δέν γνωρίζουν ἐπίσης εἰς τήν μακραίωνα ἱστορικήν των ἐξέλιξιν «ὕψιστα σημεῖα τελειότητος». Ἡ ἀχμή διά μίαν ἐποχήν εἶναι παρακμή διά μίαν ἄλλην. Ἡ μεταδολή τῶν οἰκονομικῶν, τῶν κοινωνικῶν καί τῶν πολιτικῶν συνθηκῶν εἶναι ἱκανή νά φέρη

καί φέρει συνήθως νέας ὶδέας εἰς τήν ἐπιφάνειαν, πού ἐκτοπίζουν τάς παλαιοτέρας, ἐξαφανίζουν «ἡδραιωμένας ἀξίας» καί διαψεύδουν «ἀληθείας», πρό τῶν ὁποίων οἱ ἄνθρωποι ἴσταντο ἄλλοτε μετά περισσοῦ σεβασμοῦ. Ἄν αἱ τοιαῦται μεταβολαί ἐπιδροῦν ἐπί πάσης κοινωνικῆς ἐπιστήμης, ἡ ἐπίδρασίς των εἶναι φυσικῷ τῷ λόγῳ ἀκόμη μεγαλυτέρα ἐπί τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς. Κατ' ἐξοχήν αἱ κοινωνικαί οἰκονομικαί ἰδέαι εὐρίσκονται εἰς ἀλληλεπίδρασιν, ἄν μή ἀλληλεξάρτησιν πρός τά οἰκονομικά, κοινωνικά καί πολιτικά γεγονότα. Ἄν αἱ ἰδέαι ἐπηρεάζουν τά τοιαῦτα γεγονότα, συνηθέστερον συμβαίνει νά εἶναι αὖται γεννήματα καί θρέμματα τῶν γεγονότων³.

Έκ τῶν λεχθέντων καθορᾳ τις τήν στενήν σχέσιν, πού υφίσταται μεταξύ τῆς ίστορίας τῆς κοινωνικής οἰκονομικής καί τής ἱστορίας τῶν λοιπῶν κοινωνικῶν ἐπιστημῶν. Ἰδιαιτέρως στεναί τυγχάνουν ώσαύτως αἱ σχέσεις μεταξύ τῆς ίστορίας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς καί τῆς ίστορίας τῶν οἰχονομιχῶν, τῶν χοινωνιχῶν χαί τῶν πολιτικῶν γεγονότων, κυριώτατα ὅμως τῆς πρώτης έξ αὐτῶν, τῆς ἄλλως λεγομένης οἰκονομικῆς ίστορίας, πού ἀναφέρεται εἰς τήν ἔρευναν τῶν φαινομένων τῆς οἰχονομιχῆς ζωῆς εἰς τήν διά μέσου τῶν αἰώνων ἐξέλιξίν των. Ὅπως ἡ ίστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς ἔχει πρό όφθαλμῶν τήν ἀλληλουχίαν τῶν ἰδεῶν, οὕτω ἡ οἰκονομική ίστορία ἐρευνῷ τήν ἀλληλουχίαν τῶν γεγονότων, εύρισκομένων, ώς ἐλέχθη, ἐν ἀλληλεξαρτήσει πρός τάς ιδέας. Διά τήν κατανόησιν τῆς ἱστορίας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς τυγχάνουν ὄθεν ἀπαραίτητοι καί θεμελιώδεις τινές γνώσεις οἰχονομικῆς ἱστορίας4. Κατά τά λοιπά ἡ ίστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς καί ἡ οἰκονομική ίστορία εἶναι δύο σαφῶς ἀπ' ἀλλήλων διακεκριμένοι ἐπιστημονικοί κλάδοι $^5$ , πρᾶγμα πού παρείδον ὅμως οἱ περισσότεροι ἐχ τῶν παλαιοτέρων συγγραφέων ίστορίας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς<sup>6</sup>, ἀτυχῶς δέ καί πολλοί ἐκ τῶν νεωτέ-

Ἡ ίστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς εἶναι

ADIEPQMA άναγκαῖον συμπλήρωμα τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικής. "Ανευ αὐτής ή μελέτη τής θεωρητικής καί ἐφηρμοσμένης κοινωνικῆς οἰκονομικῆς θά ἦτο ἐπιπολαία. Εἶναι ἀληθές, ὅτι ὑπῆρξαν ἄλλοτε μεμονωμένοι οἰκονομολόγοι, οἱ ὁποῖοι ἐθεώρησαν περιττήν τήν Ιστορίαν τοῦ ἐπιστημονικοῦ τούτου κλάδου. «Ἡ ἱστορία μιᾶς ἐπιστήμης, ἔλεγεν ὁ Jean-Baptiste Say<sup>7</sup>, μᾶς γνωρίζει τήν ἐποχήν, καθ' ἥν διεπιστώθησαν αἱ κυριώτεραι ἀλήθειαι, ἀπό τάς δποίας αὕτη ἀποτελεῖται, ὡς καί ὁ τρόπος, καθ' ὄν ἔφθασέ τις μέχρις αὐτῶν... Ἡ ίστορία μιᾶς ἐπιστήμης δέν δμοιάζει μέ ἁπλῆν ἀφήγησιν γεγονότων. Δέν ήμπορεῖ νά εἶναι εἰμή ἡ ἔκθεσις τῶν κατά τό μᾶλλον ἤ ἧττον ἐπιτυχῶν προσπαθειῶν, πού ἔκαμον οἱ ἄνθρωποι κατά διαφόρους ἐποχάς καί εἰς διαφόρους τόπους διά νά συλλέξουν καί συστηματοποιήσουν τάς άληθείας, αί δποῖαι τήν ἀποτελοῦν. Τί θά ἐκερδίζομεν λοιπόν συλλέγοντες ἀνοήτους γνώμας καί ἐγκαταλελειμμένας, δικαίως δέ έγκαταλελειμμένας θεωρίας; Θά ἦτο ἐξ ἴσου ἀνωφελές, ὅσον καί κουραστικόν νά τάς ἐκθάπτωμεν ἑκάστοτε. Ἡ ίστορία μιᾶς ἐπιστήμης καθίσταται οὕτω ἐπί τοσοῦτον συντομωτέρα, ὅσον ἡ ἐπιστήμη αὕτη τελειο-

ποιεῖται. "Οσον ἀντικείμενόν τι ἐμφανίζεται σαφέστερον, τόσον όλιγώτερον πρέπει νά ἀσχολῆ-

ται τις μέ τάς σφαλεράς καί πεπλανημένας δοξασίας, πού προεκάλεσεν... Σημασίαν ἔχει οὐχί

νά μανθάνωμεν τάς πλάνας, ἀλλά νά τάς λη-

σμονῶμεν».

Ἡ γνώμη αΰτη τοῦ Γάλλου οἰκονομολόγου εἶναι δμολογουμένως λίαν ἀφελής, προχειμένου περί τῆς ἱστορίας, οὐχί φυσικῆς, ἀλλά κοινωνικῆς ἐπιστήμης, ἐξηγεῖται δέ λόγω τῆς πεποιθήσεώς του ὅτι νόμοι ἀναλλοίωτοι καί ἀμετάδλητοι διέπουν καί τήν οἰκονομικήν ζωήν, ή ἀποκάλυψις τῶν ὁποίων ἀποτελεῖ ἔργον τῶν θεραπόντων τῆς οἰκονομικῆς ἐπιστήμης, αὐτοί δέ οὖτοι οἱ νόμοι ἀποτελοῦν τό μόνον περιεχόμενον τῆς ἐπιστήμης. Έπιπρόσθετος λόγος τῆς τοιαύτης ἀπόψεως τοῦ J. B. Say ὑπῆρξεν ή ἐνθουσιώδης προσήλωσίς του είς τάς φιλελευθέρας οἰχονομιχάς ἀρχάς. Ὁ Say κατεδίκαζε τήν ίστορίαν τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς<sup>8</sup>, διότι διεπνέετο ώσαύτως ἀπό τήν πεποίθησιν ὅτι ὁ ἀρχηγός τῆς φιλελευθέρας σχολῆς καί οί πρῶτοι ὀπαδοί του εἶχον κατασκευάσει οἰκοδόμημα τόσον στερεόν, ὥστε κανέν δλῆμα, πρός οίανδήποτε πλευράν ριπτόμενον, νά μή δύναται νά τό θίξη. Ἐνόμισεν ὅτι οὖτοι εἶχον εἴπει τήν τελευταίαν λέξιν καί ὅτι αἱ προηγηθεῖσαι ἐμποροκρατικαί ιδέαι εἶχον παρ' αὐτῶν κατά τοιοῦτον τρόπο κρεουργηθη, ώστε ή ἀναδίωσίς των νά κα-

θίσταται άδύνατος καί συνεπῶς ἡ ἀπασχόλησις τῶν ἐπιστημόνων μέ αὐτάς νά ἀποτελῆ καθαράν άνοησίαν. Καί ὅμως ζῶμεν σήμερον εἰς ἐποχήν, πού ὄχι μόνον ἡ ἰδέα τῶν ἀναλλοιώτων καί ἀμεταδλήτων οἰκονομικῶν νόμων δέν θεωρεῖται πλέον εὐσταθοῦσα, ἀλλά καί πολλαί ἐκ τῶν καταδικασθεισῶν ἐμποροκρατικῶν ἰδεῶν, ἀφοῦ ἀπεκαθάρθησαν ἀπό τάς ὑπερδολάς των ἤ τάς ὑπερδολάς, πού δ ζῆλος τῶν ἐπικριτῶν ἐπεσώρευσεν ἐπ' αὐτῶν, ὑψοῦν καί πάλιν τήν κεφαλήν, ἐνῶ ἀπό τό άλλοτε μεγαλοπρεπές οἰκοδόμημα τῆς φιλελευθέρας οἰχονομικῆς διδασχαλίας παραμένουν τμήματα μόνον, ἐνιαχοῦ δέ ἐντελῶς ἠρειπωμένοι τοῖχοι.

Σχεδόν οὐδείς σοδαρός ἐπιστήμων ἀμφιδάλλει σήμερον περί τῆς ἀφελείας, ἀκόμη καί τῆς άνάγκης τῆς σπουδῆς τῆς ἱστορίας τῆς κοινωνικής οἰκονομικής. Ώς παρατηροῦν οἱ καθηγηταί Gide καί Rist<sup>9</sup>, τότε μόνον ἠμπορεῖ τις νά εἴπη ὅτι γνωρίζει καί ἀγαπᾳ μίαν οἱανδήποτε ἐπιστημονικήν θεωρίαν, ὅταν ἔχη ὑπ' ὄψιν καί τήν ίστορίαν της. Είναι πράγματι ήχιστα ἐπωφελής ή ἐπιστημονική ἐκείνη «ἀλήθεια», τήν ὁποίαν δέχεταί τις οὕτως εἰπεῖν οὐρανόπεμπτον, χωρίς νά γνωρίζη πόσας προσπαθείας, πόσους μόχθους έστοίχισεν ή ἀνεύρεσίς της! "Αλλως τε κάθε οἰκονομική θεωρία καί πᾶν σύστημα οἰκονομολογικόν εύρίσκονται εἰς λογικήν ἀλληλουχίαν πρός τάς προηγηθείσας θεωρίας καί τά παλαιότερα συστήματα, τά δποῖα συνεπῶς ὀφείλομεν νά γνωρίζωμεν καλῶς.

Άλλά δέν συνηγοροῦν ταῦτα μόνον ὑπέρ τῆς σπουδής τής ίστορίας τής κοινωνικής οίκονομικής. Συνηθέστατα δλέπομεν πολλάς οἰκονομικάς θεωρίας καί συστήματα, πού ἐμεσουράνησαν κάποτε καί κατεδικάσθησαν κατόπιν καί μάλιστα ἐχ λόγων ξένων πρός τήν μεταδολήν τῶν οἰκονομικών συνθηκών, έν μέσω τών δποίων έγεννήθησαν, νά ἀνέρχωνται πάλιν εἰς τήν ἐπιφάνειαν, ἐνίοτε δέ μέ τάσιν διεκδικήσεως εἰς τήν ἐπιστήμην τῆς προτέρας θέσεώς των. Ώς ὑπηνίχθην καί ἀνωτέρω, δέν πρόκειται ἐνταῦθα περί φυσικῆς ἐπιστήμης, πού ἀναφέρεται εἰς σαφῶς διαγεγραμμένον χύχλον φαινομένων, μέ εὐχέρειαν παρατηρήσεως καί δυνατότητα πειραματισμοῦ, καί ἥτις νά ἀφήνη μέ τήν πάροδον τοῦ χρόνου καί εἰς τό διηνεκές ὄπισθέν της παρφχημένας ἐπιστημονικάς προσπαθείας, καταδειχθεῖσας ἐκ τῆς πείρας ἀνεπιτυχεῖς. Μόνη ὅθεν ἡ σπουδή τῆς ίστορίας τῆς χοινωνιχῆς οἰχονομιχῆς θά ἠδύνατο νά μᾶς ἐξασφαλίση ἀπό τόν κίνδυνον συγχύσεως τῶν ὡς ἄνω θεωριῶν καί συστημάτων μέ τάς πράγματι νέας θεωρίας καί συστήματα, άλλά καί

νά μᾶς παράσχη τό μέτρον ἐκτιμήσεως τῶν προσπαθειῶν ἀναδιώσεώς των. Τέλος δέν θά ἔπρεπε νά παροραθῆ καί τοῦτο, ὅτι χάρις εἰς τήν ἱστορίαν τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς διαδλέπουν οἱ οἰκονομολόγοι καλύτερον τά κενά τῆς μέχρι τοῦσε γενομένης ἐπιστημονικῆς ἐρεύνης καί καθοδηγοῦνται εἰς τήν συμπλήρωσίν των.

«Εἰς τήν τέχνην, ὅπως καί εἰς τήν ἐπιστήμην, λέγει προσφυέστατα δ άρχηγός τῆς παλαιοτέρας ἱστορικῆς σχολῆς Wilhelm Roscher<sup>10</sup>, άπαρχαιοῦνται μόνον τά ἀσήμαντα... "Ο,τι διά πᾶσαν ἐποχήν εἶναι πράγματι σημαῖνον, τοῦτο οὐδέποτε ἀπαρχαιοῦται». Εἶναι δεδαίως ἐνδεχόμενον, όπως ή παλαιά θεωρία περικλείη σπέρμα μόνον άληθείας. «Διά τόν ίστορικόν δμως δέν παρουσιάζει τό πρῶτον ἀσθενές σπέρμα τῶν ἐκτιθεμένων θεωριῶν μικρότερον ἐνδιαφέρον ἐν σχέσει πρός τήν έπακολουθοῦσαν ἄνθησιν ἤ ἀκόμη καί τούς ώρίμους καρπούς»<sup>11</sup>. Καί αὐτή ή πεπλανημένως ἐξενεχθεῖσα, ἀλλ' ἀξιοπρόσεκτος γνώμη ἀφελεῖ κατά τοῦτο, ὅτι προκαλεῖ τήν κατ' αὐτῆς πολεμιχήν, ήτις πάλιν ἐπιφέρει τήν δαθυτέραν τοῦ ζητήματος τούτου ἔρευναν, μέχρις ὅτου ἀπό τήν διαρκῆ προστριβήν τῶν ἰδεῶν ἀνακύψη ἡ πραγματική ἐπιστημονική ἀλήθεια<sup>12</sup>. Χαρακτηριστικόν εἶναι καί τοῦτο, ὅτι ὄχι μόνον οἱ φίλα πρός τήν ἱστοριχήν ἐν γένει ἔρευναν φρονοῦντες οἰχονομολόγοι τῆς ίστορικής σχολής, άλλά καί αὐτοί οἱ πολέμιοί της καί ὀπαδοί τῶν νεωτέρων θεωρητικωτέρων κατευθύνσεων εἰς τήν κοινωνικήν οἰκονομικήν, ὡς οἱ καθηγηταί Franz Oppenjeimer<sup>13</sup> καί Othmar Spann<sup>14</sup>, εἶναι ἀνεπιφυλάκτως κεκηρυγμένοι ὑπέρ τῆς ἀνάγκης τῆς σπουδῆς τῆς ἱστορίας τῆς κοινωνικής οἰχονομικής.

Υπάρχουν συγγραφεῖς, πού διδάσκουν ὅτι ἡ ίστορική ἔρευνα τῶν οἰκονομικῶν συστημάτων καί θεωριῶν ὀφείλει νά περιορισθῆ εἰς τήν κυρίως ίστορικήν περίοδον, μερικοί μάλιστα έξ αὐτῶν, μεταθέτοντες εἰς ἐγγύτερον χρονικόν σημεῖον τήν ἔναρξιν τῆς ἱστορικῆς περιόδου, ἀρχίζουν τήν ἔρευνάν των ἀπό τῆς φυσιοκρατικῆς ἤ καί τῆς φιλελευθέρας σχολῆς. Τήν ἄποψιν ταύτην δέν θεωρῶ πλήρως ἀνταποκρινομένην πρός τούς προεκτεθέντας σκοπούς τῆς ἱστορίας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομιχῆς. Η ἔρευνα τῶν οἰχονομιχῶν συστημάτων καί θεωριῶν πρέπει ἀπαραιτήτως νά συμπεριλάδη καί τήν χρονικήν περίοδον, πού ἐχαρακτηρίσαμεν ώς προϊστορίαν τῆς ἐπιστήμης μας. Καί αὐτή παρουσιάζει διά τόν δαθύτερον ἐρευνῶντα μέγα ἐνδιαφέρον, ὡς θά λάδωμεν δέ ἀφορμήν νά γνωρίσωμεν καλύτερον κατωτέρω, πολλαί ἀπό τάς οἰκονομικάς ἰδέας, πού ἐδιδάχθησαν κατά τά

τελευταῖα διακόσια ἔτη, ἔχουν τάς ρίζας των εἰς τήν ἀρχαιότητα καί τόν μεσαίωνα $^{15}$ .

Ή ίστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς εἶναι, ώς ιδιαίτερον τμημα είς τό πλαίσιον της κοινωνικῆς οἰκονομικῆς, προϊόν τῆς τελευταίας έκατονταετίας. Ώς εἰκός, δέν ἦτο δυνατόν νά ἐμφανισθη αυτη ένωρίτερον, έφ' όσον ή κοινωνική οίκονομική εἶναι σχετικῶς νέα ἐπιστήμη, ἡ δέ χωριστή ίστορική της ἔρευνα προϋποθέτει ὅτι ἔχει ήδη αυτη προχωρήσει άρχετά είς τόν δρόμον της. 'Ατυχῶς ὅμως ἡ ἐξέλιξίς της ἀπό τῆς ἐμφανίσεώς της μέχρι σήμερον δέν ύπῆρξεν ἀπρόσκοπτος. Σπουδαῖα ἐμπόδια παρενέβαλεν εἰς τήν πρόοδόν της ίδίως ή ἐπί μαχρόν χρόνον κατίσχυσις τῆς αντιιστορχής καί «ὀρθοδόξου» αὐτοκαλουμένης φιλελευθέρας σχολής, κατά τάς ἀπόψεις τής δποίας αί παλαιότερον διδαχθεῖσαι οἰχονομολογιχαί ίδέαι ὤφειλον νά θεωροῦνται ἀπολύτως ἐσφαλμέναι καί ἀνάξιαι περαιτέρω διερευνήσεως. Άπό τοῦ τελευταίου τρίτου ὅμως τοῦ 19ου αἰῶνος, άφ' ὅτου ἤρχισεν ὁ κλονισμός τῆς ἰδέας τῆς ὀρθότητος τῶν ἐπιστημονικῶν γνωμῶν τῆς φιλελευθέρας σχολῆς, ἐνετάθη ἡ ἔρευνα τοῦ παρελθόντος, ἐπολλαπλασιάσθησαν αί εἰς παλαιούς οἰκονομολόγους ἀναφερόμεναι πραγματεῖαι, ἐπανεξεδόθησαν τά σπουδαιότερα τούτων ἔργα καί ἐδημοσιεύθησαν είδικά συγγράμματα ίστορίας τῆς κοινωνικής οἰκονομικής. Κάθε χώρα ἐφιλοτιμεῖτο ἐξ ἐθνικῶν ἤ καθαρῶς ἐπιστημονικῶν λόγων νά φέρη εἰς φῶς τήν παλαιοτέραν συμδολήν της πρός διαμόρφωσιν τῆς ἐπιστήμης ταύτης, αἱ δέ κυβερνήσεις δέν ἐφείσθησαν δαπανῶν, ἵνα οριαγάγουν τήν τοιαύτην προσπάθειαν.

Σήμερον ή ίστορία τῆς χοινωνικῆς οἰκονομικῆς, ἀνδρωθεῖσα πλέον, συγκεντρώνει εἰς ὅλας τάς εὐρωπαϊκάς καί ἀμερικανικάς χώρας σημαντικόν ἐπιστημονικόν ἐνδιαφέρον. Διδάσκεται ἀπό καθέδρας εἰς ἄπαντα σχεδόν τά πανεπιστήμια τῶν πολιτισμένων κρατῶν, εἰς τήν Γαλλίαν μάλιστα, ἡ ὁποία ἐνδιεφέρθη περισσότερον οἱασδήποτε ἄλλης χώρας διά τήν ἄνοδον εἰς τήν ἐπιφάνειαν τοῦ παλαιοῦ της οἰκονομολογικοῦ ὑλικοῦ, ὡς καί εἰς ἐτέρας, λατινικάς ἰδίως χώρας ὑπάρχουν ἀπό τινων δεκαετηρίδων ἰδιαίτεραι ἕδραι διά τό μάθημα τοῦτο.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Βλ. περί οἰχονομικῶν συστημάτων καί θεωριῶν εἰς ξένους πολιτιστικούς κύκλους τά ἔργα τῶν Ε. Gaber, Grundgedanken des alten chinesischen Sozialismus, Erberfeld 1877 καί Chen Huan-Chang, The economic principles of Confucius and his school, 2 τόμοι, New York

AQTEPQMA 1911, ὡσαύτως Β. Heimann, Studien zur Eigenart indischen Denkens, Tübingen 1930. Περί τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικής διδασκαλίας τοῦ Κομφουκίου καί τοῦ Βούδδα πραγματεύεται παρεμπιπτόντως καί δ Arnold Lindwurm,

Das Eigentumsrecht und die Menschheitsidee im Staate.

Eine Kritik und Lösung der sozialen Frage, Leipzig 1878, σελ. 22 έπ. 2. Περί τῶν μεγάλων ἀντιθέσεων γνωμῶν, πού παρατηροῦνται μεταξύ τῶν ἐπιστημόνων τοῦ παρελθόντος καί τοῦ παρόντος ἤ μόνον τοῦ παρόντος εἰς τό πλαίσιον τῆς θεωρητικής καί τής έφηρμοσμένης κοινωνικής οἰκονομικής δλ. τό διδλίον μου Εἰσαγωγή εἰς τήν ἐφηρμοσμένην κοινωνικήν οἰκονομική, Θεσσαλονίκη 1937, σελ. 19 έπ. καί 26 έπ. Συμπληρωματικώς θά ἐπεθύμουν νά παραθέσω ἐνταῦθα τάς ἀχολούθους χαρακτηριστικάς, ἄν καί ὄχι πάντοτε ὀρθάς παρατηρήσεις τοῦ ἄλλως διαπρεποῦς ᾿Αμερικανοῦ οἰκονομολόγου τοῦ παρελθόντος αἰῶνος H.C. Caren, Die Einheil des Gesetzes, γερμ. μετάφρ. F. Stoepel, Berlin 1878, σελ. 67 έπ. «Γνωρίζετε, λέγει, νά δπάρχει εἰς τήν κοινωνικήν οἰκονομικήν καί γενικώτερον εἰς τάς κοινωνικάς ἐπιστήμας ἄποψίς τις, τῆς ὁποίας ἡ ἀλήθεια νά ἀναγνωρίζεται γενιχῶς ὑφ' ὅλων; Ἡμεῖς τουλάχιστον δέν γνωρίζομεν... Τά αἴτια τῆς τοιαύτης καταστάσεως δέν εἶναι δύσκολον νά ἐξηγηθοῦν. Ἡ κοινωνική ἐπιστήμη (σημ. συγγρ. λέγων «κοινωνικήν ἐπιστήμην» δ Carey ἐννοεῖ «τήν ἐπιστήμην», πού ἔχει ὡς ἀντιχείμενον τούς νόμους, τούς ἄγοντας καί φέροντας τόν ἄνθρωπον εἰς τάς προσπαθείας του πρός δημιουργίαν τοῦ ἀνωτάτου δαθμοῦ τῆς ἀτομικότητος καί τῆς μεγίστης δυνάμεως τῆς κοινωνικότητος εἰς τάς σχέσεις πρός τούς συνανθρώπους του») εἶναι ή μᾶλλον συγκεκριμένη καί είδικευμένη ἐκ τῶν ἐπιστημῶν, ἐξαρτᾶται τά μέγιστα ἀπό τούς παλαιοτέρους καί τούς ἀφηρημένους ἐπιστημονικούς κλάδους, ἡ συλλογή καί ἀνάλυσις τῶν γεγονότων εἶναι ἐν αὐτῆ δυσχερεστάτη, πλήν τούτων εἶναι ἡ μόνη, πού θίγει τά συμφέροντα, τά συναισθήματα, τά πάθη καί τάς προκαταλήψεις τῶν ἀνθρώπων. Ένεκα τοῦ τελευταίου τούτου εἶναι δυσχερέστατον νά εὕρη τις εἰς αὐτήν πρόσωπα, συλλέγοντα τά γεγονότα πρός τόν άποκλειστικόν σκοπόν τῆς ἀντικειμενικῆς γνώσεως. Ἐφ' δσον αυτη ρυθμίζει τάς σχέσεις τῶν ἀνθρώπων πρός ἀλλήλους, προσκρούει διηνεκῶς εἰς τάς ἀντιρρήσεις ἐκείνων, πού ἐπιδιώκουν δύναμιν καί προνόμια εἰς βάρος τῶν συνανθρώπων των. Ὁ ἡγεμών προσδλέπει μετά περιφρονήσεως τήν ἐπιστήμην, τήν διδάσκουσαν τούς ὑπηκόους του νά ἀμφιβάλλουν εἰς τήν θεϊχήν του προέλευσιν, δ στρατιώτης δέν δύναται νά πιστεύση εἰς μίαν ἐπιστήμην, ἐπιδιώχουσαν τήν κατάργησιν τοῦ ἐπαγγέλματός του, καί οἱ ἀπολαύοντες διαφόρων μονοπωλίων οὐδεμίαν διάθεσιν ἔγουν νά ἀναγνωρίσουν τά πλεονεκτήματα τῆς ἐλευθέρας συναλλαγῆς. "Ολοι οὖτοι ἕλχουν ὀφέλη ἀπό σφαλεράς διδασχαλίας καί ἐχ τοῦ λόγου τούτου προσβλέπουν λοξῶς πρός τούς ἐπιθυμοῦντας πράγματι τήν ἀποκάλυψιν καί έδραίωσιν τῆς ἀληθείας... Έργάται, έργοδόται, γαιοκτήμονες, άγρομισθωταί πιστεύουν εἰς διαφόρους θεωρίας... Θίγομεν ἐνταῦθα μίαν δυσχέρειαν, μέ τήν δποίαν οὐδεμία ἄλλη ἐπιστήμη (άστρονομία, γεωλογία, φυσική κτλ.) ἔχει ν' ἀντιπαλαίση... Πλήν τούτου ή κοινωνική ἐπιστήμη εὑρίσκεται κατά μέγιστον μέρος εἰς χεῖρας πανεπιστημιακῶν διδασκάλων, πού έξαρτῶνται πανταχοῦ έξ ἐκείνων, οἵτινες ἕλκουν ὀφέλη ἀπό τήν ἄγνοιαν καί τήν άδυναμίαν τοῦ λαοῦ. Θστις ἐπι-

θυμεῖ ἐν Αὐστρία νά διατηρήση τήν εκδραν του, οὐδέν διδά-

σκει θίγον τά θεόθεν προερχόμενα δικαιώματα τοῦ κυριάρ-

- χου ἢ ὑποστηρίζον ἐκ τοῦ ἐάν καί κατά πόσον ὁ δεσποτισμός ἤ δ λαός ευρίσκεται εἰς τήν ἐπιφάνειαν. Οἱ εὐγενεῖς γαιοκτήμονες τῆς ᾿Αγγλίας ἐγαιρέτισαν τήν θεωρίαν τοῦ Malthus, ὅτι ἡ πενία καί ἡ ἀθλιότης τῶν μαζῶν εἶναι ἡ ἀναγκαία συνέπεια ένός νόμου τοῦ πανσόφου καί παναγάθου Δημιουργοῦ...».
- 3. «Ὁ ἐρευνητής, παρατηρεῖ ὁ John Kells Ingram, History of political economy, γερμ. μετάφρ. δπό Ε. Roschlau 2α ἔκδ. 1905, σελ. 3, εἶναι τέκνον τῆς ἐποχῆς του καί δέν ήμπορεῖ νά χωρισθῆ ἀπό τό κοινωνικόν περιδάλλον, εἰς τό μέσον τοῦ δποίου ζῆ καί κινεῖται». «Οἱ συγγραφεῖς, λέγει ἀφ' ἐτέρου ὁ Luigi Cossa, Introduzione allo studio dell' economia politica, γερμ. μετάφρ. ὑπό Ε. Moormeister 1980, σελ. 76, ἐπηρεάζονται σχεδόν πάντοτε, ἄν καί εἰς διάφορον βαθμόν, ἀπό τάς ιδιαιτέρας κοινωνικάς καί μάλιστα οἰκονομικάς συνθήκας τῆς χώρας των καί τῆς ἐποχῆς των. Ἡ ἐπιρροή αὕτη εἶναι πολύ μεγάλη, ἄν καί ἐνίοτε ἀσυνείδητος, ἔστω καί ἄν οἱ κατεγόμενοι ἀπό αὐτήν καυχῶνται διά τήν ἀνεξαρτησίαν τῆς γνώμης των...». Βλ. καί J. Kautz, ὅπ. παρ., σελ. 12, Paul Gemaehling, Les grands économistes, Paris 1925, σελ. ΙV τοῦ προλόγου καί Paul Mombert, ὅπ. παρ., σελ. 5.
- 4. Ἡ διεξοδικωτέρα ἀπασχόλησίς μου μέ δασικά τινα σημεῖα οἰκονομικῆς ἱστορίας εἰς τήν παροῦσαν εἰσαγωγήν δέν εἶναι ξένη πρός τήν συνείδησιν τῆς ἐκτιθεμένης ἐν τῷ κειμένω άναγκαιότητος καί πρός τήν ἔλλειψιν παρ' ἡμῖν ἐπαρκῶν δοηθημάτων ἐπί τοῦ ἐπιστημονικοῦ τούτου κλάδου. Τοῦτο ἐξήρθη καί εἰς τόν πρόλογον τοῦ παρόντος τόμου.
- 5. John Kells Ingram, ὅπ. παρ., σελ. 3 καί A. Dubois, οπ. παρ., σελ. 9. Περί τῆς ἐννοίας καί τοῦ εἰδικωτέρου περιεχομένου τῆς οἰκονομικῆς ἱστορίας δλ. καί Max Weber, Wirtschaftsgeschichte, Mönchen-Leipzing 1923, σελ. 14 έπ. καί Bernhard Laum, Allgemeine Geschichte der Wirtschaft, Berlin-Wien 1932, σελ. 13-25.
- 6. "Ηδη πρό πολλῶν δεκαετηρίδων εἶχε καυτηριάσει δ Luici Cossa τήν τοιαύτην σύγχυσιν, χωρίς εν τούτοις αυτη νά παύση καί μεταγενεστέρως ἐκδηλουμένη. «Ἐκ τοῦ ότι, έλεγεν οὖτος ὀρθότατα (ὅπ. παρ., σελ. 77), ἡ ἱστορία τῶν οἰχονομιχῶν θεωριῶν ὀφείλει νά λαμβάνη ὑπ' ὄψιν τήν ἐπιρροήν τῶν κοινωνικῶν οἰκονομικῶν συνθηκῶν, δέν ἔπεται ὅτι πρέπει νά συγχέωμεν τήν ἱστορίαν τῶν πρώτων μέ τήν Ιστορίαν τῶν δευτέρων. Πρόκειται ἐνταῦθα περί δύο σαφῶς ἀπ' ἀλλήλων κεχωρισμένων πεδίων ἐρεύνης, πού ἀποτελοῦν δεδαίως μαζί τήν δλοκλήρωσιν τῆς ἱστορίας τῆς οἰχονομίας ἐν τῆ εὐρυτάτη τῆς λέξεως σημασία, οὐχ ἧττον έκάτερον ὀφείλει νά παρουσιάση αὐτοτελῆ δρᾶσιν. Ἡ ἄποψις ὅτι ἐχεῖ, ὅπου ὑφίσταται ἐμποριχή ἐπιχοινωνία, ὅπου ἐμφανίζονται τό χρῆμα, οἱ φόροι κτλ., ὀφείλει νά ὑπάρχη καί Ιστορία τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς, εἶναι ἐξ ἴσου παράλογος, ὅσον τό νά ἰσχυρίζεταί τις ὅτι ἡ ἀστρονομία καί ή φυσιολογία συνυπῆρξαν μέ τήν κίνησιν τῶν ἀστέρων καί τάς ἐκδηλώσεις τῆς ἀναπνοῆς».
- 7. Βλ. εἰς Cours complet d'économie politique pratique, 1828-1829, γερμ. μετάφρ. Μ. Stirner 1846, τόμ. 4ος, σελ. 197. Παρομοίας ἀπόψεις εἶχε διατυπώσει ὀλίγον πρότερον ὁ J.B. Say καί εἰς ἄρθρον του, πού ἐδημοσιεύθη τό 1826 εἰς τήν ἐν Παρισίοις ἐκδιδομένην Encyclopédie progressive. Πιστός εἰς τήν ἀρχήν του ταύτην, ἀφιερώνει είς τό πολύτομον Cours complet μόνον 34 σελίδας διά τήν ίστορίαν τῆς χοινωνιχῆς οἰχονομιχῆς, ἐχ τῶν ὁποίων τό μεγαλύτερον μέρος καταλαμβάνουν αί θεωρίαι τῶν φυσιοκρατῶν καί τῶν πρό αὐτοῦ φιλελευθέρων.



- 8. Ἰδιαιτέρως ἐμφανίζεται δυσφορῶν κατά τοῦ J. B. Say ὁ καθηγητής τοῦ ρωμαϊκοῦ δικαίου καί τῆς «κοινωνικῆς οἰκονομίας» παρά τῆ Ἰονίφ Ἰκαδημία Ἰθων Πυλαρινός εἰς το ἐναρκτήριόν του μάθημα « Ἐπί τῆς κοινωνικῆς οἰκονομίας», Κέρκυρα 1860, σελ. 11 ἐπ., διότι οὖτος παρεῖδε τήν συμδολήν τῆς ἐλληνικῆς ἀρχαιότητος εἰς τήν διαμόρφωσιν τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς. « Ἐν τούτοις, λέγει, χαλεπόν ἐστι τό συναντᾶν τόν Γάλλον σχολάρτην, τόν σοφόν τῆς Ιθ΄ ἐκατονταετηρίδος, τήν ἐλληνικήν λακτίζοντα ἀρχαιότητα, «μηδέν, ἀπολύτως μηδέν» ἀνευρίσκοντα δῆθεν ἐν αὐτῆ ἡ τοῦ Σαίη ὅμως περίνοια, οὕτω πως ἀποφηναμένη, ἐδόξασε, ὅτι ἡ λαμπάς τῆς ἀναπτυχθείσης ἐπιστήμης ὅλως ἀπετέφρωσε τούς σπινθῆρας ἐξ ὧν ῆφη, ἐνῷ οῖ σπινθῆρες ἀείποτε ἐν τῆ φλογί, ῆν ἦψαν, ἐπιζῶσιν, ἐφ' ὅσον καί ἡ φλόξ ἐπιζῆ...».
- 9. Ch. Gide καί Ch. Rist, Histoire des doctrines économiques, πρόλογος τῆς πρώτης ἐκδόσεως.

- 10. Βλ. εἰς Geschichte der Nationalökonomik in Deutschland, München 2α ἔκδ. 1924, πρόλογος.
  - 11. W. Roscher, αὐτόθι.
- 12. Hulius Kautz, ὅπ. παρ., σελ. 9. Βλ. εἰς Α. Dubois, ὅπ. παρ. Ι, σελ. 10 έπ. καί Aucust V. Miaskowski, Die Anfänge der Nationalökonomie, ἐναρκτ. πανεπ. λόγος Leipzig 1891, σελ. 6 έπ. καί ἄλλους λόγους, πού συνηγοροῦν ὑπέρ τῆς σπουδῆς τῆς ἱστορίας τῆς κοινωνικῆς οἰκονομικῆς.
- 13. Βλ. τόν πρόλογόν του εἰς τήν ὑπ' αὐτοῦ γενομένην γερμανικήν ἔκδοσιν τῆς ἱστορίας τῶν οἰκονομικῶν θεωριῶν τῶν Ch. Gide καί Ch. Rist ὑπό τόν τίτλον Geschichte der volkswirtschaftlichen Lehrmeinungen, 2α ἔκδ. Jena 1921 (ὑπάρχει καί μεταγενεστέρα ἔκδοσις).
- 14. Βλ. τόν πρόλογον τοῦ ἔργου του Die Haupttheorien der Volkswirtschaftslehre, 9η ἔκδ. Leipzing 1922 (ὑπάργουν καί μεταγενέστεραι ἐκδόσεις).
  - 15. Βλ. καί εἰς August Onchen, ὅπ. παρ., σελ. 5.

 $O^{\Delta\eta\mu o\sigma\theta \acute{e}v\eta\varsigma} \ \Sigma \tau \epsilon \varphi a v \acute{e} \delta \eta \varsigma \ \mathring{a} \sigma \chi o \lambda \acute{\eta} \theta \eta \varkappa \epsilon \ \mathring{e} \varkappa \tau \epsilon v \tilde{\omega} \varsigma \ \mu \acute{e} \ \tau \acute{\eta} v \ \mathring{a} v \acute{a} \lambda \upsilon \sigma \eta \ \tau \tilde{\omega} v \ o \mathring{e} \varkappa o v o \iota \mu \iota \chi \tilde{\omega} v \ \mathring{e} \lambda \upsilon \omega v \ \Pi \alpha \tau \acute{e} \rho \omega v \ \tau \tilde{\eta} \varsigma \ \mathring{e} \lambda \nu \alpha \tau o \lambda \iota \chi \tilde{\eta} \varsigma \ \mathring{e} \chi \iota \chi \dot{\eta} \psi \epsilon \omega v \ \mathring{e} \lambda \iota \chi \tilde{\omega} v \ \Pi \alpha \tau \acute{e} \rho \omega v. \ \Sigma \tau \acute{o} \ \sigma \acute{v} \gamma \gamma \rho \alpha \mu \mu \acute{a} \ \tau o \upsilon \ \mathring{e} H \ Koινωνι \varkappa \acute{\eta} \ O \mathring{e} \lambda o v o u \iota \chi \mathring{e} \lambda \iota \chi \tilde{\omega} v \ \Pi \alpha \tau \acute{e} \rho \omega v. \ \Sigma \tau \acute{o} \ \sigma \acute{v} \gamma \gamma \rho \alpha \mu \mu \acute{a} \ \tau o \upsilon \ \mathring{e} H \ Koινωνι \varkappa \acute{\eta} \ O \mathring{e} \lambda o v o u \iota \chi \mathring{e} \chi \mathring$ 

Μεταγενέστερα ἀσχολήθηκε μέ τό δυσεπίλυτο ὅσο καί περίπλοκο ζήτημα τῆς ἰδιοκτησίας στά πλαίσια τῆς χριστιανικῆς σκέψεως. Πρόκειται γιά τήν ἀνακοίνωσή του μέ τίτλο «Χριστιανισμός καί Ἰδιοκτησία» (Πρακτικά Α΄ Συνεδρίου Ἑλληνοχριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ, ᾿Αθῆναι 13-16 Μαΐου 1956).

#### Χριστιανισμός καί ιδιοκτησία

"Απαντα τά μέχρι τοῦδε ἐμφανισθέντα σχέδια πληρεστέρας κοινωνικῆς ὀργανώσεως τῶν 
ἀνθρώπων περιστρέφονται πέριξ τῆς διαμορφώσεως νέας σχέσεως μεταξύ τῶν κατ' ἰδίαν ἀτόμων καί τῶν ἐξ αὐτῶν προερχομένων ὁμάδων. 'Ο 
τρόπος τῆς διαμορφώσεως τῆς ἐν λόγῳ σχέσεως 
ἀποτελεῖ ὅθεν τό διακριτικόν γνώρισμα τῶν διαφόρων κοινωνικῶν συστημάτων. Οἱ κοινωνικοί ἀναμορφωταί ἤ ἀναχωροῦν κατά βάσιν ἀπό τήν δλότητα καί ἀξιοῦν ἐν ὀνόματί της ὑποταγήν τῶν 
ἀτομικῶν συμφερόντων εἰς τά γενικώτερα τοιαῦτα ἤ ἐξαίρουν τά συμφέροντα τῶν κατ' ἰδίαν ἀτόμων, διαβλέποντες εἰς τήν ἀνετωτέραν δυνατήν ἱκανοποίησιν τῶν τελευταίων τούτων τήν 
πραγματοποίησιν τοῦ κοινοῦ συμφέροντος. Αἱ συ-

ναφεῖς ἀντιθέσεις, ἀπαντῶνται ἔν τε τῆ ἐπιστήμη καί τῆ κοινωνικῆ ζωῆ, συνιστοῦν τόν πυρῆνα τοῦ λεγομένου κοινωνικοῦ ζητήματος. Ὑπῆρξεν ἀείποτε μεταξύ τῶν ἐν κοινωνίαις διούντων ἀτόμων κοινωνικόν ζήτημα: οὐχ ἦττον ἄλλοτε ἐκάλυπτε τήν ὑπόστασίν του πυκνή κατά τό μᾶλλον ἤ ἦττον ἀχλύς. Ἐπί τῶν ἡμερῶν μας ὑφίστανται πλήρης συνείδησις τῶν ἐπιμάχων σημείων του καί ὀργάνωσις ἐν τῆ προασπίσει τῶν ἀντιτιθεμένων εἰς τό πλαίσιόν του συμφερόντων.

Τά ἐπίμαχα σημεῖα τῆς ἀνθρωπίνης διαδιώσεως συνδέονται στενῶς μέ τήν περί δικαιοσύνης ἀντίληψιν εἰς τήν κοινωνικήν καί ἰδιαίτατα τήν οἰκονομικήν ζωήν. Ἡ εὐρυτέρα δυνατή συμμετοχή εἰς τό προϊόν τῆς παραγωγικῆς δραστηριότητος τῆς κοινωνίας εἶναι ὄντως τί, πρός τό δποῖον μετά πάθους κατηυθύνοντο καί ἐξακολου-

ADIEPOMA

θοῦν κατευθυνόμενα τά ἀνθρώπινα πλάσματα. Διά τῆς κτήσεως ἀφθόνων οἰκονομικῶν ἀγαθῶν ίκανοποιοῦν τάς πολλαπλᾶς ἀνάγκας των, δι' αὐτῆς ἐξασφαλίζουν τήν εὐνοϊχήν ἐξέλιξιν τῆς ὅλης των υποστάσεως. Η άναγνώρισις τῆς σημασίας τῆς παραγωγῆς καί διανομῆς τῶν ἀγαθῶν ἐν τῆ ἀνθρωπίνη διαδιώσει δέν ἀποτελεῖ, σημειωτέον, αὐτή καθ' ξαυτήν ἐπίμαχον σημεῖον, οὔτε κἄν ἐκδήλωσιν ὑλιστικῆς κοσμοθεωρίας. Τήν συναντῶμεν καί εἰς αὐτούς τούς ἰδεαλιστικώτερον προσηνατολισμένους ἀργαίους Ελληνας συγγραφεῖς, δέν τήν ἀρνοῦνται οὐδ' αὐτοί οί  $\Pi$ ατέρες τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας. Tlpha έπίμαχα σημεῖα ἔγχεινται εἰς τούς ὑπό τῆς πολιτείας ἀνεγνωρισμένους τρόπους παραγωγῆς καί διανομῆς τῶν ἀγαθῶν, ἄν καί κατά πόσον οὖτοι, έδραζόμενοι ἐπί τῆς ἰδέας τῆς δικαιοσύνης, έξασφαλίζουν πληρέστερον τό καλόν τῆς δλότητος. Οι τρόποι οὖτοι συνδέονται ἀμεσώτατα μέ τό περιεχόμενον τῆς ἰδιοκτησίας, τό ἀκανθωδέστερον ἔκπαλαι σημεῖον τῶν κοινωνικοπολιτικῶν συζητήσεων.

Αί πρῶται ἀπαρχαί τῆς ἰδιοκτησίας ἀπασχολοῦν ἀπό μακροῦ τήν διανοουμένην ἀνθρωπότητα. Ὁ Hugo Grotius ἀνάγει ταύτην εἰς τήν δημιουργόν τοῦ κράτους συνθήκην, οἱ Hobbes καί Μοntesquieu τήν δλέπουν προερχομένην ἀπό τόν νόμον, ὁ Locke καί οἱ περισσότεροι ἐκ τῶν μεταγενεστέρων καί συγχρόνων οἰκονομολόγων τήν συνδέουν μέ τήν ἀνθρωπίνην ἐργασίαν. Τίς ἐκ τῶν θεωριῶν τούτων εὐρίσκεται ἐγγύτερον τῆς πραγματικότητος;

Ἡ ἰδιοχτησία ἐν τῆ ἐννοία τοῦ ἐμπραγμάτου δικαιώματος, τοῦ παρέχοντος πλήρη ἤ - ὀρθότερον - πληρεστέραν οίουδήποτε ἄλλου τοιούτου δικαιώματος έξουσίαν, είναι τόσον παλαιά, ὅσον καί τό κράτος. Δέν ἠδύνατο νά προηγηθῆ τούτου, ώς προϋποθέτουσα ἔννομον τάξιν, συνδεδεμένην μέ τήν υπαρξιν πρωτογόνου ἔστω πολιτικής έξουσίας. Δέν ήδύνατο ώσαύτως νά ἀποστῆ χρονικῶς τῆς ίδρύσεως τοῦ κρατικοῦ ὀργανισμοῦ, δεδομένου ὅτι εἶς τῶν βασιχωτέρων, ἄν μή δ δασικώτερος ἀντικειμενικός σκοπός τῆς τελευταίας ταύτης ύπῆρξεν ή εὐρυτέρα δυνατή χρησιμοποίηση τῶν ἡττημένων ἐν τῆ γενετείρα τοῦ κράτους διαπάλη πρός ἀνετωτέραν οἰκονομικήν διαδίωσιν τῆς νικητρίας καί κυριάρχου τοῦ άρτιγενοῦς κράτους ἀνθρωπίνης δμάδος. Τήν ἄνετον αὐτήν οἰκονομικήν διαδίωσιν τῶν κυριάρχων μελῶν τῆς κρατικῆς κοινότητος ἐξησφάλιζε πληρέστερον τῆς παλαιοτέρας πραγματικῆς καί ώς τοιαύτης χαλαρᾶς καί ἀμφιρρεποῦς σχέσεως

τῶν οἰκονομικῶν μονάδων πρός τά ὑλικά καί ἄϋλα ἀγαθά ἡ ἤδη τό πρῶτον διαμορφωθεῖσα, χάρις εἰς τήν κρατικήν ὀργάνωσιν, ἔννομος σχέσις. Μέ τήν διαμόρφωσιν αὐτήν τῆς ἰδιοκτησίας ὡς θεσμοῦ ἄρχεται ἡ οἰκονομική πρόοδος τῆς ἀνθρωπότητος, συγχρόνως ὅμως καί ἡ ἐκμετάλλευσις τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τόν ἄνθρωπον.

Τό δικαίωμα τῆς ιδιοκτησίας ἐμφανίζεται δθεν πρό ήμῶν ώς γέννημα τοῦ ἀνθρωπίνου ἐγωϊσμοῦ, ἀτομικοῦ καί δμαδικοῦ, ἡ ἐγωϊστική δέ αὕτη προέλευσις ἐπηρεάζει τοῦτο καθ' ὅλας τάς φάσεις τῆς μεταγενεστέρας του ἐξελίξεως. 'Αληθῶς, καθ' ἄς χρονικάς περιόδους κατίσχυαν ἐκ διαφόρων λόγων εἰς τάς πολιτικάς κοινωνίας ατομιστικαί αντιλήψεις της ζωης, βλέπομεν ἐνισχυομένην τήν ἀτομικήν ἰδιοκτησίαν κατ' ἔκτασιν καί ἔντασιν. Τά χαρακτηριστικώτερα παραδείγματα μᾶς προσφέρουν ἐν τούτω ή προηγηθεῖσα τῆς ἐμφανίσεως τοῦ χριστιανισμοῦ ρωμαϊκή περίοδος καί ή περίοδος τῆς ἐλευθέρας συναλλαγῆς τοῦ 19ου μ.Χ. αἰῶνος. Κατ' ἀμφοτέρας ταύτας τάς περιόδους, ἀγομένας καί φερομένας ύπό τῆς συνυφασμένης μέ έντόνως άτομοχρατιχάς ίδέας στωϊχής φιλοσοφίας καί διδασκαλίας περί φυσικοῦ δικαίου, διεμορφώθη ἐπί τῶν νομοθετικῶν κειμένων ἡ μᾶλλον ἀπόλυτος, ἄκαμπτος, σκληρά μορφή ίδιοχτησίας, ή ίδιοχτησία ώς ἐπέχτασις τῆς φυσικής καί ήθικής ύποστάσεως τοῦ ἀτόμου, ὡς ίερόν καί ἀπαραδίαστον ἀνθρώπινον δικαίωμα, περιλαμβάνον καί αὐτό ἔτι τό jus abutendi, τό δικαίωμα καταχρήσεως τοῦ πράγματος! Τήν μορφήν μάλιστα ταύτην τῆς ιδιοκτησίας δλέπει τις εν Ρώμη μεταφερομένην καί είς τήν δημοσίαν ζωήν. Κατά τά πορίσματα τῶν ἐρευνῶν τοῦ Mommsen, ἐχ τοῦ λόγου τούτου οἱ Ρωμαῖοι δασιλεῖς ἐνεφανίζοντο ὡς ἰδιοκτῆται τοῦ κράτους των, οί δέ μεταγενέστεροι ἐμφύλιοι πόλεμοι περιεστρέφοντο ἐμφανῶς πέριξ τῶν καρπῶν τῆς ἐπί τοῦ κράτους ἰδιοκτησίας, τῶν προνομίων δηλονότι, τῶν ἐξασφαλιζομένων ὑπό τῆς κρατικής παντοδυναμίας.

Προήχθη δμολογουμένως οὕτω ή οἰχονομική ζωή κατά τάς περιόδους ταύτας χάρις εἰς τό συνέχον τά πάντα κερδοσκοπικόν πνεῦμα καί τήν ἔντασιν τῆς παραγωγικῆς δραστηριότητος ἐξηπλώθη ὅμως ἡ κοινωνική δυσαρμονία καί ἐξηθλιώθησαν εὐρύτατα στρώματα τῆς κοινωνίας, θυσιασθείσης τῆς ἰδέας τῆς κοινωνικῆς δικαιοσύνης. Δέν εἶναι ἐσφαλμένον τό λεχθέν ὅτι οἱ νεώτεροι εὐρωπαϊκοί λαοί, παραλαμβάνοντες τό δίχαιον τῶν ἀργαίων Ρωμαίων ὡς κατασκεύ-

ασμα τῆς ὑψίστης ἀνθρωπίνης λογικῆς, ἐδημιούργουν ἀσυνειδήτως καί τό πλαίσιον τῆς ἐκτροφῆς καί προωθήσεως τῶν συγχρόνων ἀνατρεπτικῶν ἰδεῶν καί ἐπιτυχῶν ἀνατρεπικῶν κινημάτων. Ἄν ἡ Ρώμη ἀπέφυγε τά τελευταῖα ταῦτα, τοῦτο ἀποδοτέον εἰς τήν ἀνοικτίρμονα σκληρότητά της καί τήν αὐστηράν στρατοκρατικήν της ὀργάνωσιν.

Είς τήν ρωμαϊκήν ἀντίληψιν περί ιδιοκτησίας ἀντέταξεν ό χριστιανισμός τήν ιδικήν του, προϊόν βεβαίως κατά κύριον λόγον τοῦ μεγάλου κηρύγματος τῆς πρός τόν πλησίον ἀγάπης, συνδεομένην δμως καί μέ τήν έβραϊκήν, ἐν πολλοῖς δέ καί μέ τήν έλαστικήν ἀρχαίαν έλληνικήν ἀντίληψιν, εἰσδύσασαν ἐνωρίς κατά τά πρῶτα δήματα πρός διαμόρφωσιν τῆς χριστιανικῆς διδασκαλίας καί διαχυθεῖσαν βραδύτερον εἰς τούς λόγους καί τά ἔργα τῶν μεγάλων Πατέρων τῆς 'Ανατολικῆς καί τῆς Δυτικῆς ἐκκλησίας, μυστῶν ὅλων τῆς ἑλληνικῆς φιλοσοφίας. Ὁ ἀκούων τό τοῦ Εὐριπίδου «Οδτοι τά χρήματ' ἴδια κέκτηνται βροταί, τά τῶν Θεῶν δ' ἔχοντες ἐπιμελούμεθα» ἤ τό τοῦ φιλοσόφου Βίωνος «Τά χρήματα τοῖς πλουσίοις ἡ τύχη οὐ δεδώρηκεν, ἀλλά δεδάνειχεν» νομίζει πρός στιγμήν ὅτι ἔχει πρό αὐτοῦ περιχοπάς ὁμιλίας πατρός τῆς χριστιανικής ἐκκλησίας. Ἐκ τής ἐλαστικότητος, τής «χοινωνικότητος» ουτως είπειν της περί ίδιοκτησίας ἀρχαίας έλληνικῆς ἀντιλήψεως ἐξηγοῦνται, πέραν τῶν κοινωνιζόντων καθεστώτων τῶν δωρικῶν περιοχῶν, ὁ πολλαχοῦ παρατηρηθείς νομοθετικός έξαναγκασμός τῶν εὐπορωτέρων πρός οἰκονομικήν ἐνίσχυσιν τῶν κατωτέρων τάξεων, ως ἐπίσης αι συχναί ἐπεμβάσεις τῶν έλληνικῶν κρατῶν εἰς τήν κοινωνικήν οἰκονομικήν ζωήν πρός ἄρσιν ἀδικιῶν κατά τήν διανομήν τῶν  $\dot{\alpha}\gamma\alpha\theta\tilde{\omega}\nu$ , ιδιαίτατα έν τῆ προεξαρχούση τότε έγγείω κτήσει. Η ίδέα τοῦ έλληνογριστιανικοῦ πολιτισμοῦ εύρίσκει ὄντως ἐν τῆ διαμορφώσει τῆς ίδιοκτησίας μίαν έκ τῶν ώραιοτέρων της ἐκδηλώσεων.

Η χριστιανική ἀντίληψις περί ιδιοκτησίας εἶναι διαπεποτισμένη περισσότερον οίασδήποτε ἄλλης ἀπό τήν κοινωνικήν ἀλληλεγγύην καί τήν ιδέαν τῆς ἐξασθενίσεως τοῦ ἀμοῦ ἀτομικοῦ ἐγωίσμοῦ. Κατ' αὐτήν ὁ κόσμος ὀφείλει τήν προέλευσίν του εἰς τόν Θεόν, εἰς αὐτόν συνεπῶς ἀνήκει ἡ πρωταρχική ιδιοκτησία ἐφ' ὅλων τῶν ἀνθρωπίνων ὑπάρξεων καί τῶν ὑλικῶν ἀγαθῶν. Ἡ θεία αὕτη ιδιοκτησία εἶναι ἡ μόνη κεκτημένη ἀπόλυτο μορφή. Τό δικαίωμά του μεταδιδάζει ὁ Θεός προκειμένου περί τῶν ἐπιγείων ἀγαθῶν τῆς δη-

μιουργίας εἰς τούς ἀνθρώπους. Πρό τοῦ προπατορικοῦ άμαρτήματος ἡ ὑποταγή τῶν ἐπιγείων ἀγαθῶν εἰς τόν ἄνθρωπον ὑπῆρξε πλήρης. Σήμερον ὅμως δέν συμδαίνει πλέον τοῦτο ὡς οἱονεί ἐκ-δήλωσις τῆς τιμωρίας τῆς ἀνθρωπότητος. Ἡ μεταδίδασις ὅθεν τοῦ θείου δικαιώματος ἰδιοκτησίας εἰς τούς ἀνθρώπους γίνεται συνοδεία πλείστων ὅσων ἡθικῆς προελεύσεως περιορισμῶν, ἡ συνισταμένη τῶν ὁποίων εἶναι ἡ χρησιμοποίησις τῆς ἰδιοκτησίας οὐχί πρός τρυφήν τοῦ κατέχοντος τά ἀγαθά, ἀλλά πρός τό καλόν ὁλοκλήρου τῆς κοινωνίας.

«Ού χελεύομεν», λέγει ὁ Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος εἰς μίαν ἐχ τῶν ὁμιλιῶν του εἰς τήν πρός Κορινθίους πρώτην ἐπιστολήν, «μή πλουτεῖν, ἀλλά χακῶς μή πλουτεῖν ἔξεστι γάρ πλουτεῖν, ἀλλά χωρίς πλεονεξίας, χωρίς ἀρπαγῆς καί βίας». Καί ἀλλαχοῦ παρατηρεῖ: «Καί ταῦτα λέγω, οὐχ ἐπειδή ἁμαρτία τά χρήματα τοῖς πτωχοῖς δέ μή διανέμειν αὐτά ἁμαρτία, καί κακῶς αὐτοῖς χρῆσθαι. Οὐδέν γάρ ὁ Θεός κακόν ἐποίησεν, ἀλλά πάντα καλά λίαν. ὥστε καί τά χρήματα καλά».

Ὁ χριστιανισμός δέν δύναται πάντως, κατά τόν Χρυσόστομον, νά συμβιώση άρμονικῶς μέ τόν ἄχρατον ἀνθρώπινον ἐγωϊσμόν. Παραδάλλων παραστατικώτατα τήν κοινωνικήν οἰκονομίαν πρός τό ἀνθρώπινον σῶμα, παρατηρεῖ εἰς ὁμιλίαν του τά ἀκόλουθα: «Ἡ τροφή τοῦ σώματος ἡ χοινή δεδομένη τοῖς μέλεσιν, ἐάν εἰς ἕν ἔλθη μέλος, κἀκείνου λοιπόν ἀλλοτρία γίνεται. "Όταν γάρ μή δυνηθη πεφθηναι μηδέ θρέψαι, άλλοτρία κάκείνου γέγονεν. "Αν δέ κοινή γένηται, κάκείνου καί πάντων ἐστίν ιδία. Οὕτω καί ἐπί τῶν χρημάτων, ἄν σύ μόνος ἀπολαύσης, καί σύ ἀπώλεσας. Οὐ γάρ αὐτῶν καρπώση τόν μισθόν, ἄν δέ μετά τῶν ἄλλων κτήση, τότε μᾶλλον ἔσται σά, καί τότε καρπώση τήν ἀφέλειαν. Οὐχ δρᾶς ὅτι χεῖρες διαχονοῦνται καί στόμα λεαίνει καί γαστήρ δέχεται; Μή λέγει ή γαστήρ. Ἐπειδάν ἐδεξάμην, όφείλω τό πᾶν κατέχειν; Μή τοίνυν, μηδέ ἐπί τῶν χρημάτων τοῦτο σύ λέγε: τοῦ γάρ δεχομένου τό μεταδιδόναι. "Ωσπερ οὖν κακία γαστρός τό κατέχειν τά δρώματα, καί μή διανέμειν παντί γάρ τῷ σώματι λυμαίνεται οὕτω κακία τῶν πλουτούντων, τό κατέχειν ὅπερ ἔχουσι παρ' ἑαυτοῖς: τοῦτο γάρ καί ξαυτούς καί τούς ἄλλους ἀπόλλυσιν...».

Έν ἀλληλουχία πρός τάς κοινωνιζούσας αὐτάς ἀντιλήψεις τοῦ Χρυσοστόμου εὐρίσκεται καί ἡ περί ἰδιοκτησίας διδασκαλία του. «Πάντα γάρ παρά Χριστοῦ ἔχομεν... πάροικοι γάρ ἐ-

ADIEPOMA

σμέν καί παρεπίδημοι. Τό δέ ἐμόν καί σόν τοῦτο ρήματά ἐστι ψιλά μόνον...». Ἄν τήν χρήσιν τῶν ὑπό τοῦ Θεοῦ προσφερομένων θελήσωμεν νά ὀνομάσωμεν ἰδιοκτησίαν, αὕτη ἐξαρτᾶται ἐκ τοῦ τρόπου τῆς διαθέσεως τῶν εἰς αὐτήν ὑποκειμένων ἀγαθῶν, «Μή τοίνυν λέγε, ὅτι τά ἐμαυτοῦ ἀναλίσκω, καί ἐκ τῶν ἐμαυτοῦ τρυφῷ. Οὐκ ἀπό τῶν σεαυτοῦ, ἀλλ' ἀπό τῶν ἀλλοτρίων... Γίνεται δέ σά τά ἀλλότρια, ἄν εἰς ἑτέρους ἀναλώσης ἄν δὲ εἰς σαυτόν ἀναλώσης ἀφειδῶς, ἀλλότρια γέγονε τά σά».

Δυστυχῶς ὁ περιωρισμένος χρόνος δέν μοί ἐπιτρέπει τήν παράθεσιν ἀποσπασμάτων ἐκ τῶν λόγων καί ἔργων καί έτέρων ἀντιπροσωπευτικῶν πατέρων τῆς διδασκαλίας τῆς 'Ανατολικῆς ἐκκλησίας ἐπί τοῦ περιεχομένου τῆς ἰδιοκτησίας. Έκ τοῦ αὐτοῦ λόγου ἄγομαι εἰς τήν ἔκθεσιν τῆς συναφοῦς διδασκαλίας ένός μόνου πατρός τῆς Δυτικής ἐκκλησίας, τοῦ Θωμᾶ τοῦ ᾿Ακυϊνάτου. Ἡ περί ιδιοκτησίας διδασκαλία τοῦ Θωμᾶ δέν έμφανίζει ἄλλως τε μεμονωμένας σκέψεις ένός μεσαιωνικοῦ θεολόγου, ἀποτελοῦσα ἀριστοτεχνικήν ἀπόδοσιν τῶν παρά τῆ ἐκκλησία τῆς  $\Delta$ ύσεως καί γενικώτερον είς τούς κόλπους τῆς χριστιανωσύνης χρατουσῶν κατά τήν ἐποχήν ἐκείνην πεποιθήσεων, πεποιθήσεων έδραζομένων πάντοτε ἐπί τῆς Ἁγίας Γραφῆς καί τῆς πατερικής διδασκαλίας, ἐπηρεασμένων ὅμως εἰς πλείονα τοῦ ένός σημεῖα καί ἀπό τήν ἀριστοτέλειον φιλοσοφίαν. Σημειωθήτω ὅτι πρόχειται περί πατρός ἐξαιρετικοῦ κύρους, δι' ὅ καί ἡ περίφημος έγκύκλιος «Rerum novarum» τῆς 15-5-1891 ἐπό Πάπα Λέοντος ΧΙΙΙ ἀπό τήν διδασκαλίαν τοῦ Θωμᾶ ἠρύσθη κατά μέγιστον μέρος τά ἐρείσματα τῶν ἐπιδιώξεών της ὑπέρ τῶν ἀναξιοπαθούντων έχ τῶν νεωτέρων συνθηχῶν τῆς οἰχονομιχῆς ζωῆς.

Περί τῆς ἀτομικῆς ιδιοκτησίας πραγματεύεται ὁ Θωμᾶς πολλαχοῦ τῶν ἔργων του, θεωρεῖ δὲ ταύτην κατ' ἀρχήν σκόπιμον καί ἐπικρίνει τήν κοινοκτημοσύνην ὡς καί κοινωνιζούσας τινάς τάσεις, αἴτινες εἶχον σποραδικῶς εἰσδύσει εἰς τήν χριστιανικήν ἐκκλησίαν. Ἡ κοινοκτημοσύνη, λέγει, θά ἦτο πραγματοποιήσιμος ἤ ὡς ἐκδήλωσις ἄλλως δυσεπιτεύκτου ἀνθρωπίνης αὐταπαρνήσεως ἤ τῆ συνδρομῆ ἰσχυροῦ ἐξωτερικοῦ καταναγκασμοῦ, εἰς τό διηνεκές ἀδυνάτου. Τήν σκοπιμότητα τῆς ἀτομικῆς ἰδιοκτησίας ὑποστηρίζει ὁ Θωμᾶς κυρίως ἐκ λόγων ψυχολογικῶν, χρησιμοποιῶν πρός τοῦτο καί τήν ἐπιχειρηματολογίαν τοῦ ᾿Αριστοτέλους κατά τοῦ πλατωνικοῦ κοινωνισμοῦ. Ἡ διοίκησις, λέγει, τῶν ἀνθρωπίνων

πραγμάτων χωρεῖ δμαλώτερον, ὅταν ἕκαστος ἔχη τήν ἐπιμέλειαν ὡρισμένου κύκλου ἐργασιῶν. Φροντίζει τις καλύτερον δι' ὅ,τι τῷ ἀνήκει, ἐνῷ ἀδιαφορεῖ διά τό κοινόν ἐπί τῆ ἰδέα ὅτι θά ἐνδιαφερθοῦν ἕτεροι δι' αὐτό. Περαιτέρω ἡ ἀτομική ἰδιοκτησία διεγείρει τήν ὄρεξιν πρός ἐργασίαν καί παραγωγικήν δρᾶσιν, ἐνῷ ἡ κοινοκτημοσύνη καταλήγει ἀναποφεύκτως εἰς τόν σφετερισμόν τῶν ἀγαθῶν, τῶν παραγομένων διά τοῦ ζήλου τῶν ἐργατικωτέρων ἀτόμων. Ἡ ἴση κατανομή τῶν ἀγαθῶν μεταξύ τῶν ἀνθρώπων οὐδαμῶς θά καθίστα τούτους εὐτυχεστέρους ὁ φθόνος καί ἡ διχόνοια θά ἐνετείνοντο οὕτω καί θά διέσειον τά κοινωνικά θεμέλια.

Πλήν ή ιδιοκτησία δέν δύναται νά παρεμδάλλεται ώς *ἐμπόδιον τοῦ δι*καιώματος ὑπάρξεως παντός ἀνθρώπου, οὔτε νά θέτη ἐκποδών τήν κοινωνικήν δικαιοσύνην. Ίδία ή τροφοδότις γῆ παρεχωρήθη ὑπό τοῦ Θεοῦ εἰς τούς ἀνθρώπους πρός ἄνετον ὅλων διαδίωσιν τό ἐπ' αὐτῆς δικαίωμα της δλότητος εἶναι ὅθεν οὕτως εἰπεῖν φυσικόν. Ὁ καθορίζων τόν κύκλον τῶν δικαιωμάτων ένός έκάστου νόμος (lex) πρέπει νά εἶναι πράγματι δίκαιος, διότι κέλευσμα τῆς ἀρχῆς, μή ἀνταποκρινόμενον εἰς τήν ἰδέαν τῆς δικαιοσύνης, δέν δικαιοῦται νά διεκδικῆ ἰσχύν νόμου. Άπόκτησις ἀγαθοῦ κατά τρόπον θίγοντα τήν διχαιοσύνην προσφέρει ίσως είς τόν ἀποκτῶντα νομήν (possessio), ὄχι ὅμως καί ἰδιοκτησίαν (dominium). Τήν άτομικήν ιδιοκτησίαν ἐπιθυμεῖ ἐν ἄλλαις λέξεσιν ὁ Θωμᾶς οὐχί ἀπεριόριστον, ἀλλ' ἐλαστικήν, δικαίαν, χριστιανικήν. Ὁ ἰδιοκτήτης δέον νά κέκτηται οὐχί τό jus fruendi, utendi et abutendi τῶν Ρωμαίων, άλλά μόνον τό ύπό τοῦ πνεύματος τῆς κοινωνικής αλληλεγγύης ύπαγορευόμενον jus procurandi et dispensandi, ὤν ἁπλοῦς ἐπιμελητής καί διοικητής τῆς περιουσίας ἐν ὀνόματι τοῦ δικαιοπαρόχου Θεοῦ, ἔναντι τοῦ ὁποίου, κατά τήν ρησιν του Χρυσοστόμου, υποχρεούται είς λογοδοσίαν. Η διοίχησις των άγαθων όφείλει νά γίνεται κατά τόν ἐπωφελέστερον διά τήν δλότητα τρόπον, τοῦ ίδιοχτήτου περιοριζομένου ἐν τῆ χρησιμοποιήσει τοῦ ἐχ τῆς διοιχήσεως προερχομένου ὀφέλους. "Αν δέν δικαιοῦται τό ἄτομον - πλήν ἄν ευρίσκεται εἰς κατάστασιν ἀνάγκης – νά ἀπαιτήση τά ἀγαθά τοῦ ἄλλου, δικαιοῦται ἐπί τῆ δάσει τῶν νόμων τῆς ἠθικῆς νά πράξη τοῦτο ἡ κοινωνία, ὑπό τήν μορφήν τῆς πολιτείας ἤ τῆς ἐκκλησίας, μέχρις ὅμως ώρισμένου δαθμοῦ.

Ή χριστιανική ἀντίληψις περί ἰδιοκτησίας

ADTEPOMA

ἐπαμφοτερίζει, ως βλέπομεν, μεταξύ ἀτομισμοῦ καί κοινωνισμοῦ. ᾿Αποστρέφεται τήν ἀκαμψίαν τῆς συναφοῦς ἀτομιστικῆς ρωμαϊκῆς ἀντιλήψεως, εἰσδύει ἐλαφρότερον ἤ δαθύτερον κατά τάς περιστάσεις είς τά πεδία τῆς κοινωνιστικῆς κοσμοθεωρίας, ἀποφεύγει ὅμως νά ἐξιχθῆ μέχρι τῆς τραυματιζούσης καιρίως τήν ἀνθρωπίνην φύσιν κοινοκτημοσύνης τῶν ἀγαθῶν. Ζητεῖ νά άνεύρη τήν χρυσῆν μέσην όδόν μεταξύ τῶν ίδεολογικῶν ἀντιθέσεων καί ἡ προσπάθεια αὕτη διήχει ἀπό τῆς πρώτης ἐμφανίσεως τοῦ χριστιανισμοῦ μέχρι τῶν ἡμερῶν μας. Παροδικαί καί μεμονωμέναι ἐκτροπαί δέν ἔλειψαν δεδαίως έν τῷ παρελθόντι, χωρίς ὅμως τό τοιοῦτον νά κλονίση τήν βασικήν γραμμήν. Η θέσις αυτη τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας ἐπί ἑνός ἐκ τῶν σημαντικωτέρων κοινωνικών προβλημάτων προσφέρει είς αὐτήν τήν δυνατότητα άρμονικῆς συμβιώσεως μεθ' οίουδήποτε πραγματοποιησί-

μου καί διωσίμου κοινωνικοῦ οἰκονομικοῦ καθεστῶτος.

Ἡ ιδέα τῆς ιδιοκτησίας ώς κοινωνικοῦ λειτουργήματος δεσπόζει ἐπί τῶν ἡμερῶν μας καί έν τῆ ἐπιστήμη τῶν κοινωνικῶν φαινομένων. Ἡ πληρεστέρα ώσαύτως προσαρμογή της εἰς τήν οἰκονομικήν ζωήν τῶν λαῶν ἀποτελεῖ μέλημα δλων τῶν κυβερνήσεων. Οὕτω δύναται νά καυχηθῆ ὁ χριστιανισμός ὅτι ἀποτελεῖ τόν πρωτοπόρον ἐν τῇ ἐπιδιώξει καί τῆς ἐσωτερικῆς κοινωνικής γαλήνης καί άρμονίας. "Αν μάλιστα ή κοινωνική ἐπιστήμη καί ἡ πολιτική ἐνωτίζοντο ἐγκαιρότερον τά χριστιανικά διδάγματα, άν ή ίδιοχτησία ἀπέχτα ἐνωρίτερον χριστιανικόν περιεχόμενον, θά ἀπεφεύγοντο ἀσφαλῶς πολλαί ἐχ τῶν κοινωνικοπολιτικῶν ἀχροτήτων τῆς τελευταίας τεσσαροκονταετίας καί ἡ ἀνθρωπότης θά ἐβάδιζεν δμαλώτερον τόν δρόμον της προόδου.





# Παναγιώτης Β. Δερτιλῆς (1903-1971)

Χρῆστος Μπαλόγλου

#### Εἰσαγωγικά

 $^\circ O$   $\Pi$ αναγιώτης  $\Delta$ ερτιλῆς ἀνήχει στή γενιά τῶν οἰκονομολόγων τῆς δεκαετίας τοῦ '30, οἱ δποῖοι μετά ἀπό σπουδές εἴτε στή Γαλλία εἴτε στή Γερμανία κατέλαβαν κατά τόν Μεσοπόλεμο θέσεις ύφηγητῶν στά έλληνικά ΑΕΙ1. Παράλληλα, ἀνήκει καί στή γενιά τῶν δημοσιονόμων πού στελέχωσαν τό Υπουργεῖο Οἰκονομικῶν καί στή συνέχεια έξελέγησαν πανεπιστημιακοί διδάσκαλοι. Στήν ἴδια κατηγορία ἀνήκουν ὁ ᾿Αθανάσιος Σμπαρούνης (1892-1987) καί δ "Αγγελος 'Αγγελόπουλος (1904-1995). Ὁ Δερτιλῆς, ὅμως, παρουσιάζει ενα πρόσθετο χαρακτηριστικό γνώρισμα:  $\Omega$ ς τακτικός καθηγητής τῆς  $\Delta$ ημοσίας Οἰχονομικῆς καί Δημοσιονομικῆς Νομοθεσίας στό Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης δίδαξε Ίστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου, ὅπου δημοσίευσε καί ἐνδιαφέρουσες ίστοριχοοιχονομιχές μελέτες.

### Βιογραφικά στοιχεῖα

Ὁ Παναγιώτης Βασιλείου Δερτιλῆς γεννήθηκε τό 1903 στήν Νεάπολη Λακωνίας. Όλοκλήρωσε τίς ἐγκύκλιες σπουδές του στήν 'Αθήνα καί στή συνέχεια ἐνεγράφη στήν ᾿Ανωτάτη Σχολή Οἰκονομικῶν καί Ἐμπορικῶν Ἐπιστημῶν, ὅπου ἔλαβε τό πτυχίο του τό 1924, ἐνῶ τό 1923 ἀπεφοίτησαν οἱ πρῶτοι πτυχιοῦχοι τῆς ΑΣΟΕΕ, ἀνάμεσα στούς δποίους ἦταν καί δ 'Αθανάσιος Σμπαρούνης, δ δποῖος τό 1928 ἀναγορεύθηκε Διδάκτορας τῶν Οἰκονομικῶν καί Ἐμπορικῶν Ἐπιστημῶν². Υπηρέτησε στή συνέχεια ό Δερτιλής στό Υπουργεῖο Οἰκονομικῶν, ἀπό τό όποῖο ἔτυχε ἐκπαιδευτικῆς ἀδείας καί μετέδη στή Γαλλία, ὅπου ἀναγορεύθηκε διδάκτορας τῶν Πολιτικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ Πανεπιστημίου τῶν Παρισίων μέ ἐναίσιμο διατρι-6ή La reconstruction financière de la Grèce et la S.d. Nations, Πρόλογος Nogaro, Paris 1929.

Μέ τήν ἐπιστροφή του στή χώρα μας ἐξελέγη Ύφηγητής τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν στήν Ἔδρα τῆς Δημοσίας Οἰχονομίας, τήν ὁποία κατεῖχε ἀπό τό 1906 ὁ ἀΛνδρέας Μ. ἀΛνδρεάδης. Στή συνέχεια ἐξελέγη Ἐπικουρικός Καθηγητής τῆς ἰδίας Σχολῆς καί τό 1944 ἐξελέγη Τακτικός Καθηγητής τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς καί Δημοσιονομικῆς Νομοθεσίας τῆς Νομικῆς Σχολῆς τοῦ ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, ὅπου δίδαξε μέχρι τόν θάνατό του τό 1971. Διετέλεσε Κοσμήτορας τῆς Νομικῆς Σχολῆς καί Συγκλητικός τοῦ Πανεπιστημίου.

Ἡ ἐκτός Πανεπιστημίου δράση του ὑπῆρξε πολυσχιδής. Χρημάτισε μέλος τῶν Διοικητικῶν Συμβουλίων τοῦ ΙΚΑ, τοῦ ΤΣΑΥ καί τοῦ Ταμείου Νομικῶν. Μέ τό συγγραφικό του ἔργο προήγαγε θέματα φορολογικῆς δικαιοσύνης, δημοσίου χρέους, προϋπολογισμοῦ καί τοπικῆς αὐτοδιοικήσεως. Οἰ ἐκθέσεις του σέ σχέση μέ τή δημοσιονομική πλευρά τοῦ προβλήματος τῆς αὐτοδιοικήσεως ἀποκτοῦν καί σήμερα ἀκόμα ἐπικαιρότητα.

Τιμήθηκε μέ πληθος παρασήμων τόσο στήν Έλλάδα, ὅσο καί στή Γαλλία. Ἰδιαίτερα ὀφείλουμε νά ἐπισημάνουμε τή βράβευσή του ἀπό τήν 'Ακαδημία 'Αθηνῶν γιά τήν ἐργασία του μέ τίτλο Τό Δημόσιον Χρέος τῆς Έλλάδος καί τρόποι διακανονισμοῦ του (Θεσσαλονίκη 1960). Ὁ Δερτιλής βραβεύθηκε στήν Πανηγυρική Συνεδρία τῆς 29ης Δεκεμβρίου 1938, ἐνῶ στό σκεπτικό τῆς δραδεύσεως ἀναφέρεται ὅτι ὁ Παναγιώτης Δερτιλῆς «διά τῆς ὑποδληθείσης μελέτης αὐτοῦ οὐχί μόνον ἀναλυτικῶς ἀλλά καί συνθετικῶς ἐξήτασε τά διάφορα ἐσωτερικά τε καί ἐξωτερικά δημόσια δάνεια καί παρέχει σαφη εἰκόνα τοῦ ὅλου δημοσίου χρέους τῆς Ἑλλάδος, πρός δέ τούτοις ἐκθέτει πρωτοτύπους σκέψεις περί τῆς δριστικής αὐτοῦ διαρρυθμίσεως, ἀπορρεούσας ἐκ μαχρᾶς ἀσχολίας περί τό πρόδλημα»<sup>3</sup>.

#### Τό ίστορικοοικονομικό του ἔργο

Ὁ Παναγιώτης Δερτιλῆς διέπρεψε καί διακρίθηκε ὡς Καθηγητής τῆς Δημοσίας Οἰκονομίας καί Δημοσιονομικῆς Νομοθεσίας. Τά συγγράμματά του διακρίνονται γιά τόν πλοῦτο τῶν παρεχομένων γνώσεων καί πληροφοριῶν πού μπορεῖ νά ἀρυσθεῖ ὁ ἀναγνώστης καί ἀποτελοῦν μιά θεμελιακή παρακαταθήκη γιά τήν ἐλληνική διδλιογραφία τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς μέχρι σήμερα.

'Ως μαθητής τοῦ 'Ανδρεάδη — τόν όποῖο συχνά ἀνέφερε $^5$  καί δέν παρέλειπε νά ὑπογραμμίζει τή συμβολή του στήν προαγωγή τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς στόν τόπο μας — , χρησιμοποιεῖ ίστορικό ύλικό κατά τήν ἐξέταση τῶν δημοσιονομικῶν θεμάτων. "Ετσι, στό ἔργο του «Περί τοῦ Δημοσίου Χρέους τῆς Ἑλλάδος»<sup>7</sup>, προδαίνει σέ μία σύντομη Ιστορική ἀναδρομή τοῦ Δημοσίου Χρέους, διακρίνοντας τέσσερις περιόδους καί άναλύοντας τά χαρακτηριστικά γνωρίσματα καθεμιᾶς<sup>8</sup>. Τό ἄρθρο αὐτό ὑπῆρξε τό πρόπλασμα γιά τήν μεταγενέστερη, ἐκτενέστερη ἐργασία του μέ τίτλο Τό Δημόσιον Χρέος τῆς Ἑλλάδος καί ἀπόψεις περί τοῦ διακανονισμοῦ του (1960). Στό ἔργο αὐτό, προδαίνει σέ μία παρόμοια περιληπτική ἐπισκόπηση τῆς ἱστορικῆς ἐξελίξεως τοῦ Δημοσίου Χρέους ἀπό τήν ἔναρξη τοῦ ᾿Αγῶνος τοῦ 1821 μέχρι τῆς ἐνάρξεως τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου<sup>9</sup>.

Ώς Καθηγητής τῆς Δημοσίας Οἰκονομικῆς καί Δημοσιονομικῆς Νομοθεσίας τοῦ ᾿Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης θά διδάξει, παράλληλα, μέ τό μάθημα αὐτό καί Ἱστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου ἀπό τό ἀκαδημαϊκό ἔτος 1950-51. Θά προβεῖ σέ ἔκδοση τῶν παραδόσεών του κατ' ἐπανάληψη μέ συνεχεῖς βελτιώσεις καί συμπληρώσεις.

Οἱ Παραδόσεις Ίστορίας Οἰχονομικοῦ Βίου (1966)<sup>10</sup> χυχλοφοροῦν μετά τήν Ἱστορία τοῦ Οἰκονομικοῦ Βίου (1943) τοῦ Δ. Καλιτσουνάκι καὶ τό δίτομο σύγγραμμα Ἱστορία Οἰκονομικοῦ Βίου (1955-59) τοῦ Α.Δ. Σίδερι. Διαφέρει ἀπό τά προγενέστερα συγγράμματα, καὶ κυρίως τοῦ Σίδερι, στό γεγονός ὅτι καλύπτει μία περίοδο ἀπό τήν ᾿Αρχαιότητα μέχρι τή Μεταπολεμική Περίοδο, εἶναι ὅμως σαφῶς περιληπτικός σέ σχέση μέ τό λεπτομερέστερο σύγγραμμα τοῦ Σίδερι.

Ό Δερτιλής, μετά ἀπό μιά περιληπτική ἀναφορά στή σημασία καί χρησιμότητα της Οἰκονομικής Ἱστορίας <sup>11</sup> καί στούς παράγοντες πού ἐπηρεάζουν τή διαμόρφωση της οἰκονομίας <sup>12</sup>, ἀναγνωρίζει τή συμβολή της Γερμανικης Ἱστορικης Σχολης στή μελέτη καί σπουδή της Οἰκονομικης Ἱστορίας. Στή συνέχεια ἐξετάζει ἀναλυτικά τίς θεωρίες τῶν σταδίων οἰκονομικης ἐξελίξεως, ὅπως διατυπώθηκαν ἀπό τούς ὁπαδούς τῆς

Ίστορικῆς Σγολῆς Κ.Bücher καί Β. Hildebrand. 13 Δέν λησμονεῖ ν' ἀναφερθεῖ στή θεωρία τοῦ ᾿Αμερικανοῦ οἰκονομολόγου W.W. Rostow<sup>14</sup>, οί ἀπόψεις τοῦ ὁποίου συζητήθηκαν εὐρύτατα μεταξύ τῶν οἰκονομολόγων κατά τίς δεκαετίες τοῦ '60 καί '70¹5. Μετά ἀπό μία κριτική ἀντιπαράθεση στίς θεωρίες πού διετυπώθησαν $^{16}$ , δ  $\Delta$ ερτιλῆς κρίνει ὅτι ὁ ἀποφασιστικός καί προσδιοριστικός παράγοντας γιά τή μελέτη τῶν οἰκονομιῶν εἶναι ὁ χῶρος στόν ὁποῖο διαμορφώθηκαν οί οἰκονομίες καί διατυπώθηκαν οἱ οἰκονομικές δοξασίες 17. Μέ τόν τρόπο αὐτό ἀναδειχνύεται ἡ 'Ανατολική Μεσόγειος, ὅπου διακρίνονται δύο κύκλοι ή φάσεις τῆς οἰκονομίας. Στόν α΄ κύκλο ύπάγονται οί λαοί τῆς Μέσης 'Ανατολῆς καί Β. 'Αφρικής, Αἰγύπτιοι, Βαδυλώνιοι, 'Ασσύριοι, Φοίνικες καί Έδραῖοι, Μῆδοι καί Πέρσες 18. Ό δ΄ χύχλος ἤ φάση τῆς οἰχονομίας περιλαμδάνει τούς 'Αρχαϊκούς Χρόνους, τήν Κλασσική 'Εποχή, τήν Ἑλληνιστική Ἐποχή, τή Ρώμη καί τό Βυζάντιο<sup>19</sup>.

Κατά τόν Μεσαίωνα ἀναδειχνύονται οἱ πόλεις τῆς Β. Ἰταλίας, οἱ ὁποῖες θά παίξουν σημαντιχό ρόλο στήν ἸΑναγέννηση. Οἱ ἀναχαλύψεις καὶ ἡ ἐμφάνιση τοῦ δόγματος τῆς ἐμποροκρατίας θά ἀναδείξουν ὡς οἰχονομιχές δυνάμεις τήν ἸΑγγλία καὶ Γαλλία, ὁπότε ἡ οἰχονομία μετατοπίζεται πρός τή Βόρεια Θάλασσα καὶ στίς ἀκτές τοῦ ἸΑτλαντιχοῦ. Ὁ Δερτιλῆς δέν θά λησμονήσει νὶ ἀναφερθεῖ καὶ στήν ἀνάδειξη τῆς ἸΑμεριχῆς, χυρίως μετά τόν Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο, ἐνῶ θά ὑπογραμμίσει καὶ τίς μεταπολεμιχές ἐξελίξεις πού θά ὁδηγήσουν στόν Ψυχρό Πόλεμο.

Οἱ «Παραδόσεις» δέν φιλοδοξοῦν νά χαρακτηρισθοῦν ὡς σύγγραμμα πού γράφτηκε μέ πληρότητα. Ἄλλωστε δέν ἦταν καὶ αὐτός ὁ στόχος τοῦ συγγραφέα. Παρέχουν μόνο ἕνα διάγραμμα ἐξελίξεως τῆς οἰκονομίας μέ κριτήριο τόν χῶρο.

Ἡ συμβολή τοῦ Δερτιλῆ στήν Οἰκονομική Ἱστορία ἀναγνωρίζεται μέ τίς διερευνητικές ἐργασίες πού δημοσίευε σχετικά μέ τά Οἰκονομικά τοῦ ᾿Αγῶνος. Εἰδικότερα, δημοσίευσε μία μικρή πραγματεία μέ τίτλο Οἱ πόροι τοῦ ᾿Αγῶνος²⁰, καί ἐκτενέστερα πραγματεύθηκε τά Δημόσια Οἰκονομικά τῆς Ἐπαναστάσεως σέ ἐκτενῆ μελέτη του μέ τίτλο Συμβολή εἰς τήν δημοσιονομικήν ἱστορίαν τοῦ ᾿Αγῶνος τοῦ 1821²¹.

 $^{\circ}O$  Δερτιλής συνεχίζει οὐσιαστικά τό ἔργο τοῦ δασκάλου του  $^{\circ}A.M.$  Ανδρεάδη — δ όποῖος δημοσίευσε σχετική διερευνητική ἐργασία —  $^{22}$  καί ἀποδίδει ἰδιαίτερη σημασία στή σπουδή τῆς

ολκονομικής ίστορίας, ιδιαίτερα μιᾶς περιόδου καθοριστικής γιά τήν ἐξέλιξη καί ἀνέλιξη τοῦ Ἑλληνισμού<sup>23</sup>. Μετά ἀπό μία σύντομη ἀναφορά στήν οἰχονομία τῆς Ἑλλάδος κατά τήν περίοδο τῆς Τουρχοκρατίας 24, διερευνᾶ κατά τρόπο έξονυχιστικό καί λεπτομερη τήν οἰκονομία τοῦ έλλαδικοῦ χώρου κατά τήν περίοδο τῆς Ἐπαναστάσεως: οί προϋπολογισμοί κατά τήν περίοδο τοῦ  $^{2}$ Αγῶνος  $^{25}$  μέ ἰδιαίτερη ἔμφαση στίς δημοσιονομικές διατάξεις τῶν  $\Sigma$ υνταγμάτων $^{26}$ , σύγκριση τοῦ ὕψους τῶν ἐσόδων μέ τό ἀντίστοιγο τῶν δαπανῶν<sup>27</sup>, ὁ προϋπολογισμός καί ἡ κατάσταση τῶν Δημοσίων Οἰκονομικῶν κατά τήν περίοδο Ἰανουαρίου 1828 (ἄφιξη τοῦ Καποδίστρια ώς Κυβερνήτη στήν Έλλάδα) ἕως τήν 30 'Απριλίου 182928, τό φορολογικό σύστημα τῆς ἐπαναστατημένης Έλλάδος 29, οί πηγές προσόδων εἴτε ἀπό φορολογία εἴτε ἀπό δάνεια<sup>30</sup> καί ἑκούσιες εἰσφορές Ἑλλήνων καί φιλελλήνων<sup>31</sup>. Σέ μία πολεμική περίοδο σημαντική πηγή ἐσόδων εἶναι τά λύτρα καί οἱ λεῖες τοῦ πολέμου<sup>32</sup>. Παράλληλα, δέν λησμονεῖται καί ή ἀναφορά στό νόμισμα κατά τήν περίοδο τοῦ ᾿Αγῶνος καί στίς προσπάθειες νομισματοκοπίας κατά τήν Ἐπανάσταση<sup>33</sup>. Τέλος, ἐνδιαφέρον προξενεῖ καί ἡ ἐκτενής ἀναφορά του στίς προσπάθειες πού κατέλαδαν οί Ελληνες γιά τή συγκρότηση τακτικοῦ στρατοῦ καί οί άγωνιώδεις προσπάθειές τους γιά τή σύνταξη ναυτικοῦ προγράμματος $^{34}$ .

AQIEPQMA

### Τελικές παρατηρήσεις

Ό Παναγιώτης Δερτιλής παρουσίασε ενα σημαντικό καί συστηματικό εργο Δημοσίας Οἰκονομικής πού τό χαρακτηρίζει ή πολυμέρεια, ή εὐρυμάθεια καί ή πρωτοτυπία. Μέ βασικό ἄξονα τή Δημοσία Οἰκονομική ἀσχολήθηκε καί μέ τή Δημοσιονομική Ἱστορία συνεχίζοντας τό ἔργο τοῦ δασκάλου του ᾿Ανδρέα Μ. ᾿Ανδρεάδη.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. 'Ανάμεσα στά δνόματα πού ξεχωρίζουν εἶναι οί Σ. 'Αγαπητίδης (+1997), Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Παρισίων (1935), ἀργότερα Καθηγητής στήν 'Ανωτάτη Βιομηχανική Σχολή Πειραιῶς καί στό 'Εθνικό Μετσόδιο Πολυτεχνεῖο, ὁ Β. Βογιατζῆς, Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Μονάχου (1938), στή συνέχεια Καθηγητής τῆς 'Ανωτάτης Βιομηχανικῆς Θεσσαλονίκης, ὁ Δ. Δελιβάνης (1909-1997), Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Παρισίων (1935) καί ἀργότερα Καθηγητής στό 'Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, ὁ 'Ι. Παρασκευόπουλος, Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστήμιο 'Ιένας (1929) καί ἀργότερα Καθηγητής στό 'Ανωτάτη Σχολή Πολιτικῶν

- Έπιστημῶν, ὁ Ι. Πίντος (+1981), Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Μονάχου (1934) καί ἀργότερα Καθηγητής στήν Πάντειο, ὁ Δημ. Σάντης (1892-1966), Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Βερολίνου (1924), Καθηγητής τῆς Νομικῆς Σχολῆς Θεσσαλονίκης καί ὁ Ν. Φωτιᾶς (+1987), Διδάκτορας τοῦ Πανεπιστημίου Καινιξθέργης (1927), Καθηγητής τῆς ΑΣΟΕΕ (1938-1955) καί τοῦ American University of Washington D.C. Πρβ. Μ. Ψαλιδόπουλου, Πολιτική Οἰκονομία καί..., ὅ.π., σ. 186, Πίνακας 1.
- 2. Τό ἴδιο ἔτος ἀναγορεύθηκε διδάκτορας καί ὁ Ἄγγελος Θ. ἀγγελόπουλος. Εἰσηγητής καί τῶν δύο, τοῦ Σμπαρούνη καί τοῦ ἀγγελόπουλου, ἦταν ὁ Δ. Καλιτσουνάκις (1888-1982), ὁ ὁποῖος σέ μεγάλο βαθμό συνετέλεσε στήν προαγωγή τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης στή χώρα μας, εἴτε ὡς εἰσηγητής διδακτορικῶν διατριδῶν καί μέλος ἐκλεκτορικῶν ἐπιτροπῶν εἴτε ὡς ἐκδότης τοῦ περιοδικοῦ «ἀρχεῖον Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν» (1921-1971).
  - 3. Πρακτικά Άκαδημίας Άθηνῶν 13 (1938) 805.
- 4. Π. Β. Δερτιλῆ, Σύστημα Δημοσίας Οἰκονομικῆς, 2 τόμοι, Θεσσαλονίκη 1944-47. Ἰδίου, Ἐγχειρίδιον Δημοσίας Οἰκονομικῆς, τεύχη 4, ᾿Αθῆναι-Θεσσαλονίκη: ᾿Αφοί Σάκκουλα, 1966-1968, 1016 σσ.
- 5. Ὁ Δερτιλῆς θά ἐκφωνήσει τόν σχετικό ἐπικήδειο ἐκ μέρους τῶν μαθητῶν καί συνεργατῶν τοῦ ᾿Ανδρεάδη. Βλ. Π.Β. Δερτιλῆ, «'Αποχαιρετισμός κατά τήν κηδείαν τοῦ 'A.M. 'Ανδρεάδου», « Έργασία», ἔτ. ΣΤ΄, τχ. 284 (9 Ίουνίου 1935), σ. 708. Άναλυτική παρουσίαση τοῦ ἔργου τοῦ δασκάλου του θά πραγματοποιήσει ἀργότερα, ὡς Τακτικός Καθηγητής τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. Πρόλ. Π.Β. Δερτιλή, Λόγος Ἐπιμνημόσυνος ἐκφωνηθείς είς τό Ἐπιστημονικόν Μνημόσυνον Άνδρέου Μ. Άνδρεάδου, Σχολή Νομικῶν καί Οἰκονομικῶν Ἐπιστημῶν ᾿Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης 1946, 37 σσ. Ό Δερτιλής προδαίνει σέ μία ἀνάλυση τῶν τριῶν σημαντικότερων Ιστορικοοικονομικών ἔργων τοῦ ᾿Ανδρεάδη, τῆς Ίστορίας τῆς Τραπέζης τῆς Άγγλίας (1904), τῆς Έπτανησιακῆς Δημοσίας Οἰκονομίας κατά τήν Βενετοκρατίαν (1914) καί τῆς Ιστορίας τῆς Έλληνικῆς Δημοσίας Οἰκονομίας (1918, 1928-30).
- 6. Πρ6. Π.Β. Δερτιλῆ, «Πρόλογος», στό ἔργο Emm. Morselli, Πρῶτα στοιχεῖα Δημοσίας Οἰχονομικῆς, μτφ. Χρ. Λυμπεροπούλου, ᾿Αθῆναι: Παπαζήσης 1959, σσ. 3-16, ἐδῶ σσ. 6-7.
- 7. Π.Β. Δερτιλῆ, «Περί τοῦ Δημοσίου Χρέους τῆς Ἑλλάδος», «'Αρχεῖον Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν» 22 (1942) 3-31.
  - 8. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 5-8.
- 9. Π.Β. Δερτιλῆ, Τό Δημόσιον Χρέος τῆς Έλλάδος καί ἀπόψεις περί τοῦ διακανονισμοῦ αὐτοῦ, ᾿Αθῆναι-Θεσσαλονίκη: ᾿Αφοί Σάκκουλα, 1960, σσ. 18-31. Πρόλ. καί ἰδίου, Ἐγχειρίδιον Δημοσίας Οἰκονομικῆς, τχ. Β΄., ὅ.π., σσ. 34-53.
- 10. Π.Β. Δερτιλῆ, Παραδόσεις Ίστορίας Οἰχονομικοῦ Βίου, Ε΄ ἔκδοσις συπληρωθεῖσα καί βελτιωθεῖσα, Θεσσαλονίκη-'Αθῆναι: 'Αφοί Σάκκουλα, 1966, ἔκδοση στήν δποία καί ἀναφερόμασθε.
  - 11. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 9-15.
  - 12. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 31-47.
  - 13. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 47-50.
  - 14. Π.Β. Δερτιλη, δ.π., σσ. 50-60.

- 15. Τή θεωρία του περί τῶν οἰχονομιχῶν σταδίων ἀναπτύξεως διατύπωσε ὁ Rostow στό διδλίο του The Stages of Economic Growth, New York 1960. Συνοπτική περίληψη τῆς θεωρίας τοῦ Rostow δημοσιεύθηκε ἀπό τόν Γ. Λουχόπουλο, στή Νέα Οἰχονομία 1963, σελ. 859 χ.έξ. Πρδ. ᾿Α.Θ. ᾿Αγγελοπούλου, Οἰχονομική Ἅνάπτυξη. Θεωρία καί Πολιτική, Ἡθήνα: Πιτσιλός, 1989, σσ. 72-77.
  - 16. Π.Β. Δερτιλη, δ.π., σ. 66-67.
  - 17. Π.Β. Δερτιλή, δ.π., σσ. 68-70.
  - 18. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 75-96.
  - 19. Π.Β. Δερτιλή, δ.π., σσ. 97-151.
- 20. Π.Β. Δερτιλή, «Οἱ πόροι τοῦ ᾿Αγῶνος», περιοδ. «Γνώσεις», Μάρτιος 1958.
- 21. Π.Β. Δερτιλή, «Συμβολή εἰς τήν δημοσιονομικήν ἱστορίαν τοῦ ᾿Αγῶνος τοῦ 1821», «Ἐπιστημονική Ἐπετηρίς ᾿Ανωτάτης Βιομηχανικής Σχολής Θεσσαλονίκης» 3 (1970-71) 75-215.
- 22. A.M. Andréadès, «L' administration financière de la Grèce sous la domination turque», «Revue des Études Grecques» XXIII (Mars-Juin 1910), No 102 [= A.M. ᾿Ανδρεάδου, Ἔργα, ἐκδιδόμενα ὑπό τῆς Νομικῆς

Σχολῆς Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, σέ ἐπιμέλεια Κ. Βαρβαρέσου, Κ. Πετροπούλου, Ι. Πίντου, τόμ. Α΄, 'Αθῆναι 1938, σσ. 675-720]. Βλ. καί έλλ. μετφ. μέ τόν τίτλο «Ἡ οἰκονομική διοίκησις τῆς Ἑλλάδος ἐπί Τουρκοκρατίας», «Παναθήναια», ἔτ. Θ΄, Μάϊος 1909, σσ. 100-105, 'Ιούνιος 1909, σσ. 132-142.

- 23. Π.Β. Δερτιλῆ «Συμβολή εἰς τήν...», δ.π., σ. 77.
- 24. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 80-85.
- 25. Π.Β. Δερτιλή, δ.π., σσ. 99-170.
- 26. Βλ. καί τήν παλαιότερη ἐργασία του μέ τίτλο «Αί δημοσιονομικαί διατάξεις τῶν Ἑλληνικῶν Συνταγμάτων», «Ἐπιθεώρησις Οἰκονομικῶν καί Πολιτικῶν Ἐπιστημῶν». 7 (1952).
  - 27. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 116-119.
  - 28. Π.Β. Δερτιλῆ, ὅ.π., σσ. 127-131.
  - 29. Π.Β. Δερτιλή, δ.π., σσ. 131-136.
  - 30. Π.Β. Δερτιλή, δ.π., σσ. 136-142.
  - 31. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 142-153.
  - 32. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 153-157.
  - 32. Π.Β. Δερτίλη, δ.π., σσ. 155-157. 33. Π.Β. Δερτίλη, δ.π., σσ. 170-179.
  - 34. Π.Β. Δερτιλῆ, δ.π., σσ. 180-196.

## Κείμενα τοῦ Π. Δερτιλῆ

Λαμβάνεται ἀπό τίς σσ. 26-29 τοῦ συγγράμματός του:

«Ἡ γνῶσις τῆς ἐξελίξεως καί τῆς ἱστορίας τῆς οἰκονομίας τῶν λαῶν καί τῆς διαμορφώσεως αὐτῆς ἀκόμη καί κατά περιοχάς δέν εἶναι εὐχερές ἔργον. Πλεῖσται δυσχέρειαι προδάλλονται εἰς τήν παρακολούθησιν τῆς διαδρομῆς τῆς οἰκονομίας τῶν λαῶν καί θεσμῶν, οἵτινες συγκροτοῦν αὐτήν.

Πράγματι πρῶτον ἡ ἔλλειψις ἐπαρκῶν καί ἀντικειμενικῶν στοιχείων καί πηγῶν, ἰδίως ἐν σχέσει μέ τἡν οἰκονομίαν τοῦ παρελθόντος καί δή τοῦ ἀπωτέρου παρελθόντος, ἀποτελεῖ σοβαρόν ἐμπόδιον εἰς τἡν ἔρευναν τῆς οἰκονομίας τῶν λαῶν. Οὐδέ εἶναι ὀρθόν νά ἐπιζητῆ ὁ ἐρευνητής, ὅπως ἑρμηνεύση ἀπό οἰκονομικῆς ἀπόψεως γνωστά κοινωνικά ἡ πολιτικά γεγονότα τοῦ ἀπωτέρου παρελθόντος, λαμβάνων ὑπ' ὄψιν τάς ἤδη κρατούσας ἀντιλήψεις, δοξασίας καί θεωρίας, διότι τά γεγονότα ἰδίως τοῦ ἀπωτέρου παρελθόντος ἐξελίχθησαν ἐντός ἑνός περιβάλλοντος ἰδεῶν καί ἀντιλήψεων, αἵτινες κατά πολύ διαφέρουν τῶν συγχρόνων ἀντιλήψεων. Ἐπιβάλλεται ὅμως τά γεγονότα τῆς ζωῆς τῶν λαῶν νά ἑρμηνεύων-

ται, λαμδανομένου ὑπ' ὄψιν τοῦ περιδάλλοντος ἐντός τοῦ ὁποίου καί συνέδησαν. Θά ἐκτιμήση τις ὅμως περισσότερον τάς δυσχερείας τῆς ἐρεύνης τῆς ἱστορίας τῆς οἰκονομικῆς ζωῆς τῶν λαῶν, ἄν λάδη ὑπ' ὄψιν, ὅτι ἀκόμη καί ἡ γνῶσις τῆς οἰκονομίας ὑπό τήν σύγχρονον μορφήν αὐτῆς καίτοι εἶναι ὑπό τά ὄμματα τοῦ ἐρευνητοῦ, ἐκ πλείστων λόγων προσκρούει εἰς δυσχερείας. Τά στοιχεῖα τῆς οἰκονομίας καί αἱ ἐκδηλώσεις, αἴτινες συνθέτουν τήν οἰκονομίαν, εἶναι πολυσύνθετοι εἰς τρόπον, ὥστε δέν εἶναι εὐχερῶς δυνατή ἡ σύλληψις καί ἡ κατανόησις αὐτῶν.

Έξ ἄλλου, δέν πρέπει νά λησμονῶμεν, ὅτι εἰς τήν ἔκθεσιν τῶν οἰκονομικῶν γεγονότων παρεισφρύουν πλάναι, αἵτινες δυνατόν νά βασίζωνται εἰς ὑποκειμενικάς ἀπόψεις ἤ καί ἀκόμη εἰς πλείστας τῶν περιπτώσεων εἶναι σκόπιμοι, διότι ὅπισθεν αὐτῶν κρύπτονται συμφέροντα, ἡ προστασία τῶν ὁποίων ἐπιζητεῖται διά τῆς σκοπίμου παραδοχῆς τῆς πλάνης εἰς τήν ἔκθεσιν τῶν οἰκονομικῶν γεγονότων.

Πρέπει λοιπόν νά ἐλέγχεται ἡ ἔκθεσις τῶν



γεγονότων, ΐνα ἀπομαχρύνεται πᾶσα τυχόν πλάνη καί ὑποχειμενική ἀντίληψις καί ἐπιρροή. Οὕτως ἄν λάβωμεν ἀκόμη ὑπ' ὄψιν, ὅτι εἰς τήν παρακολούθησιν τῶν οἰκονομικῶν γεγονότων καί τήν ἐκτίμησιν αὐτῶν, ὁ μελετητής κατευθύνεται καί ἀπό ὑποχειμενικά στοιχεῖα, εἶναι δυνατόν νά ἐκτιμήση τις τήν δυσχέρειαν τῆς ἐρεύνης.

Κατά μείζονα λόγον, περισσότερον δυσχερής εἶναι ἡ γνῶσις τῆς οἰκονομίας κατά τό παρελθόν, ὅτε ὁ μελετητής οὐχί μόνον δέν εἶναι δυνατόν νά σχηματίση ἰδίαν ἀντίληψιν ἐξ ἰδίας ἀντιλήψεως καί κρίσεως, ἀλλά καί εἶναι δυνατόν νά λείπουν καί σταθερά καί ἀσφαλῆ δεδομένα».

Ι διαίτερο ἐνδιαφέρον ἔχουν ὅσα, ἔστω καί παρενθετικά, ἀναφέρει ὁ Δερτιλῆς γιά τήν οἰκονομία στήν ἀμερικανική ἤπειρο πρίν ἀπό τήν ἀνακάλυψή της. Μνημονεύει τά γενικά χαρακτηριστικά τῶν οἰκονομιῶν τῶν Αztéques στό Μεξικό καί τῶν Ἰνκας στή Ν. Ἰνκας Πιστεύουμε ὅτι, ἐπειδή δέν ἀπαντῶνται τά κεφάλαια αὐτά σέ μεταγενέστερα συγγράμματα Ἑλλήνων ἱστορικῶν τῆς οἰκονομίας, ἀξίζει νά ἀναδημοσιεύσουμε ὁρισμένα ἀποσπάσματα.

Λαμβάνεται ἀπό τίς σσ. 278-281.

### Ἡ Οἰκονομία τῶν Aztéques

Οί Aztéques εἶχον αίρετόν βασιλέα, ὅστις ἐβοηθεῖτο εἰς τό ἔργον του ὁμοίως ὑπό αίρετοῦ Συμβουλίου.

Ἡ γῆ διενέμετο μεταξύ τοῦ Βασιλέως, τῶν εὐγενῶν καί τοῦ λαοῦ. Ὁ Βασιλεύς παρεχώρει τάς γαίας του εἰς τούς πρίγκιπας, διατηρῶν ὅμως τήν ἐπικαρπίαν. ᾿Αλλ' ἐνῷ οἱ εὐγενεῖς διετήρουν τάς γαίας των κληρονομικῷ δικαιώματι, τῶν γαιῶν τοῦ λαοῦ ἡ κυριότης ἀνῆκε εἰς τήν Κοινότητα αὐτῶν, ἡ ἐπικαρπία δέ μόνον εἰς τά μέλη τῆς Κοινότητος.

Αί ἐργασίαι καλλιεργείας τῆς γῆς κυρίως ἐγένοντο ὑπό τῶν δούλων.

Έν τμῆμα τῶν προϊόντων τῆς γῆς προωρίζετο διά τάς ἀνάγκας τῶν ἀσθενῶν καί τῶν γερόντων.

Υπήρχον τεχνίται καί συντεχνίαι χωρίς ὅ-μως πάτρωνα. Έκαστος τεχνίτης ἠργάζετο δι' ἴδιον λογαριασμόν. Τμήμα γαιῶν ὅμως ἦτο ἀναπαλλοτρίωτον ὑπέρ τῶν ἱερέων.

Οἱ φόροι δέν ἔλειπον, οἵτινες ὅμως ἐπραγματοποιοῦντο εἰς εἶδος καί προωρίζοντο πρός ἀντιμετώπισιν τῶν ἀναγκῶν τοῦ Κράτους.

 $\Delta$ ιενεργεῖτο ἐμπόριον, ὅπερ κατενέμετο κατά

συνοικίας, εἰς ἑκάστην τῶν ὁποίων διενεργεῖτο ώρισμένον ἐμπόριον.  $\Omega$ ς νόμισμα ἐχρησιμοποιεῖτο τό κακάο.

Έξ ἄλλου αἱ παραβάσεις εἰς τό ἐμπόριον ἦ-σαν ὑπό τόν ἔλεγχον Ἐμπορικῶν Συμβούλων. Ἐπί πλέον Δικαστήριον ἦτο άρμόδιον διά τήν ἐπιβολήν κυρώσεων ἐπί τῶν παραβάσεων εἰς τάς διενεργουμένας ἀγοράς καί πωλήσεις εἰς τό ἐμπόριον.

Έν τέλει συνοψίζοντας, δυνάμεθα νά παρατηρήσωμεν, ὅτι τό Κράτος ἐνδιεφέρετο, ὅπως εἰς ἑκάστην οἰκογένειαν μή λείπουν τά ἀναγκαιοῦντα εἰς αὐτήν, ἤλεγχε δέ συνάμα τό ἐμπόριον καί τήν διομηχανίαν, οἱ δέ φόροι προωρίζοντο διά τήν ἱκανοποίησιν τῶν συλλογικῶν ἀναγκῶν κατά τό γενικόν συμφέρον τῆς Κοινότητος.

### Ἡ οἰκονομία τῶν Incas

Μᾶλλον ἐνδιαφέρον εἶναι τό οἰκονομικόν σύστημα τῶν Incas.

Ἡ ὀργάνωσις τοῦ κράτους τῶν Incas ὑπολογίζεται, ὅτι χρονολογεῖται ἀπό τοῦ X αἰῶνος μ.X., διήρκεσε δέ μέχρι τῶν χρόνων τῆς ὑποταγῆς του εἰς τούς Ἱσπανούς κατά τόν XVI αἰῶνα.

Ὁ λαός ὑπέχειτο εἰς Κυβέρνησιν μοναρχικήν καί θεωρητικήν, διηρεῖτο δέ εἰς τάξεις καί περαιτέρω εἰς φυλάς καί εἶχε ἀνώτατον ἄρχοντα, τόν ἀνώτατον Ιnca, ὅστις ἦτο ὁ Βασιλεύς, προήρχετο δέ ἐκ τῆς τάξεως τῶν ἐκλεκτῶν.

ADTEPOMA

Η διοίκησις ἡκολούθει ἱεραρχικήν κλίμακα. Ό Inca διώριζε τούς τέσσαρας ἀντιδασιλεῖς, τούς ἀνωτάτους λειτουργούς τοῦ κράτους, οἴτινες ὑπεδείκνυον τούς ὑφισταμένους εἰς τήν ἱεραρχίαν των. Υφίσταντο ἀρχηγοί οἰκογενειῶν, ἀκολουθοῦντες ἱεραρχίαν, ὑπερκαθημένην εἰς ὡρισμένον ἀριθμόν οἰκογενειῶν.

Ο Inca ἦτο χύριος τῆς γῆς, τῆς ὁποίας ἕν τμῆμα, ἐνεπιστεύετο εἰς τόν λαόν — τούς Ἰνδιάνους — εἰς τρόπον ὥστε ἕκαστος ἀρχηγός τῆς οἰκογενείας κατά τόν γάμον του καί εἰς περίπτωσιν ἀποκτήσεως τέκνου ἐλάμδανεν ὡρισμένον τμῆμα γῆς — Τουρου — ἐπαρκές διά τήν διατροφήν του, τό ὑπόλοιπον δέ τμῆμα κατενέμετο μεταξύ τῶν ἱερέων, τῆς τάξεως τῶν ἐκλεκτῶν, τοῦ στρατοῦ καί τοῦ Inca, ὡς καί τοῦ Ἡλίου.

Ή κυριωτέρα οἰκονομική ἀπασχόλησις ἦτο ἡ γεωργία, ὅπου δέν ἦσαν ἄγνωστα τά ἔργα ἀρ-δεύσεως καί ἀποστραγγίσεως τῶν ἐδαφῶν. Ὁλι-γώτερον ἦτο γνωστή ἡ κτηνοτροφία.

<sup>7</sup>Ητο ὅμως ἐν μέρει γνωστή ἡ πτηνοτροφία. Δέν ἐλειτούργουν συντεχνίαι, ἕκαστος δέ τεχνίτης ἐλεύθερος ἡκολούθει τό ἴδιον ἐπάγγελμα αὐτοῦ. Έξ ἄλλου τά προϊόντα τῆς γῆς καί τῆς διομηχανίας ἐναποθηκεύοντο εἰς καταστήματα τῆς Κοινότητος χωριστά ἑκάστης τάξεως καί φυλῆς, ὡς καί τά προϊόντα τῆς θήρας καί άλιείας. Διενέμοντο δέ μεταξύ τῶν Incas, τῶν ἱερέων, τοῦ στρατοῦ καί τοῦ λαοῦ. Δι' ὅ ἡ ἐπίβλεψις καί ὁ ἔλεγχος τῶν καταστημάτων τούτων ἀνῆκε εἰς ὄργανα τοῦ Κράτους. Κατά τἡν διανομήν τῶν προϊόντων τά άρμόδια ὄργανα τοῦ Κράτους ἐλάμ-βανον ὑπ' ὄψιν τάς ἀνάγκας ἑκάστου ἰδιώτου. Ὠς ἐκ τοῦ τρόπου διανομῆς τῶν ἀγαθῶν δέν ὑπῆρχε οὔτε ἐσωτερικόν ἐμπόριον, οὔτε ἐμπόριον μετά τῶν γειτονικῶν λαῶν. Δι' ὅ δέν εἶχε θεσπισθῆ νόμισμα εἰς τό κράτος τῶν Incas.

Υπέχειντο ύπό τήν ἔγχρισιν τοῦ Βασιλέως αἱ μεταχινήσεις τοῦ πληθυσμοῦ ἐντός τῆς περιφερείας τοῦ Κράτους.

Πρέπει ὅμως νά ὑπομνήσωμεν, ὅτι τά μέσα μεταφορᾶς δέν ἦσαν προηγμένα, ἐφ' ὅσον αἱ μεταφοραί διενεργοῦντο ἐπί τῶν ὤμων τῶν ἀνθρώπων ἢ διά τῶν ζώων, οὐχί διά τῆς χρησιμοποιήσεως τροχῶν, οἵτινες ἦσαν ἄγνωστοι. Κατεσκευάζοντο ὅμως ὁδοί, αἱ ὁποῖαι ὡς ἐκ τῆς ἐκτάσεώς των καί τῆς σκληρότητός των κινοῦν τήν προσοχήν».



## ΕΠΙΛΟΓΟΣ

Μέ τήν προσωπικότητα καί τό ἔργο τοῦ Π.Β. Δερτιλῆ περατώσαμε τό παρόν ἀφιέρωμα ἐλπίζοντας ὅτι πλησιάσαμε, κατά τό δυνατόν, τόν ἀκριβῆ χαρακτηρισμό, καθώς καί τή δημοσίευση σελίδων, μεταξύ τῶν πολλῶν ἄλλων, κατ' ἐπιλογήν γιά
νά καταδείξουμε τή συμβολή τους στήν Οἰκονομική Ἱστορία.

Ό πρῶτος ἀναγραφόμενος ἀπό τούς συγγραφεῖς ἡγεῖται τῆς μεταβατικῆς γενιᾶς ἀπό τούς συγγραφεῖς πού ἀναφέραμε μέχρι τῆς νέας γενιᾶς στήν ὁποία ἀνήκει ὁ ἔτερος τῶν συγγραφέων. Ἐκεῖνο πού προσπαθήσαμε πάντως ἦταν νά εἴμαστε ἀντικειμενικώτεροι στίς κρίσεις μας γιά νά παρουσιάσουμε τό περιβάλλον μέσα στό ὁποῖο κινήθηκαν οἱ ἔξι ἐπιφανεῖς ἱστορικοί τῆς Οἰκονομίας, τό ἔργο καί τή συμβολή τους ἀνάλογα μέ τίς δυνατότητες τοῦ καθενός καί τῆς κοινωνικῆς φιλοσοφίας πού ὁ καθένας ἀπ' αὐτούς πρέσβευε. Θεωροῦμε ὅτι τό ἀφιέρωμά μας αὐτό εἶναι μία ἁπλῆ ἔνδειξη βαθύτατου σεβασμοῦ γιά τούς δασκάλους καί εὐγνωμοσύνης γιά τήν πνευματική κληρονομιά πού μᾶς ἄφησαν.

# Κλήρωση

# Η πραγματική βάση τῆς ἄμεσης δημοκρατίας

Άλέξανδρος Κόντος

ἄνθρωπος εἶναι ζῶο πολιτικό. Αὐτή του τήν ἰδιότητα, ἐξαιτίας διαφόρων συγκυριῶν, τήν ἀνακάλυψαν μόνο οἱ ελληνες καί, γιά νά ἐκπληρώσουν τίς ἀνάγκες του πού προκύπτουν ἀπό αὐτή, ἐφεῦραν κατά τήν Ἑλληνική ᾿Αρχαιότητα τή δημοκρατία. ᾿Αρκετοί λαοί ἔφτιαξαν πολιτισμούς καί πολιτεύματα, τέγνη καί θρησκεῖες, μέ πολλούς ἤ μέ ἕνα θεό, ἔφτιαξαν ἀκόμη καί γραφή, ἀλλά δημοκρατία καί γραφή μέ σύμφωνα καί φωνήεντα δημιούργησαν ἀποκλειστικά καί μόνο οί Ελληνες. Καί σ' αὐτές τίς δύο ὀφείλουν κυρίως – ἄν ὄχι καί μοναδικά - τό μοναδικό τους πολιτισμό. Κι ἐνῶ τήν ελληνική γραφή τή χρησιμοποιοῦν ὅλοι οί πολιτισμένοι, πού τούς λένε, λαοί, τή δημοχρατία οὐσιαστικά δέν τήν υίοθέτησε κανένας ἄλλος πολιτισμός, οὔτε παλιός οὔτε νέος. Στίς χῶρες βέβαια πού ζοῦνε μέ βάση τόν εὐρωπαϊκό πολιτισμό, ἐπικρατεῖ ἡ γνώμη ὅτι ὁ πολιτισμός αὐτός ἔγει ὡς πολίτευμα τή δημοκρατία, ἐπειδή ἔτσι ἰσχυρίζεται ὁ ἴδιος. Δυστυχῶς ὅμως ἡ δημοκρατία ἔχει τελείως παραχαραχθεῖ ἀπό τή νεώτερη σκέψη καί πράξη κι ἀπό αὐτή δέν ἔχει ἐναπομείνει σχεδόν τίποτε ἐκτός ἀπό τό σφετερισμένο της ὄνομα καί κάποια ἄλλα λεκτικά καί θεσμικά ἐπιφανειακά λείψανα. Ἐλάγιστοι ἄνθρωποι γνωρίζουν σήμερα πῶς λειτούργησε ἡ δημοκρατία στόν τόπο πού ἐφευρέθηκε, τήν Έλλάδα, κι ἀκόμη λιγότεροι εἶναι ἐκεῖνοι πού τήν ἀσπάζονται, ἰδιαίτερα ὅταν κάποια στιγμή κατανοήσουν ὅτι δίνει ἴση συμμετοχή σ' ὅλους τούς πολίτες στή νομοθετική λειτουργία τῆς ἐξουσίας, μοιράζει μέ κλῆρο τά ἀξιώματα πού ἀφοροῦν στή δικαστική καί διοικητικο-εκτελεστική λειτουργία, ἀπαγορεύοντας τήν ἐπαγγελματοποίηση στήν πολιτική, ἀποθαρρύνει τή δημιουργία μεγάλων περιουσιῶν καί γενικά δίνει προτεραιότητα στόν ταπεινό λαό, τόν  $\Delta$ ῆμο, ἐνισγύοντας παντοιότροπα καί κυρίως οἰκονομικά τόσο τή συμμετοχή του στά κοινά, ὅσο καί τή συμμετοχή του στίς δημόσιες πνευματικές καί ύλικές ἀπολαύσεις καί γιορτές, χωρίς περιορισμούς, ἀποχλεισμούς ἤ ἀποχλίσεις.\*

\* \* \*

<sup>—</sup> Ὁ ᾿Αλέξανδρος Κόντος εἶναι διπλωματοῦχος τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τῆς ᾿Αθήνας καί τῆς Π.Ο.Ε. (τμῆμα: Δημόσιο Δίκαιο) τῆς Θεσσαλονίκης. Εἶναι εἰδικευμένος στή Γλωσσολογία (μεταπτυχιακό στό Παρίσι), τήν ὁποία καί ἔχει διδάξει σέ Πανεπιστήμιο τοῦ ἐξωτερικοῦ. Εἶναι διδάκτωρ τῆς Κοινωνικῆς Ἱστορίας τοῦ Πανεπιστημίου 8 τοῦ Παρισιοῦ. (Université PARIS 8). Ἔχει διδάξει στά Π.Ε.Κ. καί διδάσκει στήν ᾿Αθήνα στή Μέση Ἐκπαίδευση.

<sup>\*</sup> Οἱ παραπομπές, τόσο στό κύριο κείμενο ὅσο καί στίς σημειώσεις, ἄν δέν ἀναφέρεται ὁ συγγραφέας, εἶναι ἀπό τόν ᾿Α-ριστοτέλη στήν ᾿Αθηναίων Πολιτεία (μέ μαύρους χαρακτῆρες) καί στά Πολιτικά (Πολ.).

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma \ KONTO\Sigma$ 

«Λέγω δ' οἶον δοκεῖ δημοκρατικόν μέν εἶναι τό κληρωτάς εἶναι τάς ἀρχάς τό δ' αίρετάς ὀλιγαρχικόν».

(Πολ. Δ, 1294b 7-9)

#### «'Ακύρωση τῆς κλήρωσης γιά μιά θέση στήν κοινότητα»

«Ὁ Κλόντ Κρός, πρόεδρος ἀχομμάτιστος τοῦ Ποΐλ [Poilhes]¹, μιχρῆς χοινότητος στό Ἑρό [Herault]² ψήφισε, στίς 26 Ἰουλίου, ψήφισμα πού ἀχύρωνε τόν διορισμό μιᾶς ῦπαλλήλου χαθαρισμοῦ ἐπιλεγμένης μέ χλήρωση. Ὁ χ. Κρός, ἐπειδή ἰσχυριζόταν πώς τοῦ ἦταν ἀδύνατο νά θεραπεύσει τήν ἰσοψηφία γιά τήν πρόσληψη μιᾶς ὑπαλλήλου χαθαρισμοῦ ἀνάμεσα σέ δεχαπέντε ὑποψήφιες, εἶχε πρόσφατα διοργανώσει μιά χλήρωση. Ἔτσι, μέ παρουσία τοῦ χοινοτιχοῦ συμβουλίου οἱ ὑποψήφιες τράβηξαν ἕναν ἀριθμό χαί ἐχείνη πού πέτυχε τόν μεγαλύτερο «χέρδισε» τή θέση. Ὅμως ὁ νομάρχης τοῦ Μπεζιέ [Béziers]³ ἀμφισβήτησε τή νομιμότητα αὐτῆς τῆς διαδιχασίας, ἄν χαί χαμιά νομολογία δέν τήν ἀπαγορεύει, χαί ἐξέφρασε τήν ἄποψη πώς ἡ πρόσληψη χοινοτιχῶν ὑπαλλήλων, χωρίς διαγωνισμό, ἔπρεπε νά γίνει μέ βάση τή δυνατότητα νά ἐχτιμηθοῦν οἱ ἰχανότητες τοῦ ἐπιλεγμένου, χαί ὄχι στήν τύχη. Ὁ χ. Κρός συμμερίστηχε τήν ἄποψή του χαί ἀποφάσισε νά προβεῖ αὐτή τή φορά στήν ἐξέταση τῶν δεχαπέντε ἀτομιχῶν φαχέλων».

(Ἐφημερίδα «Λέ Μόντ», Πέμπτη 28 Ἰουλίου 1994, σελ. 8, στήλη ἀναζήτησης ἐργασίας)

#### Ο ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΚΟΣ ΚΑΙ Ο ΟΛΙΓΑΡΧΙΚΟΣ ΤΡΟΠΟΣ ΑΝΑΔΕΙΞΗΣ ΤΩΝ ΑΡΧΩΝ

Τά πολιτεύματα εἶναι μονάχα τρία κατ' οὐσία σύμφωνα μέ τήν ἀρχαία ελληνική πολιτική σκέψη καί πράξη: ἡ μοναρχία, ἡ ὀλιγαρχία καί ἡ δημοκρατία. Ἐπομένως, μέ βάση αὐτά πρέπει νά διερευνοῦμε τήν πολιτική ζωή τόσο τήν ἀρχαία ὅσο καί τή σύγχρονη, μέ τήν προϋπόθεση βέβαια ὅτι ἐνστερνιζόμαστε τά διδάγματα καί τά συμπεράσματα τῆς ἀρχαίας ελληνικῆς πολιτικῆς θεωρίας. Αὐτά τά τρία πολιτεύματα διαφοροποιοῦνται τό ε̈να ἀπό τό ἄλλο πρῶτ' ἀπ' ὅλα ἀπό τόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο καθένα ἀναδείχνει τίς ἀρχές του.

Υπάρχουν τέσσερις τρόποι γιά τήν ἀνάδειξη τῶν ἀρχῶν: α) τό κληρονομικό δικαίωμα, 6) ἡ ἐκλογή, γ) ή κλήρωση καί δ) δ διορισμός. "Ας βάλουμε, γιά λίγο, κατά μέρος τόν διορισμό οί ἄλλοι τρεῖς τρόποι ἀνάδειξης τῶν ἀρχῶν συνθέτουν μιά ἀμφιμονοσήμαντη ἀντιστοιχία μέ τά τρία πολιτεύματα: τό κληρονομικό δικαίωμα ἐφαρμόζεται στή μοναρχία, ή ἐκλογή στήν ὀλιγαρχία καί ή κλήρωση χρησιμοποιεῖται ώς κύριος τρόπος άνάδειξης τῶν ἀρχόντων στή δημοκρατία<sup>4</sup>. "Ας δοῦμε τώρα καί τόν διορισμό: αὐτόν τόν χρησιμοποιούν καί τά τρία πολιτεύματα. "Ομως ἄς ἔχουμε κατά νοῦ πώς ἡ διάρκεια τῆς θητείας καί ό ἀριθμός τῶν διορισμένων ἐξαρτῶνται ἀπό τίς άρχές πού διορίζουν. Έτσι ξέρουμε πώς στή μοναρχία χρησιμοποιεῖται κατά κόρο ὁ διορισμός καί τά διορισμένα πρόσωπα θητεύουν μόνο ὅσο θέλει ό μονάρχης. Ἡ όλιγαρχία χρησιμοποιεῖ τόν διορισμό σέ μεγάλο δαθμό, ἐνῶ ἡ δημοχρατία τόν χρησιμοποιεῖ πολύ περιορισμένα<sup>5</sup>.

Δέν θά σταθοῦμε στήν κληρονομική διαδοχή κι οὔτε στόν διορισμό πιά — ἐκτός ἄν αὐτός πραγματοποιεῖται στή δημοκρατία — μιά καί τό θέμα μας καί δ στόχος μας σ' αὐτό τό κεφάλαιο εἶναι νά ὑπογραμμισθεῖ ἡ στενή σχέση ἀνάμεσα στή δημοκρατία καί τήν κλήρωση ἀπό τή μιά μεριά καί τήν ἐπίσης στενή σχέση ἀνάμεσα στήν έκλογή καί κάθε ἄλλο μή δημοκρατικό καί ἐπιλεκτικό σύστημα γενικά. Γιατί οἱ ἔννοιες ἐκλογή - ἐπιλογή θεωροῦνταν ὡς οἱ βάσεις τῆς ὀλιγαρχίας ἀπό τούς ἀρχαίους ελληνες. Στή συνέχεια θά ἀναπτύξουμε τήν ἐπιχειρηματολογία μας καί θά προσπαθήσουμε νά ἀποδείξουμε τή θεωρία ή καλύτερα νά ἀναλύσουμε τή νοοτροπία, ή δποία φαίνεται πώς δδήγησε τούς Έλληνες στήν ἐπινόηση τῆς δημοχρατίας καί τῆς κλήρωσης: θά τελειώσουμε αὐτό τό κεφάλαιο παραθέτοντας τίς γνώμες τοῦ Σωχράτη, τοῦ Πλάτωνα καί ἄλλων γενικά ἀρχαίων Ἑλλήνων σχετικά μέ τήν κλήρωση, χωρίς νά λησμονήσουμε, δέδαια, τά μεταγενέστερα άλλά καί τά σύγχρονα πολιτειολογικά ἔργα. Δυστυχῶς στά ἔργα αὐτά δέν ἔχει ἐχτιμηθεῖ καθόλου ἡ σημασία τῆς κλήρωσης, άλλά ἀντίθετα παρερμηνεύεται ή ἐφαρμογή της: μέ ἐλάγιστες ἐξαιρέσεις τῶν ὁποίων ὁ ρόλος είναι οὐσιαστικά νά ἐπιδεδαιώσει τόν κανόνα.

Ἡ πεποίθηση πώς ἡ δημοχρατία ἦταν συνυφασμένη μέ τήν κλήρωση καί ἡ όλιγαρχία μέ τήν ἐκλογή ἦταν τόσο ἑδραιωμένη ἀνάμεσα στούς ελληνες, ὅστε ὁ ᾿Αριστοτέλης, ἐκτός ἀπό τούς ἐπιγραμματικούς στίχους πού θέσαμε ὡς προμετωπίδα τοῦ κεφαλαίου αὐτοῦ, γράφει ἀκόμη πώς ἡ Σπάρτη λογίζεται ὡς όλιγαρχία ἀπό τό γεγονός καί μόνο ὅτι δέν χρησιμοποιεῖ τήν κλήρωση ἀλλά τήν ἐκλογή γιά τήν ἀνάδειξη τῶν Ἐφόρων καί τῶν ἀρχῶν της γενικά.

#### Н ПРАЕН

ΦΑΟΥΣΤ: Βοηθᾶ τό πνεῦμα!
Φῶς μοῦ φέγγει· ἄς μή διστάξει
ἡ πέννα μου νά γράψει:
«Πρῶτα ἦταν ἡ Πράξη!»<sup>7</sup>

"Ας ἀρχίσουμε λοιπόν μέ τήν πρακτική ἐφαρμογή τῆς κλήρωσης, μέ τήν πράξη τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων. Θά ἔξετάσουμε πῶς ἀνάδειχναν τούς ἄρχοντές τους πρῶτα οἱ ᾿Αθηναῖοι, δηλαδή ἡ δημοκρατία, καί κατόπι οἱ Σπαρτιάτες, δηλαδή ἡ δλιγαρχία. "Έχουμε ἤδη ἐπισημάνει ἀπό τήν Εἰσαγωγή πώς αὐτές οἱ δύο πόλεις ἦταν οἱ δύο πόλοι, τά δύο πολιτικά καί πολιτιστικά κέντρα πού διαμόρφωσαν τίς πολιτικές, πολιτειακές καί πολιτιστικές κατευθυντήριες γραμμές, τίς ὁποῖες ἀκολουθοῦσαν ὅλοι οἱ Ἑλληνες λίγο πολύ μέσα στήν Ἑλλάδα ἀλλά καί στίς ἑλληνικές ἀποικίες, ἀπό τίς Ἡράκλειες Στῆλες, τά Στενά τοῦ Γιδραλτάρ, μέχρι τόν Εὔξεινο Πόντο.

### 'Αθήνα

Θά ἐξετάσουμε τόν τρόπο ἀνάδειξης τῶν πολιτῶν καί τή συμμετοχή τους στίς τρεῖς λειτουργίες τῆς ἐξουσίας<sup>8</sup>. Στήν ᾿Αθήνα, οἱ τρεῖς λειτουργίες διακρίνονταν μέ πολύ πιό ἔντονη σαφήνεια χάρη στή δημοκρατική μορφή τοῦ πολιτεύματος.

### Αρχές κληρωτές

#### α) ή νομοθετική λειτουργία

Ή νομοθετική στήν 'Αθήνα ἀποτελοῦνταν ἀπό ὅλους τούς 'Αθηναίους πολίτες πού ἦσαν πάνω ἀπό εἴκοσι χρόνων καί εἶχαν γίνει δεκτοί στήν Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, ἀφοῦ εἶχαν ἐπιτελέσει τή διετή τους στρατιωτική θητεία ἀπό τά 18-20 καί εἶχαν ὁρκισθεῖ τόν περίφημο "Όρκο τῶν 'Εφήδων σέ μία 'Εκκλησία μέ τελετουργικό ἀκριδῶς γι' αὐτό τόν σκοπό ὀργανωμένο, στό Διονυσιακό θέατρο<sup>9</sup>. Μέχρι τό 451-450 π.Χ. ἕνας νέος γινόταν δεκτός ὡς πολίτης στά 18 του, ἀρκεῖ νά ἦταν ὁ πατέρας του 'Αθηναῖος. 'Από τό ἔτος αὐτό καί μετά, μέ εἰσήγηση τοῦ Περικλῆ, οἱ 'Αθηναῖοι ἀποφάσισαν τήν ἰδιότητα τοῦ πολίτη νά τήν παίρνει κανείς μόνο ἄν καί οἱ δύο του γονεῖς ἦσαν 'Αθηναῖοι<sup>10</sup>.

Ο νεαρός 'Αθηναῖος, ἀφοῦ εἶχε γίνει δεκτός ώς πολίτης, μποροῦσε νά μετέχει στό νομοθετικό σῶμα, στήν Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, ἰσόδια, χωρίς καμιά ἄλλη ἐπιλεκτική διαδικασία. Ἡ δημοκρατία στήν ᾿Αθήνα ἔδινε τό δικαίωμα σ' ὅλους τούς πολίτες νά μετέχουν στό νομοθετικό ὄργανο, ἄν καί εἶναι σχεδόν βέβαιο πώς ἕνα μεγάλο μέρος τῶν ᾿Αθηναίων προτιμοῦσε νά παραμένει σπίτι του¹¹, στό Λαύριο ἤ στόν Ραμνοῦντα, παρά νά σηκώνεται πρίν τό χάραμα, ὥστε νά εἶναι ἔγκαιρα στήν Πνύκα. Κι ἢταν λίγο πολύ φυσικό· τά μέσα μεταφορᾶς τῆς ἐποχῆς δέν ἢταν τόσο ἀποτελεσματικά ὅσο στίς μέρες μας. Γι' αὐτό ἄλλωστε θέσπισαν νά μισθοφοροῦνται (ἐκκλησιαστικός μισθός) οἱ παρουσίες στήν Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, κατά τήν πρώτη δεκαετία τοῦ τέταρτου αἰώνα· ἴσως τό 392 π.Χ¹².

#### 6) Ἡ δικαστική λειτουργία

Τό κυριότερο, τό ἀνώτατο, ὄργανο τῆς δικαστικῆς λειτουργίας στήν 'Αθήνα ἦταν ἡ Ήλιαία, πού ἀποτελοῦνταν ἀπό 6.000 δικαστές κληρωτούς<sup>13</sup>. Ἡ Ἡλιαία ἦταν τό σύνολο τῶν ἀνώτατων δικαστηρίων. Αὐτά τά δικαστήρια δίκαζαν καί πρωτόδικα ἀλλά καί κατ' ἔφεση, ἀνάλογα μέ τήν περίπτωση<sup>14</sup>. ἄλλωστε οἱ ἡλιαστές, τά μέλη τῆς 'Ἡλιαίας, λέγονταν καί ἐφέτες.

Οι ήλιαστές ήταν αναδειγμένοι μέ κλήρωση, 600 ἀπό καθεμία ἀπό τίς δέκα φυλές: 500 ἀπό αὐτούς, 50 κατά δῆμο, δίκαζαν, δηλαδή ψήφιζαν μετά τήν ἀκρόαση, χωρίς σύσκεψη καί χωρίς νά ἔχουν μιλήσει καθόλου οὔτε μεταξύ τους οὔτε ρωτώντας τούς διάδικους οί υπόλοιποι έκατό, 10 κατά δῆμο, ἐκτελοῦσαν διοικητικά καθήκοντα: αὐτές οἱ ἀρχές, ὅπως τούς ἀποκαλεῖ ὁ ᾿Αριστοτέλης (66,1), ἐκτελοῦσαν ὅλες τίς ἀπαραίτητες γιά τή λειτουργία τῶν δικαστηρίων ὑπηρεσίες, δηλαδή ἐπιτηροῦσαν τίς κλεψύδρες, διενεργοῦσαν τήν καταμέτρηση τῶν ψήφων, τή διανομή τῶν συμβόλων, δηλαδή τῶν κερμάτων πού δίνονταν στούς ήλιαστές, γιά νά μποῦν στήν αἴθουσα τῆς δίκης λίγο πρίν ἐκείνη ἀρχίσει. Τά σύμδολα μετά τή δίκη ἐπιστρέφονταν κι ἔτσι πληρωνόταν (δικαστικός μισθός) δ κάθε δικαστής. "Ολες αὐτές οἱ ὑπευθυνότητες ἀναθέτονταν μέ κλήρωση. Οἱ κυρίως δικαστές ψήφιζαν μονάχα<sup>15</sup>.

Εἶναι αὐτονόητο πώς οἱ δικαστές δέν ἦταν ἐπαγγελματίες καί ὅτι θά ἔπρεπε νά τούς παρομοιάζουμε μέ τούς σημερινούς ἔνορκους, ἄν καί οἱ ἡλιαστές εἶχαν δικαστικές άρμοδιότητες πολύ περισσότερες καί σπουδαιότερες ἀπό ἐκείνες πού ἀποδίδει τό σημερινό νομικό πλαίσιο στούς ἔνορκους· κάθε ᾿Αθηναῖος μποροῦσε νά γίνει δικαστής, χωρίς νά ἀπαιτεῖται κάποια εἰδική ἐκπαίδευση· τοῦ ἀρκοῦσε ἡ γενική παιδεία πού τοῦ

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma \ KONTO\Sigma$ 



 $\Sigma\Omega KPATH\Sigma$ 

πρόσφερε σέ μόνιμη καί διαρχή βάση ή πόλη: καί μποροῦσε κάθε πολίτης νά γίνει πολλές φορές δικαστής στή ζωή του ἀρχεῖ: α) νά τόν εἶχε εὐνοήσει ή κλήρωση, β) νά εἶχε κλείσει τά τριάντα του καί γ) νά μήν εἶχε χάσει τά πολιτικά του δικαιώματα.

Οἱ ἀποφάσεις τῶν ἡλιαστῶν ἦταν ὁριστικές, τελεσίδικες καί ἀμετάκλητες καί δέν ὑπῆρχε κανένα ἔνδικο μέσο, ὥστε νά ἀκυρωθοῦν, νά ἐφεσιβληθοῦν ἢ νά ἀναβληθεῖ ἡ ἐκτέλεσή τους. Μόνο ἡ Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, δηλαδή τό ἀνώτατο πολιτειακό ὄργανο, ἡ ἴδια ἡ νομοθετική λειτουργία τῆς ἐξουσίας, εἶχε αὐτή τή δυνατότητα. ὅμως αὐτό γινόταν πολύ σπάνια τουλάχιστον στό ἀπόγειο τῆς ἀθηναϊκῆς δημοκρατίας, σύμφωνα μέ τίς πληροφορίες πού μᾶς ἔχουν διασωθεῖιε. Ἔτσι συμπεραίνουμε πώς ἡ νομοθετική ἦταν ἰσχυρότερη ἀπό τή δικαστική.

Ένα δικαστήριο τῆς Ἡλιαίας μπορούσε νά ἔχει 201, 401, (**53,3**)<sup>17</sup>, 500, 1.000 ἤ 1.500 μέλη· ὅμως τά περισσότερα ἀριθμοῦσαν 500 μέλη (**68,1**).

Ή κλήρωση τῶν δικαστῶν διεξαγόταν ἀπό τους ἐννέα ἄρχοντες, δηλαδή τόν βασιλιά, τόν ἐ-

πώνυμο καί τόν πολέμαρχο καί τούς ἔξι θεσμοθέτες. Οἱ ἐννέα ἄρχοντες γίνονταν δέκα μέ τόν γραμματέα τῶν θεσμοθετῶν κι ἔτσι καθένας κλήρωνε τούς δικαστές τῆς φυλῆς του (59, 7 καί 63, 1).

Υπῆργαν ἀκόμη σαράντα κατώτεροι δικαστές 18, κληρωτοί φυσικά κι αὐτοί, τέσσερις κατά φυλή: τήν κλήρωση γι' αὐτούς τήν ἔκανε ἡ Βουλή, γιά τήν δποία θά μιλήσουμε ὅταν θά ἀναφερθοῦμε στή διοιχητικο-εκτελεστική λειτουργία (53, 1). Αὐτοί οἱ σαράντα εἶγαν άρμοδιότητα νά δικάζουν ύποθέσεις μέχρι δέκα δραχμές. «καί τίς πάνω ἀπό αὐτή τήν ἀξία (τῶν δέκα δραχμῶν) ύποθέσεις τίς παραδίδουν στούς διαιτητές» (53, 2). "Ολοι οἱ πάνω ἀπό τά ἑξῆντα πολίτες ἦταν πιθανοί διαιτητές καί κανείς δέν εἶχε τό δικαίωμα νά ἀρνηθεῖ μιά τέτοια ὑπηρεσία, γιατί δ νόμος διέταζε νά εἶναι ἄτιμος (νά γάνει, δηλαδή, τά πολιτικά του δικαιώματα) ὅποιος διοριζόταν διαιτητής ἀπό τούς τέσσερις δικαστές τῆς φυλής του καί δέν ἀσκοῦσε τίς διαιτησίες πού τοῦ κλήρωναν πάλι οἱ τέσσερις δικαστές (53, 3 καί **58**, **2**).

Θά ἦταν πιθανά κουραστικό νά εἰσχωρήσουμε περισσότερο στίς λεπτομέρειες τοῦ ἀθηναϊκοῦ δικανικοῦ συστήματος. Πρός τό παρόν σταματᾶμε ἐδῶ· θά ἐπανέλθουμε, ὅταν θά ἐξετάσουμε τή διάκριση τῶν τριῶν λειτουργιῶν τῆς ἐξουσίας. Πρέπει πάντως νά ἐπισημάνουμε ἀκόμη μιά φορά πώς ὅ,τι ἀφοροῦσε στή δικαστική λειτουργία στήν ἀρχαία ᾿Αθήνα ρυθμιζόταν μέ τήν κλήρωση, πού φυσικά θεωροῦνταν ὅτι ἦταν κάτι πιό δίκαιο καί ταίριαζε καλύτερα στό δημοκρατικό πολίτευμα, μιά καί μόνο ἡ κλήρωση μποροῦσε νά διαφυλάξει τήν ἀκεραιότητα τῶν δικαστῶν, τήν ἀμεροληψία τους καί τήν ἀνεξαρτησία τους ἀπό τίς ἄλλες δύο λειτουργίες τῆς ἐξουσίας.

#### γ) Ἡ διοικητικο-εκτελεστική λειτουργία

'Αρχηγοί τῆς διοικητικο-εκτελεστικῆς λειτουργίας ἦσαν οἱ ἐννέα ἄρχοντες πού μαζί μέ τόν γραμματέα τῶν θεσμοθετῶν ἔγιναν δέκα, γιά νά ἀντιστοιχοῦν στίς δέκα κλεισθένειες φυλές. Κάθε χρόνο ἡ Βουλή κλήρωνε τούς δέκα ἄρχοντες τῆς ἐπόμενης χρονιᾶς (55, 1). 'Ο πρῶτος ἀπό αὐτούς καί ἀρχαιότερος ὀνομαζόταν βασιλιάς (βασιλεύς)<sup>19</sup>, δεύτερος σέ ἀρχαιότητα ἦταν ὁ πολέμαρχος καί τρίτος ὁ ἄρχοντας, ὁ ὁποῖος εἶχε καί περισσότερες ἀρμοδιότητες, μιά καί ἡ δημιουργία τοῦ θεσμοῦ εἶχε γίνει σέ χρόνους ἀρκετά προχωρημένου ἐκδημοκρατισμοῦ· πραγματικά, ἡ ἀρχή αὐτή δημιουργήθηκε, ὅταν ἡ θητεία

τῶν ἀρχόντων εἶχε πιά γίνει ἐνιαύσια (3, 3). Νά σημειωθεῖ ἀπό τώρα πώς εἰδικά στή διοικητικοεκτελεστική λειτουργία τό ἴδιο ἀξίωμα δέν ἐπαναλαμβανόταν γιά τό ἴδιο πρόσωπο ἀπό χρόνους πολύ παλιούς<sup>20</sup>.

Ὁ ἄρχοντας ἀπό τήν ἑπόμενη τῆς θητείας του χρονιά ὀνομαζόταν ἐπώνυμος τῆς χρονιᾶς πού θήτευσε, δηλαδή ή χρονιά ἔπαιρνε τήν ὀνομασία της, προσδιοριζόταν, ἀπό αὐτόν ἦταν ὁ ἐπίσημος τρόπος προσδιορισμοῦ τοῦ χρόνου ἀπό τούς 'Αθηναίους (**3, 2** καί **53, 4**)<sup>21</sup>. Πάντως καί οί τρεῖς αὐτοί ἄρχοντες εἶχαν θεσμοθετηθεῖ ἀπό πολύ παλιά καί εδρευαν δ δασιλιάς στό Βουκολεῖο, ὁ πολέμαρχος στό Ἐπιλύκειο κι ὁ ἐπώνυμος στό Πρυτανεῖο. 'Αργότερα θεσπίστηκαν έξι καινούργιοι ἄρχοντες μέ τήν ἐπωνυμία θεσμοθέτες. 'Από τόν καιρό κιόλας τοῦ Σόλωνα, γιά τήν καλύτερη λειτουργία τῆς πόλης, καί οἱ ἐννιά ἄρχοντες εἶχαν συγκεντρωθεῖ στό θεσμοθετεῖο, τήν εδρα τῶν θεσμοθετῶν (3, 5). Στούς χρόνους προφανῶς τοῦ Κλεισθένη, προστέθηκε ἕνα δέκατο ἀξίωμα, δ γραμματέας τῶν θεσμοθετῶν, κι ἔτσι οί έννέα ἄρχοντες γίνηκαν δέκα, ὥστε νά ἀντιστοιχοῦν στίς δέκα κλεισθένειες φυλές (55, 1).

Θά πρέπει να ἐπισημάνουμε πώς ὁ Σόλωνας εἶχε θεσπίσει σύστημα μικτό κλήρωσης καί ἐκλογῆς γιά τήν ἀνάδειξη τῶν ἐννέα ἀρχόντων, οἱ ὁποίοι παλιότερα ἐκλέγονταν (3, 1-5). Πραγματικά, ὅρισε νά ἐκλέγονται προηγουμένως δέκα ὑποψήφιοι ἀπό κάθε φυλή, ἀνάμεσα στούς ὁποίους γινόταν ἡ κλήρωση. Μέ τή θέσπιση αὐτοῦ τοῦ τρόπου ἀνάδειξης τῶν ἐννέα ἀρχόντων, εἰσήγαγε συνάμα καί τό δεκαδικό σύστημα<sup>22</sup> στήν πολιτική ζωή τῆς ᾿Αθήνας ἀργότερα ὁ Κλεισθένης μέ τή δική του μεταρρύθμιση τό γενίκευσε. Οἱ προεκλεγμένοι ὑποψήφιοι ἦταν σαράντα, ἀφοῦ οἱ φυλές ἦταν τέσσερις τήν ἐποχή τοῦ Σόλωνα.

"Όταν ἔφυγε ὁ Σόλωνας, οἱ ᾿Αθηναῖοι κράτησαν τούς νόμους του, κυρίως ἐκείνους πού ἀφοροῦσαν στήν κλήρωση τῶν ἐννέα ἀρχόντων, ἀλλά μόνο γιά τέσσερα χρόνια. Ἡ δίψα τῆς ἐξουσίας, δίψα παλιά ὅσο καί ὁ ἄνθρωπος, τούς παρακίνησε σέ νέες διαμάχες γιά τό ἀξίωμα τοῦ ἐπώνυμου ἄρχοντα καί κατάργησαν καί τήν κλήρωση. Καί, ὅπως λέει ὁ ᾿Αριστοτέλης: «... ἐπειδή στασίαζαν, τούς φάνηκε καλό νά ἐκλέξουν δέκα ἄρχοντες, πέντε ἀπό τούς εὐπατρίδες, τρεῖς ἀπό τούς ἀγρότες καί δύο ἀπό τούς τεχνίτες: καί αὐτοί ἦρξαν τή μετά τόν Δαμασία χρονιά» [579/8 π.Χ] (13, 2).

Μποροῦμε νά διαπιστώσουμε πώς ἄν οἱ ᾿Α-θηναῖοι ἄλλαξαν γνώμη σχετικά μέ τήν κλήρω-

ση ώς τρόπο ἀνάδειξης τοῦ ἐπώνυμου ἄρχοντα, διατήρησαν τό δεκαδικό σύστημα, τή χρήση τοῦ ὁποίου τήν εἶχε ἐνισχύσει ὁ ἴδιος ὁ Σόλωνας στήν ἀττική οἰκονομική ζωή: ἡ μνᾶ, πού προηγουμένως σήμαινε τό ποσό τῶν 70 δραχμῶν, ἀπό τόν Σόλωνα κι ἔπειτα σήμαινε τό ποσό τῶν 100 δραχμῶν. Πρόκειται δέδαια γιά τήν πρώτη ὑποτίμηση τῆς δραχμῆς καί τοῦ νομίσματος γενικότερα<sup>23</sup>. Ἐπί πλέον τό τάλαντο πού περιεῖχε πρίν 63 μνές, μετά τόν Σόλωνα περιεῖχε 60· ἡ στρογγυλοποίηση πρός τό δεκαδικό σύστημα εἶναι προφανής.

Κι ὅσο ἀφορᾶ στήν ἐκλογή, ἡ τυραννία τοῦ Πεισίστρατου τή διατήρησε. Αὐτή ή ἐνέργεια συμβάδιζε μέ τή νοοτροπία τῆς τυραννίας, ἀφοῦ ή ἐκλογή προτιμᾶται καί θά προτιμᾶται πάντα ἀπό κάθε πνεῦμα μή δημοκρατικό, μιά καί εἶναι πιό ἐλέγξιμη καί ἐπί πλέον θεωρεῖται γιά διαδικασία δημοκρατική. Ἡ κλήρωση τῶν ἐννέα ἀρχόντων ἐμφανίστηκε πάλι τό 487/6 π.Χ. Ἐκείνη τή χρονιά οἱ ᾿Αθηναῖοι ἐκλέξανε πέντε πολίτες ἀπό κάθε δῆμο — οἱ δήμοι ἦσαν 100, ὅπως ήδη τό ἔχουμε ἀναλύσει — γιά νά γίνει ἀνάμεσα σ' αὐτούς τούς 500 ἐκλεγμένους πολίτες κλήρωση γιά τούς ἐννέα ἄρχοντες καί τόν γραμματέα τῶν θεσμοθετῶν, τό δέκατο ἀξίωμα πού εἶχε προστεθεῖ ἀπό τόν Κλεισθένη, γιά νά ὑπάρξει ἀντιστοιχία ἀνάμεσα στούς ἄρχοντες καί τίς δέκα κλεισθένειες φυλές (22, 5). Έπειδή κληρώνονταν ἐπίσης πέντε πολίτες, κατά δῆμο, γιά νά συνθέσουν τή Βουλή τῶν Πεντακοσίων (62, 1) καί 500 πολίτες, 50 κατά φυλή, γιά νά κληρωθοῦν πάλι ἀνάμεσά τους 10 ώς κριτές τῶν δραμάτων στό θέατρο, καί ἐπειδή ἀκόμα ὁ συνήθης ἀριθμός τῶν δικαστηρίων τῆς Ἡλιαίας ἦταν 500, μποροῦμε νά δγάλουμε τό συμπέρασμα πώς θεωροῦσαν τόν ἀριθμό 500 γενικά ἐπαρκή γιά κάθε περαιτέρω κλήρωση.

Τόν καιρό τοῦ ᾿Αριστοτέλη, ὁ θεσμός τῶν δέκα πιά ἀρχόντων ἐκδημοκρατίσθηκε κι ἄλλο, γιατί κλήρωναν — δέν ἐκλέγανε — δέκα πολίτες κατά φυλή καί μετά ξαναέκαναν κλήρωση μέ κουκιά — κύαμοι, στά ἀρχαία, κυαμευτοί ἄρχοντες — γιά νά κρατήσουν τήν παράδοση, κι ἔτσι ἔδγαζαν ἔναν ἄρχοντα κατά φυλή (8, 1). "Ολα αὐτά δείχνουν τή διεύρυνση τῆς ἐφαρμογῆς τῆς κλήρωσης καί τή συνεχή προσπάθεια ἐκδημοκρατισμοῦ τοῦ ἀθηναϊκοῦ πολιτεύματος μέσα ἀπό αὐτή: ἀντικαθιστοῦσαν διαρκῶς καί μέ πεῖσμα — θά λέγαμε — τήν ἐκλογή μέ τήν κλήρωση. Γιά τούς ᾿Αθηναίους, ὅταν ἐπρόκειτο γιά τούς ἴδιους, ἡ δημοκρατία δέν ἦταν άπλά ἰδεολο-

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma \ KONTO\Sigma$ 

γία — ἤ κωμωδία — πού ἔβριθε ἀπό βαρύγδουπους λόγους ἀφηρημένους, ἀλλά πράξη συγκεκριμένη.

"Ας δοῦμε τώρα τήν ἐφαρμογή τῆς κλήρωσης στίς ἄλλες ἀρχές, στό ὑπόλοιπο τῆς διοιχητικο-εκτελεστικής λειτουργίας τής έξουσίας. Πρόκειται γιά ὅλους τούς κατώτερους ἄρχοντες καί ύπαλλήλους πού έξυπηρετοῦσαν τή διοίκηση τῆς πόλης: ἀνάμεσά τους συγκαταλεγόταν καί ἡ Βουλή τῶν Πεντακοσίων, οἱ δουλευτές τῆς ὁποίας κατά τό ἀθηναϊκό πολίτευμα ἀποτελοῦσαν τμημα της ἐκτελεστικής κι ὄχι της νομοθετικής. Οί δουλευτές λοιπόν ἦσαν 500, 50 κατά φυλή (43, 2), 5 κατά δημο (62, 1)<sup>24</sup>, ὅπως ἔχουμε ήδη ἀναφέρει. Ἡ Βουλή εἶχε πολλές ἁρμοδιότητες άλλά χυρίως λειτουργοῦσε ώς νομοπαρασχευαστική ἐπιτροπή γιά τά ψηφίσματα καί τά νομοσχέδια, τά δποῖα κατόπι συζητοῦνταν καί ψηφίζονταν στήν Ἐκκλησία τοῦ Δήμου, τό ἀνώτατο πολιτειακό ὄργανο τοῦ ἀθηναϊκοῦ πολιτεύματος.

Δέν θά ὑπεισέλθουμε ἐδῶ στίς λεπτομέρειες τῶν άρμοδιοτήτων τῆς Βουλῆς, γιατί αὐτό πού μᾶς ἐνδιαφέρει σ' αὐτό τό τμῆμα τῆς μελέτης εἶναι νά δείξουμε τή χρήση τῆς κλήρωσης στή διοικητικο-εκτελεστική λειτουργία τῆς ἀθηναϊκῆς πολιτείας γενικά. Νά ἐπισημάνουμε πάντως πώς οἱ 50 δουλευτές τῆς κάθε φυλῆς πρυτάνευαν, δηλαδή κυβερνοῦσαν, στήν πόλη γιά ἔνα δέκατο περίπου<sup>25</sup> τοῦ χρόνου, τό ὁποῖο ὀνομαζόταν πρυτανεία. «Καί πρυτανεύει μέ τή σειρά της καθεμιά ἀπό τίς φυλές» λέει ὁ 'Αριστοτέλης (43, 2)· οἱ 50 δουλευτές τότε ὀνομάζονταν πρυτάνεις καί ἡ φυλή πρυτανεύουσα. Τό ἐνδιαφέρον σ' αὐτή τή λειτουργία εἶναι πώς ἡ σειρά τῆς πρυτανείας κάθε φυλῆς καθοριζόταν πάλι μέ κλήρωση.

"Ας ἀναφέρουμε τώρα τίς ἄλλες ἀρχές πού κληρώνονταν ἀνάμεσα στούς βουλευτές.

Κάθε μέρα ενας ἀπό τούς πενήντα πρυτάνεις κληρωνόταν γιά τό ἀξίωμα τοῦ Ἐπιστάτη τῶν Πρυτάνεων πρόκειται γιά τό ἀντίστοιχο σημερινό ἀξίωμα τοῦ Προέδρου τῆς Δημοκρατίας. Ἡ διαφορά βέβαια εἶναι πώς ὁ τότε πρόεδρος τῆς δημοκρατίας εἶχε θητεία μονοήμερη καί μία καί μόνη φορά στή ζωή του<sup>26</sup>.

Ὁ Ἐπιστάτης κλήρωνε ἐννέα προέδρους, εναν ἀπό καθεμιά ἀπό τίς ἄλλες φυλές: ἔνας ἀπό τους ἐννιά προέδρους κληρωνόταν ἐπιστάτης τους. Οἱ ὀκτώ πρόεδροι καί ὁ ἐπιστάτης τους διηύθηναν τίς ἐργασίες τῆς Βουλῆς τῶν Πεντακοσίων καί τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Δήμου τόν 4ο αἰώνα (44).

Καί κλήρωναν ἀκόμα οἱ δουλευτές ἀπό ἀνά-

μεσά τους 10 λογιστές<sup>27</sup>, γιά νά λογοδοτοῦν σ' αὐτούς οἱ διάφορες ἀρχές κατά κάθε πρυτανεία (48, 3). Ἐκλέγει ἀκόμα ἡ Βουλή ἀπό τούς δουλευτές δέκα τριηροποιούς ύπεύθυνους γιά τήν κατασκευή νέων τριήρων ή τετρήρων, ἄν ἡ Ἐκκλησία τοῦ Δήμου ἔχει ἀποφασίσει κάτι τέτοιο (46, 1). Άπό αὐτό συνάγουμε ἀκόμη μιά φορά τό συμπέρασμα πώς οί δουλευτές δέν ήσαν ἐπαγγελματίες πολιτικοί άλλά πολίτες ἀπό ὅλα τά ἐπαγγέλματα, ἀπό τά ὁποῖα ζοῦσαν καί στά ὁποῖα ἐπανέρχονταν μέ τό πέρας τῆς βουλευτικῆς θητείας, μιά καί δέν ύπῆργε πιθανότητα νά ξανακληρωθοῦν στο δουλευτηλίκι παρά γιά μιά ἀκόμα καί τελευταῖα φορά στή ζωή τους κι αὐτό πολύ σπάνια κι ἄν εἶχαν περάσει ἀπό τό δουλευτηλίκι δλοι οἱ πάνω ἀπό τά τριάντα πολίτες καί ξανάμπαινε τό ὄνομα ὅλων στήν κληρωτίδα (4, 3).

"Αλλες ἀρχές πού κληρώνονταν ἀπό τή Βουλή ἦσαν: 10 ταμίες τῆς 'Αθηνᾶς (47, 1)· 10 πωλητές (47, 2)· 10 ἀποδέκτες (48, 1)· 10 εὔθυνοι καί 2 πάρεδροι γιά κάθε εὔθυνο, δηλαδή συνολικά 20 (48, 4)· 1 ταμίας γιά τούς ἀδύνατους, δηλαδή τούς πολίτες μέ ἐνιαύσιο εἰσόδημα κάτω ἀπό 300 δραχμές καί ἀνίκανους γιά ἐργασία λόγω ἀναπηρίας (49, 4)· 10 ἐπισκευαστές τῶν ἱερῶν (50, 1).

«Καί κληρώνονται ἀστυνόμοι δέκα· καί ἀπό αὐτούς πέντε ἄρχουν στόν Πειραιᾶ καί πέντε στό ἄστυ καί τίς αὐλητρίδες καί τίς λυρίστριες-ψάλτριες καί τίς κιθαρίστριες ἐπιτηροῦν αὐτοί, ὥστε νά μή μισθωθοῦν μέ περισσότερο ἀπό δύο δραχμές· κι ἄν περισσότεροι τἡν ἴδια μελετήσουν νά πάρουν, αὐτοί ρίχνουν κλῆρο καί τή μισθώνουν σ' ὅποιον τοῦ λάχει» (50, 2).

Παραθέσαμε τό ἀπόσπασμα αὐτό τό σχετικό μέ τίς αὐλητρίδες καί τίς ἄλλες μουσικούς, γιά νά γίνει πιό εὔληπτο τό ἀχόλουθο σχόλιο: ἡ δημοχρατία δέν ἦταν, φαίνεται, ὑπέρ τῆς ἐλεύθερης ἀγορᾶς· τό μίσθωμα μιᾶς πού μισθωνόταν δημόσια αὐλητρίδας, λυρίστριας ἤ κιθαρίστριας δέν μποροῦσε νά φτάσει σέ ΰψη δυσδάσταχτα γιά τήν οἰκονομική δυνατότητα τῶν πιό φτωχῶν, γιατί κάτι τέτοιο ἦταν ἀσυμδίδαστο μέ τό πνεῦμα τῆς δημοκρατίας καί θά προκαλοῦσε κοινωνικο-πολιτικό σκάνδαλο. κανείς δέν μποροῦσε νά ἀπολαύσει τίς χαρές καί τήν τέχνη τῆς μουσικοῦ ἀπό τό γεγονός καί μόνο πώς ἦταν πλουσιότερος. Γι' αὐτό, ἀφοῦ τέλος πάντων ἡ τιμή ἀνέβαινε μέχρι κάποιο ύψος, ή κλήρωση ἀποφάσιζε σέ ποιόν θά παραχωροῦνταν ή κοπελιά!



Νά συνεχίσουμε ὅμως τήν ἀπαρίθμηση: 10 άγορανόμοι (51, 1), 10 μετρονόμοι (51, 2), 10 σιτοφύλαχες (51, 3), 10 ἐπιμελητές τοῦ ἐμπορίου (51, 4), 10 ἀθλοθέτες (60, 1), 11 πού φρόντιζαν γιά τίς θανατικές ἐκτελέσεις (52, 1), 5 εἰσαγωγεῖς τῶν διχῶν στά διχαστήρια. ἡ εἰσαγωγή ἔπρεπε νά γίνει μέσα σέ ἕνα μῆνα (52, 2), 5 δδοποιοί πού ἐπισκεύαζαν μέ ἐργάτες τούς δρόμους (54, 1), 10 λογιστές καί 10 δοηθοί τους, πού τούς ἔλεγαν συνήγορους (54, 4) στούς λογιστές αὐτούς εὐθυνοδοτοῦσαν ὅλες οἱ ἀρχές καί ήταν διαφορετικοί ἀπό τούς λογιστές τοῦ ἐδαφίου 48, 3, 1 γραμματέας κατά πρυτανεία (54, 3). κατά συνέπεια κληρώνονταν συνολικά 10 'Αθηναῖοι ὡς γραμματεῖς τῶν δέκα πρυτανειῶν κατά τή διάρχεια κάθε χρονιᾶς, 1 γραμματέας τῶν νόμων (54, 4), 10 ιεροποιοί ύπεύθυνοι γιά τά ιερά σφάγεια (54, 6). ἄλλοι 10 ἱεροποιοί γιά τίς ἱεροπραξίες τῆς χρονιᾶς (54, 7) $\cdot$  1 ἄρχοντας στή  $\Sigma$ αλαμῖνα καί 1 δήμαρχος στόν Πειραιᾶ.

"Όλες αὐτές οἱ κληρώσεις γίνονταν ἀπό τή Βουλή. Πρέπει νά ἀναφέρουμε ἀκόμη 10 ἐπιμε-λητές τῶν Μεγάλων Διονυσίων πού κληρώνονταν ἀπό τόν Ἐπώνυμο "Αρχοντα (56, 4).

Τό σύνολο ὅλων αὐτῶν τῶν κληρωτῶν ἀρχόντων εἶναι 6.040 πολίτες γιά τή δικαστική λειτουργία (σύν τούς διαιτητές, τόν ἀριθμό τῶν ὁποίων δέν τόν ἀναφέρει ὁ ᾿Αριστοτέλης, γιατί προφανῶς δέν ἦταν καθορισμένος) καί 765 γιά τή διοικητικο-εκτελεστική. Ἡ διάρκεια τῆς θη-

τείας ἦταν συνήθως ἐνιαύσια. "Ομως σ' αὐτούς θά πρέπει νά προσθέσουμε πώς δ 'Αριστοτέλης ἀλλοῦ (24, 3) κάνει ἕναν ἄλλο ὑπολογισμό, τόν ὁποῖο καί ἀντιγράφω:

«Κι ἐγκατέστησαν καί εὐπορία τροφῆς γιά τούς πολλούς, ὅπως ἀχριδῶς εἰσηγήθηκε ὁ Άριστείδης. Γιατί συνέβαινε ἀπό τούς φόρους καί τά τέλη καί τούς σύμμαχους νά τρέφονται περισσότεροι ἀπό είκοσι χιλιάδες πολίτες.  $\Gamma$ ιατί ἦσαν ἕξι χιλιάδες δικαστές, χίλιοι έξακόσιοι τοξότες καί μαζί μ' αὐτούς ἱππεῖς χίλιοι διακόσιοι καί ή βουλή, πεντακόσιοι βουλευτές, καί φρουροί τῶν νεωρίων πεντακόσιοι καί μαζί μ' αὐτούς στήν Άκρόπολη φρουροί πενήντα καί ἀρχές ἔνδημες στήν Αττική, περίπου έφτακόσιοι πολίτες καί ἀρχές ἔξω ἀπό τά ὅρια τῆς ἀττικῆς περίπου ἄλλοι έφτακόσιοι καί μαζί μ' αὐτούς, ὕστερα, ὅταν συναποφάσισαν τόν πόλεμο, δπλῖτες δύο χιλιάδες πεντακόσιοι καί τριήρεις ἀκταιωρές εἴκοσι καί άλλες τριήρεις πού ἔφερναν τούς φόρους [κενό στό ἀρχαῖο κείμενο] καί τούς δύο χιλιάδες κληρωμένους μέ κουκιά πολίτες καί ἦταν άκόμη τό πρυτανεῖο καί τά ὀρφανά, οἱ δεσμοφύλακες: γιά ὅλους αὐτούς γενικά ἡ διατροφή ἦταν ἀπό τά κοινά».

Έκτός ἀπό τά ὀρφανά, γυναῖκες καί παιδιά τῶν νεκρῶν τοῦ πολέμου, τῶν ὁποίων ὁ ἀριθμός

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma \ KONTO\Sigma$ 

δέδαια δέν ἔπρεπε νά εἶναι σταθερός καί τά δποῖα, ὅλα χωρίς ἐξαίρεση, τρέφονταν ἀπό τό δημόσιο, οί ἄλλοι κληρώνονταν στά διάφορα πολιτειακά ὄργανα, ἀφοῦ κανένα ἰδιαίτερο κριτήριο δέν ἀπαιτοῦνταν, κατά τά δημοκρατικά ἤθη καί θέσμια, ἐκτός φυσικά ἀπό τήν ἰδιότητα τοῦ 'Αθηναίου πολίτη. Εἴκοσι χιλιάδες λοιπόν 'Αθηναῖοι χληρώνονταν γιά διάφορες δημόσιες θέσεις χαί πληρώνονταν ἀπό τό δημόσιο ταμεῖο. Συνήθως δ μισθός ήταν τρεῖς ὀβολοί, μισή δραχμή, τήν ήμέρα, γιά τούς περισσότερους ἀπό τούς ἀξιωματιχούς τοῦ δημοσίου, χαί πολύ σπάνια μία δραχμή τήν ήμέρα (41, 3 καί 62, 2). Φυσικά μᾶς ἐπιτρέπεται νά συμπεράνουμε πώς, ἀφοῦ ἡ ἀποζημίωση ἦταν ἴδια γιά ὅλους, οἱ ᾿Αθηναῖοι θεωροῦσαν ὅτι τά διάφορα ἀξιώματα ἦταν ἰσοδύνα-

#### Αρχές αίρετές

"Ας δοῦμε τώρα τίς αίρετές ἀρχές στήν 'Αθήνα: αὐτές ἀφοροῦσαν μόνο στή διοικητικο-εκτελεστική λειτουργία τῆς ἐξουσίας, τό τρίτο μόριο τῆς πολιτείας κατά τόν 'Αριστοτέλη: 10 στρατηγοί, 10 ταξίαρχοι, 1 ἴππαρχος, 10 φύλαρχοι, 1 ἴππαρχος στή Λῆμνο, 1 ταμίας τῆς Παράλου, 1 ταμίας τῆς 'Αμμωνιάδας (61): 1 ταμίας τῶν στρατιωτικῶν καί προφανῶς 10 τοῦ θεωρικοῦ²8, 1 ἐπιμελητής τῶν κρηνῶν (43, 1): 4 ἐπιμελητές τοῦ "Αρχοντα Βασιλιᾶ, γιά νά τόν δοηθοῦν στόν ἑορτασμό τῶν 'Ελευσίνιων Μυστηρίων (57, 1): 1 γραμματέας γιά νά διαδάζει στή Βουλή τῶν Πεντακοσίων καί στήν 'Εκκλησία τοῦ Δήμου ὅποιο κείμενο χρειαζόταν (54, 3).

Οἱ ἐχλεγμένοι πολίτες λοιπόν δέν ἦταν περισσότεροι ἀπό 51, ἀπό τούς ὁποίους μόνο οἱ στρατηγοί εἶχαν δύναμη καί ἀρμοδιότητες πολιτικές καί στρατιωτικές συνάμα οἱ ἄλλοι ἦσαν εἴτε στρατιωτικοί (ποτέ ἐπαγγελματίες), εἴτε ἀπλοί ὑπάλληλοι. Οἱ στρατηγοί ἀχριδῶς ἐπειδή ἦταν αἱρετοί καί εἶχαν καί πολιτικές ἁρμοδιότητες ἦταν κάτω ἀπό συνεχή ἔλεγχο<sup>29</sup>.

Φυσικά εἶναι αὐτονόητο πώς κληρονομικοί ἄρχοντες δέν ὑπῆρχαν στήν ᾿Αθήνα· θά ἦταν τελείως ἀσυμδίδαστο μέ τήν ἔννοια τῆς δημοκρατίας, ὅπως τουλάχιστο τήν ἐννοοῦσαν στήν Ἑλληνική ᾿Αρχαιότητα.

### Άρχές διορισμένες

Νά περάσουμε τώρα στόν διορισμό. Οἱ διορισμένοι ἦσαν ἐλάγιστοι καί δευτερεύουσας πολι-

τικῆς ἐμβέλειας: δέν ἦταν παρά ἔξι, καί οἱ πρωτοδουλίες τους ἦταν σαφῶς καθορισμένες ὁ Ἄρχοντας Βασιλιάς, ὁ Πολέμαρχος καί ὁ Ἐπώνυμος Ἄρχοντας, οἱ τρεῖς πρώτοι ἀπό τούς ἐννέα ἄρχοντες διόριζαν καθένας δύο παρέδρους αὐτοί δέδαια οἱ πάρεδροι, ὅπως καί κάθε ἀξιωματοῦχος, λογοδοτοῦσαν μετά τό πέρας τῆς θητείας τους, ἡ ὁποία ταυτίζόταν μέ τή θητεία τοῦ ἄρχοντα πού τούς διόριζε (56, 1).

"Αλλοι διορισμένοι: κάθε ταξίαρχος διόριζε τούς λοχαγούς του (61, 3). Ο 'Αριστοτέλης δέν άναφέρει πάλι τόν ἀριθμό τους, ὅμως μποροῦμε νά τόν συναγάγουμε, μιά καί καθένας ταξίαρχος ἦταν ἡγέτης τῶν ὁπλιτῶν τῆς φυλῆς του καί ὁ λοχαγός ἡγέτης τῶν ὁπλιτῶν τοῦ δήμου στόν ὁποῖο ἀνῆκε κι ὁ ἴδιος. 'Αφοῦ λοιπόν οἱ δῆμοι ἦταν 100 (Ἡρόδ. Ε, 69), 10 κατά φυλή, — δέν πειράζει ἄν τό ξαναθυμίζουμε — οἱ λοχαγοί ἦσαν κι ἐκεῖνοι 100.

Συμπερασματικά διαπιστώνουμε πώς δίπλα στούς 7.000 περίπου πολίτες κληρωτούς στά διάφορα άξιώματα τῆς πόλης, ὑπῆρχαν 51 αίρετοί, ἀπό τούς ὁποίους μονάχα οἱ δέκα στρατηγοί εἶχαν καί πολιτικές άρμοδιότητες, καί 106 διορισμένοι, ἀπό τούς ὁποίους μόνο ἔξι εἶχαν άρμοδιότητες πολιτικές, κι αὐτές δευτερεύουσες. Ἡ σύγκριση τῶν ἀριθμῶν εἶναι πολύ ἐνδεικτική, ἀποδεικτική: ἡ πρωτοκαθεδρία τῆς κλήρωσης ὡς τρόπου ἀνάδειξης τῶν ἀρχῶν εἶναι τελείως προφανής στή δημοκρατία. Σχεδόν τό 98% τῶν ἀρχόντων-ὑπαλλήλων τῆς ᾿Αθήνας ἦσαν κληρωτοί.

Πρίν τελειώσει αὐτό τό μέρος τοῦ κεφαλαίου, πρέπει νά θυμίσουμε πώς ἡ συνήθης διάρκεια τῆς θητείας ὅλων τῶν ἀξιωμάτων ἦταν ἐνιαύσια, γιατί ἔτσι ἐφαρμόζονταν δύο — θά τίς δοῦμε ὅλες ἀργότερα — ἀπό τίς δασικές ἀρχές τῆς δημοκρατίας: ἡ πρώτη ἀρχή, δηλαδή ἡ συχνή ἀλλαγή τῶν πολιτῶν στήν ἔξουσία, ἔτσι ὥστε νά τή νέμονται ὅλοι. ἡ τέταρτη ἀρχή, δηλαδή ἡ βραχεία διάρκεια τῆς θητείας. ἀκριβέστερα: ἡ διάρκεια τῆς θητείας κάποιου ἀξιώματος πρέπει νά εἶναι ἀντίστροφη τῶν ἁρμοδιοτήτων του.

#### Σπάρτη

Το καθεστώς τῆς Σπάρτης δέν τό γνωρίζουμε τό ἴδιο καλά μέ τῆς ᾿Αθήνας. ᾿Από τίς 158 πολιτεῖες, πολιτεύματα, πού περιγράφει ὁ ᾿Αριστοτέλης³0, μόνο τό καθεστώς τῆς ᾿Αθήνας, τό ἔχουμε ξαναπεῖ, ἔχει διασωθεῖ σέ κατάσταση σχεδόν πλήρη ἀπό τίς ἄλλες 157 δέν ὑπάρχουν παρά κάποια ἀποσπάσματα πού τά βρίσκουμε

έδῶ καί ἐκεῖ σέ διάφορα ἄλλα ἀρχαῖα ἑλληνικά κείμενα. Πάντως μποροῦμε νά ἀντλήσουμε ἄμεσες πληροφορίες γιά τό καθεστώς τῆς Σπάρτης από τήν περιγραφή τοῦ Ξενοφώντα<sup>31</sup>, ή ἔμμεσες άπό τούς βίους τοῦ Πλούταρχου πού ἀφοροῦν σέ ἐπιφανεῖς  $\Sigma$ παρτιάτες $^{32}$ . Τό καθεστώς πού ἐγκατέστησε δ Λυκοῦργος στή Σπάρτη ἦταν μιά ὶδιόρρυθμη όλιγαρχία πού διευθυνόταν ἀπό τρία συλλογικά πολιτειακά ὄργανα: α) τούς πέντε Έφόρους αὐτοί ἦταν πάνω ἀπό 60 χρόνων καί ἀσκοῦσαν τήν ἀνώτατη ἐξουσία στή Σπάρτη. Αίρετοί μέ δοή<sup>33</sup>, προκάλεσαν τήν αἰχμηρή κριτική τοῦ ᾿Αριστοτέλη, ὁ ὁποῖος δέν εἶναι πάντα ἐπαινετικός γιά τόν όλιγαρχικό πόλο τῆς Ἑλλάδας. Πάντως καί τῶν παντοδύναμων Ἐφόρων ἡ θητεία δέν εἶναι παρά ἐνιαύσια κι αὐτή<sup>34</sup>. 6) Τούς δύο δασιλιάδες αὐτοί ἔπρεπε νά ἔχουν κλείσει τά 30 καί ἦταν Ισόδιοι. γ) Τούς 28 Γέροντες (Γερουσία). ήσαν κι αὐτοί ἰσόδιοι καί πάνω ἀπό 60 χρόνων $^{35}$ .

Υπῆρχε βέβαια ἡ ἀντίστοιχη Ἐκκλησία τοῦ Δήμου πού ἐδῷ στή Σπάρτη ὀνομαζόταν ᾿Απέλλα ἤ ᾿Αλία ἤ ᾿Αλιαία³6, ἀπομεινάρι ἀρχαιότερης καί δημοκρατικότερης κατάστασης πραγμάτων ἡ ᾿Απέλλα εἶχε χάσει τόν ἀποφασιστικό χαρακτήρα πού εἶχε παλιότερα καί διατηροῦσε φυσικά στό ἔπακρο ἡ Ἐκκλησία τοῦ Δήμου στήν ᾿Αθήνα· στήν ᾿Απέλλα δέν ἀπέμεινε παρά ἀπλή ἐπικυρωτική ἀρμοδιότητα³7.

Στή Σπάρτη δέν ὑπῆρχε ἰδιαίτερο δικαστικό σῶμα, ὅπως στήν ᾿Αθήνα' ἡ τριττή διάκριση τῶν λειτουργιῶν τῆς ἐξουσίας εἶναι ἄγνωστη στό πολίτευμά της, ἀκριδῶς γιατί δέν εἶναι δημοκρατικό στή Σπάρτη οἱ ἀρχές, ἡ διοικητικο-εκτελεστική, οὐσιαστικά οἱ πέντε Ἔφοροι, τά καπέλωναν ὅλα. Ἡ δικαστική ἀσκοῦνταν ἀπό τούς Ἔφορους, εἴτε ὅλους μαζί, εἴτε ἀπό κάποιους ἀνάμεσά τους. Οἱ Γέροντες δίκαζαν κι ἐκεῖνοι κάποιες δίκες, ἀλλά δέν ἔχουμε ἀκριδεῖς πληροφορίες.

Δεν μπορούμε νά συγκαταλέξουμε στή δικαστική λειτουργία τίς ἀνάλογες άρμοδιότητες τῶν βασιλιάδων κατά τίς ἐκστρατεῖες<sup>38</sup>, κάτι βέβαια πού ἦταν σύννομο καί θά τό βρούμε ἀκόμα καί στούς ᾿Αθηναίους στρατηγούς κατά τίς ἐκστρατεῖες πάλι (61, 2).

Φυσικά θά ἦταν ἀδιανόητο νά προσπαθήσουμε νά βροῦμε τήν κλήρωση στή Σπάρτη, ἡ ὁποία ἀκριδῶς θεωροῦνταν ὀλιγαρχία, κατά τόν ᾿Αριστοτέλη, «διά τό πολλά ἔχειν ὀλιγαρχικά, οἶον τό πάσας [τάς ἀρχάς] αίρετάς εἶναι καί μηδεμίαν κληρωτήν»<sup>39</sup>. Πάντως ἡ Σπάρτη, ἄν καί ἦταν δλιγαρχία, δέν ἦταν λιγότερο ἀπό τήν 'Αθήνα, πόλη ἰσοκρατική, ἕνα καθεστώς συμφιλίωσης καί δμόνοιας κι ὄχι διαφωνίας κι ἐμφύλιας διαμάχης, ὅπως ὑπήρξαν πολλές πόλεις ἑλληνικές κυρίως ἀπό τόν 8ο ὡς τόν 6ο αἰ. π.Χ. καί ὅπως εἶναι ἀκόμα τά σύγχρονα δλιγαρχικά καθεστῶτα. Ἡ δλιγαρχία στή Σπάρτη ἦταν μετριασμένη μέ μέτρα καί θεσμούς ἀντισταθμιστικούς πού ἀπεργάζονταν τήν κοινωνική εἰρήνη ἀνάμεσα στούς πολίτες.

"Όμως γιά τήν ἔννοια τῆς συμφιλίωσης καί τῆς διαμάχης θά μιλήσουμε ἀργότερα. Τώρα εἶναι καλύτερο νά ἀπαριθμήσουμε τά ἀντισταθμιστικά μέτρα καί θεσμούς τῆς Σπάρτης, πού ἔναναν τό πολίτευμά της πολίτευμα κοινωνικῆς συμφιλίωσης καί τήν προσομοίαζαν μέ τή δημοκρατία.

## 'Αντισταθμιστικά μέτρα καί θεσμοί τῆς Σπάρτης

α) "Όλα τά ἀγόρια ἐκπαιδεύονται μέ τόν ἴδιο λιτό καί αὐστηρό τρόπο, μέ στόχο νά σκληραγωγηθεῖ τό σῶμα. δέν ὑπάρχει διαφοροποίηση ἀνάμεσα σέ φτωχές οἰκογένειες καί πλούσιες. Τά κορίτσια εἶχαν ἀνάλογη σκληραγωγημένη ἀνατροφή μέχρι νά παντρευτοῦν.

6) Οἱ ἐνδυμασίες τῶν ἐνηλίχων ἦταν πολύ άπλές.

γ) Ἡ τροφή ἦταν ἡ ἴδια γιά ὅλους, ἀφοῦ ἔτρωγαν ὅλοι οἱ ἄνδρες ἰσόδια στά συσσίτια πού τά ὀνόμαζαν φιδίτια ἤ φιλίτια.

δ) Ὁ Δῆμος συμμετεῖχε σέ μία ἀπό τίς δύο ἀνώτατες ἀρχές, γιά τίς ὁποῖες μιλήσαμε ἤδη πιό πάνω, τή  $\Gamma$ ερουσία, καί ἐξέλεγε<sup>41</sup> τήν ἄλλη, τούς Έφόρους. Πραγματικά, οἱ Ἔφοροι, ἄν καί συγκέντρωναν στά χέρια τους τή διοικητικο-εκτελεστική καί τή δικαστική λειτουργία, ἦσαν πολίτες ἀπό τόν Δῆμο. Θά πρέπει νά προσθέσουμε πώς ποτέ δέν ξαναεκλέγονταν τά ἴδια πρόσωπα ώς "Εφοροι" γιατί, ὅπως τό ἔχουμε ἐπαναλάβει πολλές φορές, ή ἐνιαύσια θητεία καί ἡ μή ἐπανεκλογιμότητα (μέ τήν εὐρεία τοῦ ὅρου ἔννοια, ἡ μή «ἐπαναδειξιμότητα», ἄν θά μπορούσαμε νά φτιάξουμε εναν τέτοιο δρο, γιά νά συμπεριλάδουμε καί τήν κλήρωση) τοῦ ἴδιου προσώπου γιά τίς άρχές, τή διοικητικο-εκτελεστική λειτουργία τῆς έξουσίας, ἦσαν θεσμοί σταθεροί πανελλήνιοι. Οί Γέροντες ἐκλέγονταν ἀνάμεσα στούς «καλούς καγαθούς»<sup>42</sup>, δηλαδή τούς ἀριστοκράτες, τούς πιό πλούσιους.

ε) ή νομισματική μεταρρύθμιση τοῦ Λυ-

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma \ KONTO\Sigma$ 

κούργου: κατάργησε τά νομίσματα ἀπό πολύτιμα μέταλλα καί εἰσήγαγε τά σιδερένια νομίσματα, τά ὁποῖα, γιά νά ἔχουν μεγάλη ἀξία, ἔπρεπε νά εἶναι ὀγκωδέστατα, κι αὐτό τά ἔκανε δυσμετάφερτα καί δύσχρηστα. Ἔτσι, τό ἐμπόριο ἔγινε πολύ δύσκολο, ὁ πλουτισμός ἀποθαρρύνθηκε καί φυσικά ἡ διαφορά στίς περιουσίες, καθώς καί ἡ οἰκονομική ἀνισότητα, ὑπῆρξαν περιορισμένες 43.

ζ) Σέ κάποια ρήτρα σπαρτιατική ὑπῆρχε ἡ φράση: «δάμωι δ' ἀγοράν εἶμεν καί κράτος» 44, πού σημαίνει: «Νά ἔχει ὁ Δῆμος ἀγορά καί δύναμη». Θά πρέπει νά ἐπισημάνουμε πώς σ' αὐτή τή φράση ὑπάρχουν οἱ δύο λέξεις συνθετικά (δάμος-κράτος) τῆς λέξης δημοκρατία, στή δωρική της μορφή, δηλαδή δαμοκρατία. Ἡ λέξη ἀγορά εἶναι συνώνυμο τῆς λέξης ἐκκλησία.

η) Οἱ Θηβαῖοι λέγουν ὅτι ἡ Σπάρτη εἶχε «ἰσονομον ὀλιγαρχίαν» 5, δηλαδή δημοκρατική ὀλιγαρχία, ἄν σκεφθοῦμε πώς ἡ λέξη ἰσονομία εἶναι συνώνυμη μέ τή λέξη δημοκρατία, ὅπως τό εἴδαμε στήν ἀρχή αὐτοῦ τοῦ ὑποκεφαλαίου.

Διαπιστώνουμε λοιπόν πώς ή Σπάρτη, ἄν καί δλιγαρχία, ἦταν πολύ λιγότερο δλιγαρχική ἀπό τίς σύγχρονες Κοινοβουλευτικές (ἤ ἀντιπροσωπευτικές) Ὁλιγαρχίες, γιατί ἡ θητεία τῶν Ἐφόρων, οἱ ὁποῖοι ἦσαν τό ἀνώτατο πολιτειακό ὅργανο στή Σπάρτη, ἦταν κι αὐτή ἐνιαύσια καί φυσικά καί ὁ σπαρτιατικός νόμος ἀπαγόρευε τά ἔδια πρόσωπα νά ἐπανεκλεγοῦν στό ἴδιο ἀξίωμα ἐπίσης οἱ Ἔφοροι δέν ἦταν προβλέψιμοι, γιατί ἐκλέγονταν χωρίς προεκλογική ἐκστρατεία.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 3. "Ολα αὐτά τά τοπωνύμια εἶναι στόν νότο τῆς Γαλλίας, νοτιοδυτικά τοῦ Μονπελιέ. Τό Ποΐλ εἶναι μιά κοινότητα 500 κατοίκων πού συνήθως δέν τήν ἔχουν οὔτε οἱ ἐγκυκλοπαίδειες οὔτε τά λεξικά, ἐπειδή ἀκριδῶς εἶναι πολύ μικρή.
- 4. Ἡ Ἱστορία τῆς ᾿Ανθρωπότητας μᾶς ἔχει δείξει πολύ συχνά, τόσο κατά τούς Μακεδονικούς Ἑλληνιστικούς Χρόνους ὅσο καί κατά τούς Ρωμαϊκούς Βυζαντινούς ἀλλά καί τούς νεότερους τόσο στήν Εὐρώπη ὅσο καί ἀλλοῦ, πώς ὑπάρχουν κι ἄλλοι τρόποι ἀνάδειξης ἢ διαδοχῆς τῶν ἀρχόντων. Ἔνας τέτοιος τρόπος εἶναι οἱ συχνές ἢ καί ἀλλεπάλληλες δασιλικές δολοφονίες εἶναι φορές πού οἱ δολοφονίες ἐκτελέστηκαν ἀπό τούς ἴδιους τούς δασιλικούς διαδόχους. ϶λλλοτε πάλι κάποια ἐπανάσταση ἀντικατέστησε μιά όλιγαρχία μέ μιάν ἄλλη ἢ κάποια στρατιωτική δύναμη ἐξωτερική ἀλλάζει δίαια τό πολίτευμα ένός κράτους, γιά νά διευκολύνει τή θέσπιση κάποιου ἄλλου πολιτεύματος ἢ τήν ἐγκατάσταση κάποιας ἄλλης ἰθύνουσας διμάδας, χωρίς ἀλλαγή τοῦ πολιτεύματος, κατά τόν ᾿Αριστοτέλη (Πολ. Ε, 1301a 19-1317a 27). Τά καθεστῶτα καί οἱ ἀρ-

χές μέσα στό ἴδιο καθεστώς ἀλλάζουν γιά διάφορους λόγους καί μέ πολυποίκιλα προσχήματα ἀλλά πάντα ἐξαιτίας τῆς ἀνθρώπινης δράσης κι ὄχι κάτω ἀπό τήν ἐπίδραση κάποιου θεοῦ ἢ κάποιου ὑπερβατικοῦ κοινωνικοῦ νόμου πού λειτουργεῖ πάνω ἀπό τήν ἀνθρώπινη θέληση. Καί βέβαια ὑπάρχουν πολλοί τρόποι ν' ἀλλάξουν οἱ ἄρχοντες, ὅμως ἐδῶ μιλᾶμε γιά τούς συνήθεις, μή βίαιους καί τακτικούς σέ καθένα ἀπό τά τρία πολιτεύματα τρόπους. Καί φυσικά θά πρέπει νά θυμόμαστε πώς κανένα καθεστώς δέν χρησιμοποιεῖ ἔνα καί μοναδικό τρόπο ἀνάδειξης καί διαδοχῆς τῶν ἀρχόντων του ἀκόμα καί ἡ μοναρχία χρησιμοποιεῖ τρεῖς καί γιά τή διαδοχή, τό κληρονομικό δικαίωμα, τόν διορισμό καί τή δολοφονία.

- 5. Θά δοῦμε ἀχριδῶς στή συνέχεια πώς τήν ἐποχή τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας, κάποιοι ἄρχοντες ἦταν ἐξουσιο-δοτημένοι νά προσλαμβάνουν, νά διορίζουν, πρόσωπα τῆς ἀρεσκείας τους, γιά νά τούς βοηθήσουν στή διεκπεραίωση τῶν καθηκόντων τους ἡ διάρκεια τῆς θητείας τῶν διορισμένων ἐξαρτιόταν ἀπό τή διάρκεια συνήθως βραχεία, ἐνιαύσια (3,4 καί 43,2 καί 44,3 καί 45,3) τῆς θητείας αὐτῶν πού εἶγαν τήν ἐξουσιοδότηση να διορίσουν.
  - 6. По<br/>λ. В, 1270b, 25-28 ха<br/>і $\Delta,$ 1295<br/>а 31-33.
- 7. Γκαίτε, Φάουστ, Μετφρ. Κων. Χατζόπουλος, εκδ. ΕΣΤΙΑ, 'Αθήνα 1916, σελ. 57.
- 8. Συνήθως πιστεύεται πώς ή διάχριση τῶν τριῶν λειτουργιῶν τῆς ἐξουσίας εἶναι νεωτερισμός πού ἔχει εἰσαχθεῖ στήν πολιτική θεωρία ἀπό τόν Ἄγγλο Τζόν Λόκ ή τόν Γάλλο Μοντεσκιέ. Ὁ Ζάν Ἐμπονέ (Jean Aubonet), Γάλλος έλληνιστής, σχολιαστής καί μεταφραστής τῶν Πολιτιχῶν στίς ἐκδόσεις «Μπιντέ» (Budé), βρίσκοντας τήν τριττή αὐτή διάκριση μέσα στό ἀριστοτέλειο κείμενο, καί λίγο πολύ ἄναυδος, ἄν ὄχι ἐνοχλημένος, φαίνεται, ἀπό τό ευρημά του γράφει στήν πολύ άξιόλογη εἰσαγωγή του: «'Ο 'Αριστοτέλης διακρίνει τρία στοιχεῖα [μόρια, εἶναι ὁ ὅρος που χρησιμοποιεῖ ὁ Σταγειρίτης], τίς τρεῖς ἐξουσίες πρίν ἀπό τά γνωστά γραμμένα...» σελ. ΙΧΧΧΝΙ. «Γνωστά γραμμένα» γιά τόν 'Ομπονέ εἶναι προφανῶς τά κείμενα τοῦ Μοντεσκιέ ἢ ἴσως καί τοῦ Λόκ. Θμως, γιά νά ποῦμε τήν ἀλήθεια, ή διάχριση τῶν τριῶν ἐξουσιῶν, ἤ τῶν τριῶν λειτουργιῶν τῆς ἐξουσίας, κατά τή σύγχρονη ἑλληνική νομική ἐπιστήμη, εἶναι ἐπινόηση πολύ παλιά γιά τόν ἑλληνικό χῶρο. Μελετᾶμε τό ζήτημα σέ κάποιο ἀπό τά κεφάλαια πού ἀχολουθοῦν: πρός τό παρόν παραθέτουμε ἕνα ἀπόσπασμα ἀπό τήν Άθηναίων Πολιτεία, ἀπ' ὅπου συμπεραίνεται πώς δ «νεωτερισμός τοῦ Μοντεσκιέ» χρονολογεῖται στήν Αθήνα τουλάχιστον ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Σόλωνα, δηλαδή τό 594/3 (ἤ τό 591/0, κατ' ἄλλους) π.Χ: «['O Σόλωνας] διαίρεσε τούς πολίτες σύμφωνα μέ τήν περιουσία τους σέ τέσσερις φορολογικές κλίμακες, ὅπως ἀκριδῶς εἶγε γίνει διαίρεση καί πρότερα, σέ πεντακοσιομέδιμνους, ίππεῖς, ζευγίτες καί θῆτες [6λ. κεφ. Δημοκρατία καί φορολογία, σελ. 321]. Καί ἐνῶ τίς ἄλλες ἀρχές [ἐκτελεστιχή], δηλαδή τούς ἐννέα ἄρχοντες, τούς ταμίες, τούς πωλητές, τούς ἕντεκα καί τούς κωλακρέτες, τίς ἀπένειμε νά τίς ἄρχουν ἀπό τούς πεντακοσιομέδιμνους, τούς ίππεῖς καί τούς ζευγίτες, ἀποδίδοντας τήν ἀρχή στόν καθένα ἀνάλογη μέ τήν περιουσία του, σ' αὐτούς πού συγκαταλέγονταν στούς θητες, τούς έδωσε μόνο τή συμμετοχή στήν Έχκλησία τοῦ Δήμου [νομοθετική] καί στά δικαστήρια [δικαστική]» (7, 3).
- 9. Στήν πραγματικότητα, ό νέος τῶν 18-20 χρόνων ἔκανε τή στρατιωτική του θητεία καί δέν εἶχε τό δικαίω-

μα νά ἐγκαταλείψει τό στράτευμα παρά μόνο σέ πολύ εἰδικές περιπτώσεις: κατ' οὐσία, ὁ νέος ᾿Αθηναῖος συμμετεῖχε στήν Ἐκκλησία τοῦ Δήμου μετά τὰ εἴκοσί του (42).

10. 26, 4 καί 46, 1. Άργότερα πάντως ἀποφάσισαν οἱ 'Αθηναῖοι νά ἐπιτραπεῖ στούς πολίτες πού εἶχαν χάσει τήν 'Αθηναία νόμιμη σύζυγό τους, νά δηλώσουν, ἄν εἶχαν παιδιά καί μέ ἄλλες γυναῖκες, ποιανῆς, μόνο μίας, θεωροῦσαν τά παιδιά νόμιμα, δηλαδή 'Αθηναίους πολίτες (6λ. Δημοσθ. Κατά τοῦ 'Αριστοκράτη, 53). 'Αξίζει βέβαια νά ἐπισημάνουμε ὅτι μόνο μέ μιά γυναίκα εἶχε δικαίωμα κάθε πολίτης νά γεννᾶ 'Αθηναίους πολίτες. Αὐτό ἦταν μέσα στό πνεῦμα τῆς ἰσότητας καί τῆς δημοκρατίας, γιά νά μήν μπορεῖ κανένας πλούσιος 'Αθηναῖος νά κάνει πολλούς πολίτες καί νά ἀποκτήσει δύναμη μεγαλύτερη ἀπό τούς ἄλλους.

Ἡ ἀλλαγή τοῦ ψηφίσματος τοῦ Περικλῆ πού ἐπέτρεψε καί παιδιά νόμιμα ἀπό μή ᾿Αθηναία ἔγινε, φαίνεται, γιά χάρη τοῦ ἴδιου τοῦ Περικλῆ, στήν ἀρχή τοῦ Πελοποννησιαχοῦ Πολέμου. Ὁ μεγάλος ᾿Αθηναῖος ἡγέτης θά ἔμενε νομικά ἄτεκνος, ἐπειδή τά δύο νόμιμα τέκνα του πέθαναν ἀπό τόν λοιμό πού ἔπληξε τήν ᾿Αθήνα στά πρώτα χρόνια τοῦ Πελοποννησιαχοῦ Πολέμου. Τοῦ ἔμενε ὅμως ἕνας γιός πού εἶγε ἀποκτήσει μέ τήν ᾿Ασπασία, πού ὀνομαζόταν κι αὐτός Περικλῆς καί ὁ ὁποῖος πῆρε μέρος ὡς στρατηγός στή ναυμαχία τῶν ᾿Αργινουσῶν (406 π.Χ) καί καταδικάστηκε σέ θάνατο μαζί μέ ἄλλους έφτά συστράτηγούς του. Ἡ παρά τή νίκη δίκη καί καταδίκη τῶν ὀκτώ στρατηγῶν ἀπό τό δικαστήριο τῆς Ἡλιαίας, ὀφειλόταν στό γεγονός ὅτι δέν μπόρεσαν νά περισυλλέξουν, έξαιτίας τῆς τρικυμίας, τούς ναυαγούς συμπολίτες καί συμπολεμιστές τους. Γιά τήν ίστορία: τελικά ἐκτελέστηκαν μόνο ἔξι στρατηγοί ἀπό τούς δέκα οί 'Αριστοκράτης, Διομέδοντας, Περικλῆς, 'Ερασινίδης, 'Αριστογένης καί Θράσυλλος' προφανῶς εἶναι άλλος ἀπό τόν συνεργάτη τοῦ Θρασύδουλου. Ὁ Πρωτόμαχος κι δ 'Αριστογένης δέν γύρισαν στήν 'Αθήνα μετά τή ναυμαχία, γιατί πρόδλεψαν τί θά συνέβαινε. Γλύτωσε κι δ Κόνωνας, γιατί δέν εἶχε πάρει μέρος στή ναυμαχία, καί δ 'Αρχέστρατος πού ύπηρετοῦσε στήν 'Αττική (Ξενοφ. Έλληνικά, Α, 5, 16· 6, 29· 7, 2 και 34).

- 11. Ό Θουκιδίδης (Η, 72) προτιμᾶ νά γράψει ὅτι οἱ ᾿Αθηναῖοι δέν βρίσκονταν στίς συνελεύσεις τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Δήμου ἐξαιτίας τῶν ἔξω ἀπό τὴν ᾿Αττική ὑπηρεσιῶν τους. Κι ἔγραφε σωστά ὁ μεγάλος ἱστορικός, γιά τἡν ἐποχή του. Μέ τό τέλος ὅμως τοῦ Πελοποννησιακοῦ Πολέμου καί τήν ἤττα τῆς ᾿Αθήνας, ἡ ᾿Αθηναϊκή Συμμαχία εἶχε διαλυθεῖ καί οἱ ᾿Αθηναῖοι δέν ἔτρεχαν γιά ἐπιτήρηση τῶν Συμμάχων.
- 12. Πρόλ. 41, 3 καί Πολ. Ζ, 1317b 35-37 καί 'Α-ριστφ. Έχκλησιάζουσες, 184 κ.έ, 300 κ.έ. καί Ξενοφ. Έλλην. Δ, 8, 31. Φαίνεται πώς ὰργότερα ὁ ἐκκλησιαστικός μισθός αὐξήθηκε καί ἔγινε μιά δραχμή (ἔξι ὁδολοί) γιά τίς κανονικές συνελεύσεις καί ἐννιά ὀδολοί γιά τήν κύρια κάθε πρυτανείας. Στή διάρκεια κάθε πρυτανείας γίνονταν τέσσερις συνελεύσεις: μία κύρια καί τρεῖς κανονικές (43, 3-4 καί 62, 2).
  - 13. 24, 3 καί 63-68.
  - 14. 42, 1 καί 45, 1-3 καί 53, 2 καί 55, 2.
- 15. Οἱ ἀρχαιότερες φυλές ἦταν τέσσερις καί ἀποκαλοῦνταν ἰωνικές, γιατί ἀποδίδανε τή δημιουργία τους στόν Ἰωνα καί στούς τέσσερις γιούς του. Ὁ Κλεισθένης τίς ἔκανε δέκα (21, 2). Οἱ δήμοι ἦταν έκατό δέκα κατά φυλή τόν 5ο πρίν τή χρονολόγησή μας (Ἡρόδοτος, Ε΄,

69 καί 22, 7). Στό ἐδάφιο αὐτό τῆς ᾿Αθηναίων Πολιτείας, δ 'Αριστοτέλης ἀναφέρει ὅτι δ Θεμιστοκλῆς ἔπεισε τόν Δημο τῶν ᾿Αθηναίων τά 100 τάλαντα ἀσημιοῦ τά ἐξορυγμένα ἀπό τό ἀργυρωρυχεῖο τῆς Μαρώνειας στό Λαύριο νά μήν τά μοιραστοῦν μεταξύ τους οἱ πολίτες - θά 'παιρναν 10 δραχμές δ καθένας, γιατί ήσαν 30.000 (Ἡρόδ. Ε΄, 97, 2 καί Ζ΄, 144) — ἀλλά νά τά δανείσουν σέ 100 πλούσιους, γιά νά κατασκευάσουν 100 τριήρεις καθένας ἀπό τούς πλούσιους ἀνῆκε προφανῶς σέ καθένα ἀπό τούς ἑκατό δήμους οἱ ὁποῖοι, σύμφωνα μέ τήν Κλεισθένεια μεταρρύθμιση, εἶχαν ἀντικαταστήσει τίς ναυκραρίες. Βέβαια δέν θά πρέπει νά διαφεύγει ἀπό τόν νοῦ μας πώς τό δανεισμένο στούς πλούσιους 'Αθηναίους χρημα, σέ μεγάλο δαθμό θά κατέληγε τελικά στούς  $\theta \tilde{\eta} \tau \varepsilon \zeta$ , οἱ ὁποῖοι ἀποτελοῦσαν τήν τελευταία καί πολύ πιό πολυάνθρωπη φορολογική κλίμακα στήν 'Αθήνα καί τῶν ὁποίων μεγάλος ἀριθμός θά ἐργαζόταν στά ναυπηγεῖα. Ἡ κοινωνική πολιτική δέν ἦταν κάτι τό ἄγνωστο στή δημοκρατική 'Αθήνα. 'Αντίθετα...

Τά ὰρχαῖα ἑλληνικά κείμενα δέν μᾶς πληροφοροῦν γιά τόν ὰριθμό τῶν δικαστῶν κατά τούς χρόνους τοῦ Σόλωνα (594 π.Χ.). "Όμως μποροῦμε νά τούς ὑπολογίσουμε μέ βάση τούς Ἡλιαστές τῆς ἐποχῆς τοῦ Κλεισθένη. 'Αξίζει νά τό κάνουμε, μιά καί ὁ Σόλωνας εἶναι ὁ πρῶτος πού ἔφτιαξε τά λαϊκά δικαστήρια τῆς Ἡλιαίας. 6.000 ἡλιαστές (24, 3), κληρωτοί, 600 κατά φυλή (63, 1), ἀπό τούς ὁποίους κληρώνονταν οἱ διάφορες διοικητικές ὑπηρεσίες τῶν δικαστηρίων (6λ. ἐπόμενη σημείωση). Κατά κανόνα, οἱ 6.000 ἡλιαστές ὑποδιαιροῦνταν σέ 10 δικαστήρια τῶν 600 ἀτόμων. Βλέπουμε ὅτι οἱ 6.000 δικαστές ἀντιστοιχοῦν σέ 500 δουλευτές. "Έτσι μποροῦμε νά κάνουμε τόν ἀκόλουθο ὑπολογισμό:

6.000 ήλιαστές ὰντιστοιχοῦν σέ 500 βουλευτές  $\chi$  » » 400 » Ό ὑπολογισμός αὐτός δίνει:  $\chi = 400 \times 500 \times 6.000 = 4.800$  σύμφωνα μέ τό πολίτευμα τοῦ Σόλωνα. Προφανῶς 100 δικαστές κατά ναυκραρία. Ἡ ναυκραρία ἦταν ἡ τερματική ἐδαφικο-πολιτική ὑποδιαίρεση πού ἀντικαταστάθηκε μέ τόν δῆμο ἀπό τόν Κλεισθένη (21, 6). Οἱ ναυκραρίες ἦσαν συνολικά 48 (= 4 φυλές  $\times$  τριττύες  $\times$  4 ναυκραρίες) (8, 3) καί ἀντικαταστάθηκαν ἀπό 100 δήμους.

- 16. Ἡ Ἐχκλησία τοῦ Δήμου ἀκύρωσε δύο φορές τήν ἀπόφαση τῆς Ἡλιαίας α) ἐναντίον τοῦ ᾿Αλκιδιάδη καί δ) ἐναντίον τοῦ Δημοσθένη. Βλ. Ξεν. Ἑλλην. Α, 4, 10. Πλούτ. ᾿Αλκιδ. 27, 32 καί Δημοσθ. 27.
- 17. Τά ἐδάφια **24, 3** καί **68, 1** καί **65, 2** καί **63, 1** καί **66, 1-2** καί **67, 3** καί **68, 2** μᾶς ἐπιτρέπουν νά ὑπολογίσουμε τούς ἀριθμούς τῶν δικαστῶν πού δίκαζαν καί πού μπορεί νά έφταναν τούς 1.500, καί τούς αντίστοιχους 100-300, οί δποῖοι ἀφοροῦσαν στίς διοιχητικές ἀρχές τῶν δικαστηρίων, καθώς ἐπίσης καί στίς διάφορες άρμοδιότητες τῶν διοικητικῶν ἀρχῶν. ᾿Απαριθμοῦμε αὐτές τίς ἀρχές: ὁ πρόεδρος τοῦ καθενός ἀπό τά δέκα δικαστήρια, πού κληρωνόταν ἀπό ἕναν ἀπό τούς θεσμοθέτες. Ὁ πρόεδρος αὐτός κλήρωνε ἕναν ἐπιτηρητή τῆς κλεψύδρας, τέσσερις ἐπιτηρητές τῆς ψηφοφορίας γιά τήν ἀπόφαση, ἕναν ἐπιτηρητή γιά τά σύμβολα, τά κέρματα εἰσόδου στό δικαστήριο, ἕναν ἐπιτηρητή γιά τό σύμβολο μέ τό γράμμα Γ πού σήμαινε πώς ὁ δικαστής ἔπρεπε νά πάρει τόν δικαστικό μισθό, δηλαδή τρεῖς ὀβολούς. "Όλες αὐτές οἱ διοιχητικές ἀρχές κληρώνονταν ἀπό τούς 1.000 συμπληρωματικούς ήλιαστές. Οι 6.000 ήλιαστές κληρώνονταν στήν άρχή κά-

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma KONTO\Sigma$ 

θε χρόνου στό Θησεῖο (62, 1), 600 κατά φυλή παλιότερα μάλιστα φαίνεται πώς κληρώνονταν 60 κατά δημο, άλλά, ἐπειδή γίνονταν διάφορες ἀγοραπωλησίες σχετικά με τό δικαστικό ἀξίωμα στούς δήμους, ἀποφάσισαν νά κληρώνονται οί 600 δικαστές κάθε φυλης ἀπό ὅλη τή φυλή.

Ο Άριστοτέλης χρησιμοποιεῖ τόν δρο ἀρχές, ὅπως γιά τήν ἐκτελεστικο-διοικητική λειτουργία, ἄν καί δέν ὑπῆρχε καμία σχέση ἀνάμεσα στίς ἀρχές τῶν δικαστηρίων καί ἐκείνες τῆς διοικητικο-εκτελεστικῆς. Ὁ ὅρος ἀργαί χρησιμοποιεῖται ἀπό τόν φιλόσοφο μέ σημασία γενική, ὅπως ἄλλωστε χρησιμοποιεῖται καί ὁ ὅρος ἀρχαιρεσίαι>αίροῦμαι [= έκλέγω] τάς ἀργάς), μιά καί δέν ὑπῆρχε κάποιος ἀνάλογος ὅρος (\*ἀρχοκληρωσίαι [κληρώνω τίς ἀρχές] γιά παράδειγμα), ἀκόμα καί στήν ἴδια τήν ᾿Αθήνα, ὅπου περισσότερο ἀπό τό 99% τῶν ἀρχόντων ἦσαν κληρωτοί. Πρβλ. Γ, 1281b 32-34, 1282a 12-14, 1298a 19-24, Z, 1317a 1-10. Τό γεγονός ὅτι δέν ὑπῆρχαν βουλευτές ἤ δικαστές ἐπαγγελματίες, ὅτι κάθε ᾿Αθηναῖος πολίτης μποροῦσε νά άναλάβει καί νά ἐκπληρώσει κάθε ἀξίωμα καί ὅτι τό ἴδιο πρόσωπο ήταν νομοθέτης στήν Έκκλησία τοῦ Δήμου καί ἄρχοντας συνάμα ως μέλος τῆς Βουλῆς ἤ νομοθέτης στήν Έκκλησία τοῦ Δήμου καί συνάμα δικαστής στήν Ήλιαία, δέν σήμαινε πώς δέν ύπῆρχε διάκριση τῶν τριῶν λειτουργιῶν τῆς ἐξουσίας. Εἶναι ἀλήθεια πώς ὁ ἐπαγγελματισμός στή διαχείριση τῆς ἐξουσίας σήμερα δέν ἐπιτρέπει νά καταλάδουμε τόν μή ἐπαγγελματισμό τῶν ᾿Αθηναίων.

Εἶναι προφανές ὅτι οἱ ἀστικές ὑποθέσεις κρίνονταν ἀπό ἕναν ἀριθμό ἡλιαστῶν πιό περιορισμένο καί περιττό, μονό, γιά νά ἀποφεύγεται ἡ ἰσοψηφία, ἐνῶ οἱ ποινικές δικάζονταν ἀπό ζυγό ἀριθμό ἡλιαστῶν, μιά καί ἡ ἰσοψηφία στίς ποινικές ὑποθέσεις συνεπαγόταν, ὅπως καί σήμερα, κατ' ἀντιγραφή ἀπό ἐκείνους, τήν ἀθώωση τοῦ κατηγορούμενου (49, 1).

18. Οι 40 δικαστές δίκαζαν υποθέσεις μέχρι δέκα δραχμές (53, 2), οι διαιτητές δίκαζαν πρωτόδικα υποθέσεις μεγαλύτερες ἀπό δέκα δραχμές καί, σε περίπτωση εφεσης, εἰσῆγαν σε δικαστήριο πού ἀποτελοῦνταν ἀπό 201 ἡλιαστές τίς υποθέσεις μέχρι 1.000 δραχμές, καί σε δικαστήριο 401 ἡλιαστῶν τίς πάνω ἀπό 1.000 δραχμές υποθέσεις (53, 3).

19. Αὐτός ὁ ἄρχοντας ἀσκοῦσε τίς ἀνώτατες ἱερατικές ἀρμοδιότητες (51), κάτι σάν ἀρχιεπίσκοπος ἤ πατριάρχης γιά τούς Ὀρθόδοξους καί καρδινάλιος ἤ πάπας γιά τούς Καθολικούς. Διαπιστώνουμε λοιπόν ὅτι καί ἡ ἱερατική ἀνώτατη ἐξουσία ἦταν κληρωτή καί ἐνιαύσια στήν ἀρχαία ᾿Αθήνα. Δές ἐπίσης τούς ἱεροποιούς.

20. Καί σέ χρόνους παρωχημένους, ὅταν ἡ θητεία τῶν ἀρχόντων ἦταν δεκαετής, ποτέ τό ἴδιο πρόσωπο δέν ἐπανερχόταν στό ἴδιο ἀξίωμα, γιατί φαίνεται ὅτι ἀπό πολύ νωρίς οι Ἔλληνες ἤθελαν νά ἀποφύγουν τόν ἐπαγγελματισμό στήν ἐξουσία. Πρβλ. Κατάλογος τῶν αἰρετῶν ἀρχόντων τῆς ᾿Αθήνας, Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους, Ἦχοτική ᾿Αθηνῶν, τόμ. Γ2, σ.σ. 238-240, ᾿Αθήνα 1972.

21. Θπου πάρα πάνω. Πρόλ. Θουκ. Β,2.

22. Τό δεκαδικό μετρικό σύστημα εἶναι τό πιό ἀρχαῖο καί τό πιό γενικευμένο· δέν ὑπάρχει γλώσσα πού νά μήν τό χρησιμοποιεῖ. Ὁ Ἄνθρωπος, πρίν δεῖ γύρω του, κοίταξε καί χρησιμοποίησε τά δάχτυλά του σάν πρῶτο ἀριθμητήρι. Ἔτσι κάθε γλώσσα ἔχει δέκα λέξεις διαφορετικές γιά τούς ἀριθμούς 1 ἔως 10· οἱ ὰριθμοί 11, 12 κ.λπ. ἐκφράζονται μέ λέξεις πού εἴτε σημαίνουν δέκα καί ἕνα (ἤ ἕνα καί δέκα) εἴτε μέ λέξη πού προέργεται ἀπό τή σύνθεση τῶν

λέξεων πού σημαίνουν δέχα χαί ενα. 'Από τό 20 μέχρι τό 90 ύπάρχουν δχτώ λέξεις πού σημαίνουν τά διάφορα πολλαπλάσια τοῦ δέχα. Το 100, ἐπειδή εἶναι δέχα φορές δέχα, λέγεται μέ χαινούργια λέξη· τό ἴδιος συμβαίνει χαί μέ τό 1.000 χλπ.

Ὁ ἀριθμός 10 χυριαρχεῖ σ' ὅλους τούς πολλαπλασιασμούς μέ διάφορους τρόπους. Ἄν ὁ Πυθαγόρας ἢ ἄλλοι ἐφεύραν τήν τετραχτύ (τετραχτύς στά ἀρχαῖα) καί ἀπέδωσαν κάποια μυστική δύναμη ἢ σημασία στόν ἀριθμό 10, εἶναι κάτι τό δευτερεῦον. Ὁ Ἄνθρωπος εἶχε παντοῦ καί πάντα δέκα δάχτυλα, πέντε σέ κάθε χέρι, κι αὐτό ἢταν πού καθόρισε τόν τρόπο τῆς ἀριθμησης, ὅπως τό ἀποδείχνουν τά ἀττικά ἀκροφωνικά ἀριθμητικά σύμδολα, τά λατινικά ἀριθμητικά σύμδολα καί τά σύμδολα τῆς γραμμικῆς γραφῆς B.

Μεριχές γλώσσες χρησιμοποιούν δοηθητικά τήν άριθμητική δάση 20, γιατί οί χρῆστες τῶν γλωσσῶν αὐτῶν μετροῦσαν, φαίνεται, καί τά δάχτυλα τῶν ποδιῶν ἐπίσης. "Έτσι στά γαλλικά μετά τό 60 μετροῦν μέχρι τό 19: τό 79 λέγεται 60 καί 19, ἐνῶ τό 80 λέγεται τέσσερα εἰκοσάρια. Στά ἀλδανικά τό 20 εἶναι καινούργια λέξη πού δέν σημαίνει δύο φορές δέκα, ὅπως σχεδόν παντοῦ στόν κόσμο τό ἀλδανικό 40 σημαίνει δύο φορές 20. Στά δανέζικα τό 60 λέγεται τρεῖς φορές 20, ἐνῶ τό 50 λέγεται τρεῖς φορές 20 μεῖον μισή εἰκοσάδα. Τό 80 λέγεται τέσσερις φορές 20 καί τό 70 πάλι 4 φορές 20 μεῖον μισή εἰκοσάδα. Καί τέλος τό 100 λέγεται πέντε φορές 20 καί τό 90 πάλι 5 φορές 20 μεῖον μισή εἰκοσάδα. Πρόλ. 'Άριστ. Προσδλήματα, 910 15, 3 καί Σταμάτης (1976), σελ. 35.

23. Τά πρῶτα νομίσματα κόπηκαν ἀπό τούς Ἰωνες ἤ τούς Λυδούς στίς ἀκτές τῆς Μικρασίας, κατά τά τέλη τοῦ 7ου αί. π.Χ. (Οἰκονομίδης, 1996, σελ. 15). Στόν έλλαδικό χῶρο τά πρῶτα νομίσματα, οἱ χελῶνες, κόπηκαν μετά τό 570 π.Χ. στήν Αἴγινα ἀπό τόν τύραννο Φείδωνα. "Ομως, καθώς ή ἐπικοινωνία ἦταν πολύ πυκνή ἀνάμεσα στίς έλληνικές πόλεις καί κυρίως ἀνάμεσα στήν Ἰωνία καί τήν 'Αττική, πού τή θεωροῦσαν ώς «τήν πιό σεβάσμια...γῆ τῆς Ἰωνίας» (5, 2), καί πολύ πιό εὔκολη ἀνάμεσα στήν Αἴγινα καί τήν ᾿Αττική, χάρη στή μικρή ἀπόσταση. Έπομένως, κι ἄν ἀκόμα εἶναι ἀλήθεια πώς οἱ ᾿Αθηναῖοι ἔκοψαν νόμισμα μόνο τήν ἐποχή τοῦ Πεισίστρατου, δέν μποροῦμε νά δεχτοῦμε ὅτι δέν χρησιμοποιοῦσαν τά ἰωνο-λυδικά νομίσματα ή τά αἰγινίτικα. ᾿Απο τήν ἄλλη μεριά, πολλά εἴδη χρησιμοποιοῦνται ὡς ἐμπορεύματα γενικῆς ἀνταλλαγῆς, καί κυρίως τά κτήνη. Πολύ γρήγορα τά μέταλλα ἔχουν ἀντικαταστήσει τά ζῶα καί, σάν ἀνάμνηση ἐκείνης τῆς κατάστασης, ἔδιναν στά μεγάλα μεταλλικά τεμάχια τό σχημα κεφαλιοῦ ή δέρματος ζώου (Οἰκονομίδης, 1996, σ.σ. 13-14), ὅπως τό τάλαντο σιδήρου τοῦ 16ου αἰῶνα π.Χ. πού βρίσκεται στό Νομισματικό Μουσεῖο τῆς Αθήνας (Οἰκονομίδης, 1989, σελ. 8). Τά τεμάγια τῶν μετάλλων πῆραν ἀργότερα τό σχῆμα λεπτῆς καί ἐπιμήκους ράδδου, σούδλας, μήκους 50-60 έκατοστῶν καί διαμέτρου 1,5-2 έχι. (δβολός ἤ δβελός) στό χέρι μποροῦσε νά χρατήσει κανείς έξι ἀπό αὐτά, κι ἔτσι 6 ὀδολοί ἔκαναν μία δραχμή, δηλαδή μιά χούφτα, ἀπό τό ρῆμα δράττομαι, πού σημαίνει ἀκριδῶς ἀδράχνω, χουφτώνω. Κι ἔτσι δημιουργήθηκε ή έλληνική νομισματική μονάδα. Δέν ἔχει καί τόση σημασία ποῦ καί πότε κόπηκε ἡ πρώτη δραχμή ὡς νόμισμα, οί δβολοί πάντως ύπῆρχαν ἀπό τά τέλη τοῦ 8ου αἰ. (Οἰκονομ. 1989, σ. 9). Καί εἶναι αὐτονόητο πώς κι ἄν ἀκόμα τά νομίσματα δέν ύπῆρχαν τήν ἐποχή τοῦ Σόλωνα

ἤ τοῦ Δράχοντα στήν ᾿Αθήνα, οἱ σιδερένιες μιχρές σοῦδλες, οἱ ὀδολοί, ὑπῆρχαν, κι ἔξι ἀπό αὐτούς εἶχαν τήν ἀξία μιᾶς χούφτας, μιᾶς δραχμῆς, γνωστῆς ἤδη στή Δωδεκάδελτο Ἐπιγραφή τῆς Γόρτυνας (5ος, 6ος, ἤ ἀχόμα καί 7ος αἰ. π.Χ. Περάχη, 1973, σελ. 21) μέ τή λέξη δάρχνα, πού δέν εἶναι ἄλλη ἀπό τήν χρητο-δωρική παραλλαγή τῆς λέξης δραχμή. Ἑπομένως, ὁ Σόλωνας ὑποτίμησε τούς ἕξι ὀδολούς γιά νά συμπληρώσει τήν πολιτική του μεταρρύθμιση μέ μέτρα οἰχονομιχά.

24. Τό ἐδάφιο 62, 1 λέει ρητά πώς κάθε δῆμος ἀναδείχνυε τούς βουλευτές του. Τό έδάφιο 44, 1 ἔρχεται νά ένισχύσει αὐτή τήν πληροφορία: Ὁ Ἐπιστάτης τῶν Πρυτάνεων, δ άρχηγός τοῦ Κράτους πού διέμενε ύποχρεωτικά στή Θόλο, τό πρυτανεῖο, κατά τή μονοήμερη θητεία του, γιά νά μήν ὑπάρχει ποτέ κενό ἐξουσίας, εἶχε τήν άρμοδιότητα νά υποδειχνύει μία ἀπό τίς τρεῖς τριττύες (να θυμίσουμε πώς ήταν ή τριττύς τοῦ "Αστεως, ή τριττύς τῆς Παραλίας καί ή τριττύς τῆς Μεσογείας), δηλαδή τούς 6ουλευτές μιᾶς ἀπό τίς τρεῖς τριττύες, γιά νά παραμείνει μαζί του στή Θόλο. ἔτσι μποροῦμε νά συμπεράνουμε πώς κάθε τριττύς εἶχε τούς δικούς της βουλευτές. Καί, ἐφόσον δέν συνηθιζόταν νά κληρώνουν ή νά ἐκλέγουν τούς βουλευτές ἢ τά ἄλλα ἀξιώματα μέ βάση τίς τριττύες, ἀπό ποῦ προέρχονταν οί δουλευτές τῶν τριττύων ἄν ὄχι ἀπό τούς δήμους; Εἶναι προφανές λοιπόν πώς κάθε δήμος εἶχε τούς δικούς του δουλευτές, οί όποῖοι θά ἦταν πέντε κατά δῆμο, γιά νά ίκανοποιεῖται τό πνεῦμα τῆς ἰσότητας πού ἀπαιτοῦσε ή δημοχρατία.

25. Λέω «περίπου», γιατί οἱ τέσσερις πρῶτες φυλές πρυτάνευαν γιά 36 μέρες καί οἱ έξι ἐπόμενες γιά 35. Οἱ άρχαῖοι Ελληνες μεταχειρίζονταν τό σεληνιακό ἔτος, τό όποῖο βέβαια ἔχει μόνο 354 μέρες (43, 2). Οἱ πρυτανεῖες τῶν δίσεκτων χρόνων ἦταν 39 καί 38 μέρες ἀντίστοιχα, τήν ἐποχή τοῦ ᾿Αριστοτέλη. Ἡ κλήρωση τά διευθετοῦσε όλα, κι έτσι δέν υπήρχε καμιά δυσαρέσκεια. Τό άρχαῖο έλληνικό δίσεκτο ἔτος εἶχε 384 μέρες, 13 μῆνες. Ὁ δέκατος τρίτος μῆνας παρεμδαλλόταν μετά τόν Ποσειδῶνα (σελήνη τοῦ Δεκεμβρίου), τόν ἕκτο μῆνα τοῦ ἀττικοῦ ἡμερολογίου, καί ὀνομαζόταν εἴτε Ποσειδεών Β΄ (δεύτερος ἤ ὕστερος) εἴτε δίσεχτος ἤ ἐμβόλιμος ἤ ἐμβολιμαῖος, ἄν δέν χρησιμοποιούσαν καί τήν ὀνομασία Ποσειδεών μαζί. Βλ. Ιωάν.  $\Sigma$ ταματάκου,  $\Lambda$ εξικό τῆς ἀρχ. έλλ. γλ., παράρτ.  $\Gamma$ καί πίν. Β΄ (Οι ἀττικοί μῆνες), καί Ροβέρτου Κοέν, Ἡ Άθηναϊκή Δημοκρατία. Μτφρ. Α. Κόντος, ἐκδ. ΕΙΡΜΟΣ, 'Αθήνα 1992, σελ. 292.

26. 4, 3 καί 44, 1 καί 63, 3 καί Πολ. Δ, 1299α 10 καί Z, 1316 23-24. Οἱ Ἔλληνες, μέσα στό πνεῦμα τῆς ἐσοκρατίας καί τῆς μή κατάχρησης τῆς ἐξουσίας, ἄλλαζαν σέ τακτά καί μικρά χρονικά διαστήματα τούς διαχειριστές της ἔνας χρόνος ἦταν ἡ συνήθης θητεία τόσο στίς δημοκρατίες ὅσο καί στίς δλιγαρχίες. Κανένα ἀξίωμα τῆς διοικητικο-εκτελεστικῆς λειτουργίας δέν γινόταν νά ἐπαναληφθεῖ, ἐκτός ἀπό τοῦ βουλευτῆ πού μποροῦσε νά ἐπαναληφθεῖ, πολύ σπάνια, γιά μία καί μόνο φορά (4, 3 καί 62, 3). Ἡ κοινή καταγωγή τῶν δύο πολιτευμάτων εἶναι προφανής. Πρόλ. Πλούτ. Λυκοῦργος καί Λύσανδρος.

27. Βλέπουμε πώς τά διάφορα πολιτειακά ὅργανα ἦταν συνήθως 10μελή αὐτό ἀνταποκρινόταν στίς δέκα φυλές. Ὅταν τό πολιτειακό ὄργανο ἦταν 5μελές, κάθε μέλος ἀντιστοιχοῦσε σέ δύο φυλές, κι ἄν ἦταν 20μελές, κάθε φυλή διέθετε 2 μέλη.

28. Εἶναι προφανές πώς καί οἱ ταμίες γιά τό θεωρικό

καί τή διαμονή τους θά ήσαν κι αὐτοί 10, ὅπως καί τά περισσότερα πολιτειακά ὄργανα στήν ᾿Αθήνα, ἄν καί ὁ ᾿Α-ριστοτέλης δέν λέει ρητά κάτι τέτοιο.

29. Στήν πραγματικότητα δλες οἱ ἀρχές ἦταν σέ συνεχή ἔλεγχο. Κάθε πρυτανεία ἐπιχειροτονοῦσε, ἐπικύρωνε μέ χειροτονία, μέ ἀνάταση τοῦ χεριοῦ, φανερή δηλαδή ψηφοφορία, όλους τούς ἄρχοντες (43. 4), καί κυρίως τούς προέδρους καί τούς ἐπιστάτες τῆς προηγούμενης πρυτανείας, καθώς ἐπίσης καί τούς στρατηγούς πού ἀρκετά συχνά στήν Ίστορία τῆς ᾿Αθήνας καθαιρέθηκαν καί ὑπέστησαν διάφορες ποινές βαρειές, ὅπως ὁ Μιλτιάδης πού πέθανε πληγωμένος στή φυλαχή, γιατί δέν εἶχε νά πληρώσει τά 46 τάλαντα πρόστιμο γιά τήν ἀποτυχημένη ἐκστρατεία κατά τῆς Πάρου, ἤ ὁ ᾿Αριστείδης πού ἐξοστρακίστηκε ἤ ό Θεμιστοκλῆς πού καταδικάστηκε σέ θάνατο καί μόλις πρόλαβε νά γλυτώσει φεύγοντας ἀπό τήν ᾿Αθήνα, ἤ οἱ έξι ἀπό τούς ὀκτώ στρατηγούς πού, ἄν καί νικητές στή ναυμαχία τῶν ᾿Αργινουσῶν, ὑποχρεώθηκαν νά πιοῦν τό κώνειο, γιατί δέν μπόρεσαν νά σώσουν τούς ναυαγούς συμπολίτες τους, ἤ ὁ Φωχίωνας.

Ὁ ἔλεγχος ἦταν συνεχής ἀχόμα χαί στή νομοθεσία: "Αν ὁ νόμος δέν ἦταν χαλός, ὁ εἰσηγητής του εἶχε νά ὑποστεῖ τίς συνέπειες, ὁ νόμος χαταργοῦνταν ἀπό τήν "Εχκλησία τοῦ Δήμου χαί ὁ εἰσηγητής διχαζόταν ἀπό τήν "Ηλιαία (59, 2). "Όλα αὐτά μποροῦσαν νά συμβοῦν τήν ἴδια χρονιά ἀνάλογα μέ τήν πρόταση χαί τήν ψήφιση χάποιου νόμου (δλ. Δημοσθ. Πρός Λεπτίνην, ὑπόθεση δεύτ. 1). Ή δημοχρατία δέν εὐνοοῦσε τούς ἀρχηγούς χαί γενιχά τήν ἐλίτ, ἔχοντας σαφή ροπή πρός τή φιλοσοφία τοῦ μέσου ὅρου, τοῦ μέσου ἀνθρώπου.

30. Έργο ἀναφερμένο, 6λ. Εἰσαγ. σημ. 11, σελ. 47.

31. Ξενοφ. Λακεδαιμονίων Πολιτεία (passim).

32. Πλουτ. *Βίοι Λυ*κούργου, 'Αλκιδιάδη, 'Αγησιλάου, 'Ηθικά (passim).

33. Ο Άριστοτέλης κατακρίνει συχνά καί μέ άρκετή δξύτητα τή Σπάρτη: Βρίσκει τόν τρόπο έκλογῆς τῶν Ἐφόρων καί τῶν Γερόντων «λίαν παιδαριώδη» (Πολ. Β, 12706 28 καί 1271α 10). Γιατί φαίνεται πώς ἡ ἀνάδειξη γινόταν μέ βοή, δηλαδή ἔλεγαν τό ὄνομα κάθε ὑποψηφίου καί ἡ ἀπέλλα φώναζε· σ' ὅποιου τό ὄνομα ἡ ἀπέλλα δέγαζε μεγαλύτερη φωνή, αὐτός ἐκλεγόταν.

'Αλλοῦ λέει: «['Ο νομοθέτης] τήν πόλη τήν ἔχει κάνει βέβαια ἀχρήματη ἀλλά τούς ἰδιώτες φιλοχρήματους» (Πολ. Β, 12716 16-17, πρβλ. ἐπίσης 12706 12-13). 'Ο φιλόσοφος κατακρίνει ἀκόμη τό γεγονος ὅτι ἡ ἐκτελεστική συγχέεται μέ τή δικαστική (Πολ. Β, 12706 28-31 καί 1271α 3-6). Πραγματικά ἡ δικαστική ἀσκοῦνταν ἀπό τούς 'Εφόρους ἤ τούς 'Εφόρους καί τούς Γέροντες μαζί, ἀνάλογα μέ τήν περίπτωση. 'Ακόμη, οἱ εὐθυνοδοσίες γίνονταν ὅλες στούς 'Εφόρους, ἐνῶ οἱ Γέροντες δέν εὐθυνοδοτοῦσαν.

34. Γ. Γκλότς, Η έλληνική πόλη. Μτφρ. σελ. 94.

35. Στόν ζδ. σ.σ. 94, 95, 97.

36. ἀλία στή Σπάρτη (Ἡρόδ. Ζ, 134) ἤ σέ ἄλλες δωρικές πόλεις. Πρόλ. Λίντελ-Σκότ, Λεξικό τῆς ἀρχαίας Ἑλληνικῆς, λέξεις ἀλία και ἀλιαία. Ἡ λέξη ἀλιαία εἶναι ἡ δωρική παραλλαγή τῆς λέξης Ἡλιαία, τό ἀνώτατο δικαστήριο στήν ἀθήνα σημαίνει κι αὐτή ἐκκλησία, συνέλευση. Γιά την ἴδια ἔννοια οἱ ἀρχαῖοι Ἦλληνες χρησιμοποιοῦσαν και τή λέξη ἀγορά ἀπό τό ρῆμα ἀγείρω πού σημαίνει συναθροίζω.

37. Δέν ἔχουμε πολύ σαφεῖς πληροφορίες γιά τή σπαρ-

 $AAE\Xi AN\Delta PO\Sigma KONTO\Sigma$ 

τιατική ᾿Απέλλα ἤ ᾿Αλία. Πάντως μᾶς ἀφήνεται ἡ δυνατότητα νά πιστεύουμε πώς οἱ άρμοδιότητές της ἦταν ἀνάλογες μέ ἐκείνες τῆς Κρητικῆς Ἐκκλησίας, μιά κι ὁ ᾿Αριστοτέλης κρίνει πώς « Ἔχει ἀνάλογον ἡ Κρητική τάξις πρός τήν Λακωνικήν» (Πολ. Β, 1271b 40-41). Ὁ φιλόσοφος λέει γιά τήν Κρητική Ἐκκλησία: «Καί μετέχουν ὅλοι στήν Ἐκκλησία, ἀλλά δέν ἔχει άρμοδιότητα γιά τίποτε ἐκτός ἀπό τό νά ἐπιψηφίσει τίς ἀποφάσεις μέ τούς Γέροντες καί τούς Κόσμους» (Πολ. Β, 1272a 10-12).

- 38. Пол.  $\Gamma$ , 1285a 5-10.
- 39. « Ἐπειδή ἔχει [ἡ Σπάρτη] πολλά δλιγαρχικά, ὅ-πως τό ὅτι εἶναι ὅλες οἱ ἀρχές της αἷρετές καί καμία κλη-ρωτή...» Πολ. Δ, 1294b 31-33.
  - 40. Πολ. Δ, 1294a 18-31.
- 41. Άλλοῦ (Πολ. Β, 1270b 23-28 καί 1271a 10-12) ὁ Άριστοτέλης λέει πώς οἱ δύο ἀρχές ἐκλέγονταν ἀπό τόν Δήμο καί ἀνάμεσα στούς ἀνθρώπους, πολίτες, τοῦ Δήμου, ἀρκεῖ νά ἦταν ἐνάρετοι, καλοί κάγαθοί.
- 42. Βλ. προηγ. σημ. και Πλούταρχος, Λυκοῦργος 9 καί 13 καθώς καί "Αγις, 10. "Ο Γ. Γκλότς πιστεύει ("Η έλλην. πόλη, σελ. 93), ὄχι χωρίς λόγο, πώς οἱ «καλοί κὰ-

γαθοί» ἦταν ἕνα εἶδος ἀριστοκρατῶν τοῦ πλούτου. Πραγματικά, οί κληροι της γης ήταν στήν ἀρχή 9.000, καί πολίτες μέ πλήρη πολιτικά δικαιώματα ήσαν μόνο ὅσοι ἀκριδῶς κατεῖχαν ἕνα τέτοιο κλῆρο. Οἱ κλῆροι ὅμως αὐτοί γρήγορα μειώθηκαν, γιατί δ σπαρτιατικός νόμος, γιά νά αὐξήσει τόν ἀριθμό τῶν πολιτῶν, ἀπάλλασσε ἀπό τή στρατιωτική ύπηρεσία ὅποιον εἶχε τρία ἀγόρια καί ἀπάλλασσε καί ἀπό κάθε φορολόγηση ἐπίσης ὅποιον εἶχε τέσσερα ἀγόρια. "Έτσι, δ άρχικός κλῆρος τῆς γῆς θά διαιρέθηκε καί θά ξαναδιαιρέθηκε καί τελικά κάποια στιγμή θά ἔγινε τόσο μιχρός ώστε οἱ νεογέννητοι δέν θά μποροῦσαν πιά νά συνεισφέρουν στά συσσίτια αὐτό ὅμως τούς στεροῦσε τά πολιτικά τους δικαιώματα καί δ άριθμός τῶν πολιτῶν στή Σπάρτη μειώθηκε (Πολ. Β, 1270a 37 - 1270b 6). Πάντως δ 'Αριστοτέλης φαίνεται νά πιστεύει ὅτι οἱ Γέροντες δέν ἦσαν οί πιό πλούσιοι ἀλλά οί πιό ἐνάρετοι, καί λέει πώς «Οί δέ καλοί κάγαθοί διά τήν γερουσίαν (ἇθλον γάρ ή άρχή αὔτη τῆς ἀρετῆς ἐστίν)» Πολ. Β, 1270b 24-25.

- 43. Πλουτ. Λυκ. 6.
- 44. Πλουτ. Λυκ. 6.
- 45. Θουκ.  $\Gamma$ , 62, 3.



## Άγροτική κοινωνία καί τουρισμός

### Ἡ περίπτωση τῆς Σαμοθράκης

Φάνης Μαλκίδης

### Ἡ ἀγροτική κοινωνία

Γιά τήν κοινωνιολογική σκέψη, ή ἀγροτική κοινωνία ἀντιπροσωπεύει τό κοινωνικό παρελθόν τοῦ σύγχρονου ἀνθρώπου ἀπό τό ὁποῖο προῆλθε ή νέα κοινωνία καί τό όποῖο συνυπάρχει ώς θεμέλιο μέ τό νέο παρόν. Ἡ πρώτη συνέπεια αὐτῆς τῆς ἀντίληψης εἶναι ἡ ἀναγωγή τοῦ ἀγροτικοῦ χώρου σέ ἀντίποδα τοῦ ἀστικοῦ1. Ὁ Φράντσις ὑποστηρίζει τήν ίδέα υπαρξης μιᾶς ένιαῖας άγροτικής κοινωνικής πραγματικότητας ἀναφέροντας τά έξῆς: «Προσπαθῶ νά ἀποδείξω πώς ἡ προσωπικότητα τοῦ ἀρχαίου Ελληνα χωρικοῦ, τέτοια ὅπως περιγράφεται ἀπό τόν Ἡσίοδο, ἀνταποχρίνεται πρός ὅ,τι θεωρεῖται ὡς χαραχτηριστική προσωπικότητα τῶν ἄλλων Εὐρωπαίων ἤ μή Εὐρωπαίων χωρικῶν τοῦ παρόντος ἤ τοῦ παρελθόντος. Ή ἀνάλυση τῶν Ἔργων καί Ἡμερῶν ἀποχαλύπτει ὅτι προεξάρχουν τήν ὕπαρξη ένός ξεχωριστοῦ πολιτιστιχοῦ προτύπου πού εἶναι χοινό σε δλους τούς χωρικούς»<sup>2</sup>.

Ο Ρέντφηλτ, ταυτίζοντας τούς χωρικούς τοῦ Ἡσίοδου μέ τά μέλη τῶν ἀγγλικῶν ἀγροτικῶν κοινωνιῶν καί μέ τούς ἀγρότες τοῦ Γιουκατάν στό Μεξικό, τόνιζε: «Ἄν γινόταν κάποιο καλόβολο πνεῦμα νά μεταφέρει ἔνα χωρικό ἀπό ὁποιαδήποτε ἀπό τίς τρεῖς αὐτές κοινότητες σέ ὁποιαδήποτε ἀπό τίς ἄλλες δύο καί νά τοῦ δώσει τή γνώση τῆς γλώσσας τοῦ χωριοῦ στό ὁποῖο θά τόν μετέφερε, τότε ὁ χωρικός αὐτός θά ἔνιωθε πολύ σύντομα σάν νά ἦταν στό δικό του χωριό. Καί τοῦτο γιατί οἱ βασικοί προσανατολισμοί τῆς ζωῆς θά παρέμεναν ἀναλλοίωτοι»<sup>3</sup>.

Ἡ μαρξιστική προσέγγιση, ἡ ἀντίληψη τῆς άγροτικής κοινωνίας ώς μιᾶς ένιαῖας πραγματικότητας, βρίσκεται στήν τομή μεταξύ τοῦ καπιταλιστικοῦ καί τοῦ προ-καπιταλιστικοῦ τρόπου παραγωγής. Μέ δεδομένη τήν ἐμπειρία τῶν διομηγανικών κοινωνιών ὅπως αὐτές ἐμφανίστηκαν τό 19ο αἰώνα, τό ζήτημα τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας ἐμφανίζεται μέ δύο μορφές, ώς ἀνταγωνισμός πόλης καί ύπαίθρου καί ώς ταξική πραγματικότητα, ώς χῶρος τῆς «ἀγροτιᾶς». Ὁ λενινισμός, μέ βάση τά δεδομένα τῆς ρωσικῆς ἀγροτικής κοινωνίας, αντέστρεψε τά μαρξιστικά δεδομένα πού ἀφοροῦσαν τήν ἔνταξη τῶν ἀγροτῶν στό σχῆμα ἀστοί-προλεταριάτο καί ἔθεσε τό θέμα τῆς εἰσδοχῆς καί τῆς ἐπέκτασης τοῦ σχήματος αὐτοῦ στόν ἀγροτικό χ $\tilde{\omega}$ ρο<sup>4</sup>.

Τονίζοντας αὐτό τό σχῆμα καί ἀναφέροντας τό γεγονός τῶν ἀπρόσωπων πόλεων καί ἀπό τήν άλλη τήν υπαρξη άγροτικών κοινωνιών μέ τούς στενούς προσωπικούς συναισθηματικούς δεσμούς, ὑποστήριζε τήν ἄποψή του ὅτι ὁ ἀγροτικός χῶρος τῆς διομηχανικῆς κοινωνίας ἀποτελεῖ συνέχεια αὐτοῦ τῆς προδιομηχανικῆς ἤ μή διομηχανικής. Ἡ γεωργική επανάσταση, ἡ ὁποία θεωρεῖται τό πέρασμα ἀπό τό στάδιο τῆς ἀγριότητας (νομαδικές, άλιευτικές, συλλεκτικές κοινωνίες) στό στάδιο τῆς βαρβαρότητας (χοινωνίες καλλιεργητῶν καί κτηνοτρόφων, μόνιμοι ἀγροτικοί οἰκισμοί) καί ἡ ἀστεακή, δηλαδή ἡ ἐμφάνιση τοῦ μή γεωργικοῦ μόνιμου οἰκισμοῦ, τῆς πόλης, εἶναι ἡ μεγάλη τομή πού σηματοδοτεῖ, κατά τόν Τσάιλντ, τό πέρασμα στόν πολιτισμό<sup>5</sup>. Γιά τούς έθνολόγους, αὐτό σημαίνει τήν ἀπαρχή τῆς κοι-

Ο Φάνης Μαλκίδης ('Αλεξανδρούπολη 1970) σπούδασε Οἰκονομικές Ἐπιστῆμες στό Πανεπιστήμιο Μακεδονίας καί Κοινωνιολογία στό Πάντειο Πανεπιστήμιο ἀπ' ὅπου ἀναγορεύθηκε διδάκτωρ τόν Μάρτιο τοῦ 2000. Ἐχει δημοσιεύσει ἄρθρα σέ ἐπιστημονικά περιοδικά γιά τήν ἀγροτική κοινωνία στόν Βαλκανικό χῶρο, γιά τόν κοινωνικό ἀποκλεισμό, γιά ζητήματα μειονοτήτων, γιά τίς σχέσεις κέντρου καί περιφέρειας, ἐνῶ γιά τά ἴδια θέματα ἔχει παρουσιάσει εἰσηγήσεις σέ ἑλληνικά καί διεθνῆ συνέδρια, στήν Ἑλλάδα καί στό ἐξωτερικό. Διδάσκει στό τμῆμα 'Αγροτικῆς 'Ανάπτυξης τοῦ Δημοκρίτειου Πανεπιστημίου Θράκης.

ΦANHΣ ΜΑΛΚΙΔHΣ

νωνίας τῶν χωρικῶν, ἐνῶ κατά τόν Γούλφ, ἀποτελεῖ μία ἐνδιάμεση κοινωνία μεταξύ τῆς πρωτόγονης καί τῶν σύγχρονων γεωργῶν, ἡ ὁποία ἔχει μεγάλη σημασία γιατί ή διομηχανική κοινωνία χτίστηκε πάνω στά ἐρείπιά της $^6$ .  $^\circ H$  ἀγροτική κοινωνία εἶναι ἀπομονωμένη γεωγραφικά, οἰκονομικά, κοινωνικά, πολιτιστικά. Αὐτό συμβάλλει στήν αὐτάρχειά της στίς προσωπιχές καί συμβατικές σχέσεις τῶν μελῶν της στήν παράδοση πού χυριαρχεῖ στή ζωή. Γιά τήν ἀγροτική κοινωνία, ή γεωγραφική περιοχή καί οἱ ἄνθρωποι δέν συγκροτοῦν ἀπό μόνα τους μία κοινότητα<sup>7</sup>. Οἱ ἀξίες καί οἱ πεποιθήσεις ὡς θεμελιακά πολιτισμικά στοιχεῖα μαζί μέ θεσμούς τούς δποίους στηρίζουν, τελικά ἀποτελοῦν τό οὐσιαστικό τμῆμα τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας. Γιά τήν άγροτική κοινωνία ή πόλη εἶναι «τό ἄνω, τό ἔξω, τό μαχριά», ἐνῶ γιά τήν πόλη ὁ ἀγροτικός χῶρος εἶναι τό «ὑπό, τό ἔξω, τό μακριά» $^8$ .

Η αὔξηση τοῦ πληθυσμοῦ, ἡ προοδευτικά αὐξανόμενη μετανάστευση πρός τίς πόλεις καί ἰδιαίτερα πρός τά μεγάλα ἀστικά κέντρα, ἡ ἄνοδος τοῦ μορφωτικοῦ ἐπιπέδου, ἡ κάποιας μορφῆς 
ἀνάπτυξη τῶν ὑπηρεσιῶν ἀπό τό κράτος καί τήν 
τοπική αὐτοδιοίκηση, στίς ἀγροτικές κοινωνίες, 
ἔχουν ὡς ἀποτέλεσμα τήν δλοένα μεγαλύτερη ἔνταξη τῶν ἀγροτικῶν πληθυσμῶν στήν ἀστική 
κοινωνία. Οἱ ἀγροτικοἱ οἰκισμοἱ χάνουν τὰ ἰδιαίτερα γνωρίσματά τους, δημιουργώντας νέες κοινωνικές διμάδες, στίς ἀστικές κοινωνίες.

Οἱ ἀγροτικές κοινωνίες ἐντάσσονται σέ εὐρύτερους κοινωνικούς σχηματισμούς, στό πολιτικό ἐπίπεδο, μέ τήν ἐνσωμάτωσή τους στό διοικητικό μηχανισμό τοῦ κράτους καί στό οἰκονομικό μέ τήν ἔνταξη τῆς παραδοσιακά ἐμπράγματης ἀγροτικής οἰκονομίας στό μηχανισμό τής ἐγχρήματης ἐθνικῆς οἰκονομίας. Τά μέλη τῶν ἀγροτικῶν κοινοτήτων ἀναγνωρίζονται ώς ἰσότιμα μέ τά ἄλλα μέλη καί ή ἀγροτική παραγωγή γίνεται τομέας παραγωγῆς, μαζί μέ τή μεταποίηση καί τίς ύπηρεσίες. Παράλληλα, ή άγροτική κοινωνία χάνει τήν πολιτισμική αὐτοτέλειά της καί ἐντάσσεται στό ἐθνικό σύστημα γνώσεων καί ἀξιῶν. Τά μέσα ἐνημέρωσης, οἱ ἐκπαιδευτικοί θεσμοί, διαμορφώνουν ἀστικά πρότυπα συμπεριφορᾶς καί ή άγροτική κοινότητα ἐπιδιώνει εἴτε ὡς τουριστικό προϊόν, εἴτε ὡς πολιτιστικός σύλλογος πού παρουσιάζει μία ἐκλεκτική «παράδοση». 'Αποτέλεσμα τῶν μεγάλων ἀλλαγῶν στήν ἀγροτική κοινωνία εἶναι ἡ μεγάλη μείωση τοῦ ἀγροτικοῦ πληθυσμοῦ, πού μετατοπίζεται πρός τά ἀστικά κέντρα καί σέ ἀνάλογες ἀσχολίες, καθώς καί σέ

διομηχανίες πού έγκαθίστανται στήν περιφέρεια. Οι άγροτικές κοινωνίες έντάσσονται στόν διαρκῶς διευρυνόμενο ἀστικό χῶρο, πού ἐμφανίζεται ώς μητροπολιτική περιοχή, ή περιφέρεια ένός μεγάλου ἀστικοῦ κέντρου, ἤ προάστια στό τέλος μιᾶς λεωφορειακῆς γραμμῆς ἤ μιᾶς μεγάλης δδικής άρτηρίας. Πολλοί κάτοικοι τῶν ἀγροτικῶν κοινοτήτων μετακινοῦνται καθημερινά μεταξύ πόλης καί ἀγροτικοῦ οἰκισμοῦ, ἐνῶ οἱ ἐναπομείναντες γεωργοί ἀσχολοῦνται μέ καλλιέργειες πού μποροῦν νά διατεθοῦν πιό εὔχολα στό ἀστιχό χέντρο, ή νά ἀπορροφηθοῦν ἀπό τόν τοπικό σταθμό συλλογῆς προϊόντων (κηπευτικά, γάλα κ.λπ.). Ταυτόχρονα ή ὀργανική ἔνταξη τῶν κοινοτήτων στόν ἀστικό ἰστό, ἀποτέλεσμα τῆς ἐπέκτασης τῆς πόλης πρός τήν περιφέρεια, συνοδεύεται άπό μεταδολές στό ἐσωτερικό τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας καί ἀπό τή μεταδολή τοῦ μεγαλύτερου κομματιού τού πληθυσμού ἀπό γεωργικό σέ μή γεωργικό. Ἡ ἀγροτική ἔξοδος συνήθως όδηγεῖ σέ μείωση τοῦ πληθυσμοῦ καί σέ ἐπακόλουθα φαινόμενα ἐρήμωσης καί μαρασμοῦ τῆς κοινωνίας. Πολλοί οἰκισμοί κατοικοῦνται ἀπό ἡλικιωμένους καί ή μοναδική παρουσία νέων ἀνθρώπων εἶναι αὐτή τῶν κρατικῶν λειτουργῶν καί, σέ μεθοριακές ἀγροτικές κοινότητες, τῶν στρατιωτιχῶν.

# Ή ἀγροτική κοινωνία τοῦ Ἑλλαδικοῦ χώρου

Τό δημογραφικό βάρος τοῦ ἀγροτικοῦ κόσμου στό Βυζάντιο ήταν τεράστιο, ἀφοῦ οἱ γεωργοί ἀποτελοῦσαν τή συντριπτική πλειοψηφία τῆς αὐτοχρατορίας. Ἡ ὕπαιθρος, ἡ περιφέρεια καί οἱ ἐκεῖ κοινωνικές σχέσεις ἔχουν καθοριστική σπουδαιότητα. Ἡ ἀγροτική κοινωνία τῆς ὕστερης δυζαντινῆς περιόδου εἶναι ἔντονα φεουδαλική. Οί μεγαλύτεροι γαιοκτήμονες αὐξάνουν τή δύναμή τους σέ σχέση μέ τούς μεσαίους ίδιοκτῆτες καί προσπαθοῦν νά καρπωθοῦν καί τή μικροϊδιοκτησία. Οἱ ἀγροτικές περιοχές αὐτῆς τῆς περιόδου εἶναι κατεστραμμένες λόγω τῶν συχνῶν ἐπιδρομῶν ἀπό τό δορρᾶ καί τήν ἀνατολή, μέ λιγοστούς κατοίκους, λόγω τῆς δημογραφικῆς ὕφεσης, μέ χαμηλή παραγωγικότητα καί ἄφθονη χέρσα γῆ.

Ἡ δυζαντινή αὐτοκρατορία θεμελιώθηκε πάνω σέ μία διπλη κοινωνική δομή: στούς μικρούς ἀγρότες πού ὀργανώθηκαν οἰκογενειακῶς καί κοινοτικῶς στήν περιφέρεια καί στό κέντρο, καί σέ μιά καλά ὀργανωμένη γραφειοκρατική διοίκηση,

ή όποία ζοῦσε εἰς βάρος τῆς περιφέρειας ἀφοῦ τό κύριο χαρακτηριστικό της ἦταν ὁ μεταπρατισμός. Οἱ δύο αὐτές ἐκ διαμέτρου τίς περισσότερες φορές κοινωνίες τῆς αὐτοκρατορίας συνδέονται μέ τή φορολογία. Γιά πολλούς ἡ βυζαντινή ἱστορία εἶναι μία ἀτέρμονη πάλη τῆς κεντρικῆς ἐξουσίας κατά τῶν μεγάλων γαιοκτημόνων<sup>10</sup>.

Ό φεουδαλισμός πού ἐμφανίστηκε καί ἑδραιώθηκε κατά τά 50 χρόνια κατοχῆς τοῦ Βυζαντίου ἀπό τούς Φράγκους, ἀποτέλεσε γιά τούς ἀγρότες τῆς αὐτοκρατορίας τροχοπέδη στήν ἀνάπτυξη καί τήν ἐλευθερία πού εἶχαν γιά πολλούς αἰῶνες. Ἡ εἴσοδος τῶν νέων κατακτητῶν, τῶν Ὁθωμανῶν, θεωρήθηκε ὡς ἡ πιό κατάλληλη εὐκαιρία γιά ξεκαθάρισμα τοῦ δυζαντινοῦ χώρου ἀπό τόν ἀνεπιθύμητο φεουδαλισμό καί τή δυτική καταπίεση<sup>11</sup>.

Υποστηρίζεται πώς ή όθωμανική μηγανή στηρίχθηκε στήν άγροτική κοινότητα γιά νά έδραιωθεῖ καί κατόρθωσε νά ἀφομοιώσει πολλά στοιχεῖα ἀπό τό φιλολαϊκό χαρακτῆρα τοῦ Βυζαντίου καί ιδιαίτερα τῆς περιόδου τῶν Ἰσαύρων καί τῶν Μακεδόνων αὐτοκρατόρων. ᾿Από τήν άλλη οἱ τιμαριῶτες, ἕνα χυρίαρχο αὐτή τήν περίοδο χοινωνιχό στρώμα, θεωρούν τόν έαυτό τους τρωτό σέ διάφορες άλλαγές στό κράτος ή στήν οἰκογένεια καί καταβάλλουν μεγάλα ποσά γιά τόν διορισμό τους ή γιά τήν ἀνανέωση τῶν θέσεών τους. Έτσι ἐκλείπει ἀπό τήν ὀθωμανική διοίκηση ὁ μηχανισμός ἐκεῖνος τῆς τάξης τῶν ἀριστοκρατῶν, πού ἐμφανίστηκε κατά τή φράγκικη κατοχή τοῦ χώρου, ὁ ὁποῖος καρπωνόταν τό ἀγροτικό πλεόνασμα καί ἐκμεταλλευόταν τό μικρό χωρικό. Οἱ διάφορες διμάδες τοῦ ὀθωμανικοῦ φεουδαλισμοῦ καρπώνονταν τό 60% μέχρι καί τό 90% τῆς ἀγροτικῆς παραγωγῆς, ἀπό τήν ὁποία δ σουλτάνος καί τά ύψηλότερα κρατικά κλιμάκια ἔπαιρναν τή μερίδα τοῦ λέοντος. Οἱ ἀγρότες ἔδιναν τή δεκάτη, πού ἀντιπροσώπευε πολλές φορές τό 90% τῆς δλικῆς παραγωγῆς τῶν δουλοπάροικων άγροτῶν 12. Ως ἀποτέλεσμα αὐτῆς τῆς δαριᾶς φορολογίας καί τῆς ἐπίπονης ζωῆς στίς άγροτικές περιοχές, πολλοί δουλοπάροικοι άναγκάζονταν νά φύγουν, ἄλλοι γιά ἄλλα φέουδα, ἄλλοι γιά τήν πόλη, ἄλλοι γιά τίς ὀρεινές περιοχές, καί ὅπως ἔλεγε ὁ σουλτάνος, τό 1781, «οί φτωχοί ὑπήκοοι σκορπᾶνε καί αὐτό εἶναι μία ἀπό τίς αἰτίες πού ἐρημώνεται ἡ ὑψηλότατη αὐτοκρατορία μου» 13. Μέ τήν ἀνάδειξη καί τήν ἐνίσχυση τῶν σχέσεων τοῦ ὀθωμανικοῦ κράτους μέ τή Δύση, δ άγροτικός χῶρος μετατράπηκε σέ ἐξάρτημα καί τροφοδότη τῶν οἰκονομιῶν τῆς δυτικῆς

Εὐρώπης. Τώρα ἀρχίζει νά κυριαρχεῖ ὁ νεώτερου τύπου τσιφλικάς, πού ἦταν φορέας τῆς ἐπιβολῆς τοῦ συστήματος τῆς μονοκαλλιέργειας στήν ἀγροτική παραγωγή.

# Ή ἀγροτική κοινότητα στή νεοελληνική κοινωνία

Στήν περίοδο μετά τή δημιουργία τοῦ έλληνικοῦ κράτους, ή ἀγροτική κοινωνία ἐντάχθηκε στούς γενικότερους μηχανισμούς καί προτεραιότητες τῆς διοίχησης καταλαμβάνοντας τόν ιδιαίτερο ρόλο γιά τόν δποῖο προοριζόταν. Αὐτός δ ρόλος ἀπέδιδε ἕνα ιδιαίτερο δάρος τοῦ ἀγροτιχοῦ κόσμου στό νεώτερο έλλαδικό κράτος 14. Τά τσιφλίκια, πού κυριαρχοῦσαν σ' αὐτή τήν περίοδο στό έλλαδικό κράτος, κατά τήν ιδεολογία πού έπηρεάστηκε ἀπό τή Δύση θεωρήθηκαν ώς ἀποτέλεσμα τῆς παρακμῆς τοῦ συστήματος, παρά ώς διείσδυση τοῦ δυτιχοῦ καπιταλισμοῦ ἐντός τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας, τῆς ὁποίας τά ἀνώτερα κλιμάκια συνεργάστηκαν μέ αὐτό πού στή νεώτερη Έλλάδα ὀνομάστηκε φραγκολεβαντινισμός. Τό τσιφλίκι ἀποτέλεσε ἕνα φαινόμενο πού στηρίχθηκε στή ριζική κατάργηση κάθε παραδοσιακής σχέσης καί της ἐπιδολης της ἀρχης τῆς ἀπόλυτης ἀτομικῆς ἰδιοκτησίας $^{15}$ .

Στή νεοελληνική κοινωνία, τό ἀγροτικό ζήτημα θά λάβει μεγαλύτερες διαστάσεις, ὅταν ἡ ἔλευση τῶν προσφύγων τό 1922, καί ἡ ἀπαίτηση γιά δλοκλήρωση τῆς ἀγροτικῆς μεταρρύθμισης, ή άγροτική έξοδος μετά τό 1950, θά ἀποτελέσουν κεντρικά θέματα γιά τήν ἐξέλιξη τῆς έλληνικής άγροτικής κοινότητας. Μετά τό τέλος τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου καί τῆς ἐμφύλιας σύρραξης, στή νεοελληνική κοινωνία, παρατηρεῖται μία ἀνισότητα πού διευρύνεται μεταξύ περιφέρειας καί κέντρου, μεταξύ χωριοῦ καί πόλης. Τό ἀκαθάριστο ἐγχώριο προϊόν μεταξύ 1955-1970 αὐξάνει μέ μέσο ἐτήσιο ρυθμό 7%, ένῶ τό ἀκαθάριστο προϊόν τῆς γεωργίας αὐξάνει μέ μόνο 3% κατά μέσο ὅρο ἐτησίως. Θεωρεῖται ἀπό πολλούς ὅτι ἡ γεωργία ἀποτελεῖ παράγοντα καθυστέρησης καί ἐπιδράδυνσης γιά τήν ἀνάπτυξη τοῦ ἐθνικοῦ καί εἰδικότερα τοῦ διομηχανικοῦ προϊόντος. Ότι ή έλληνική γεωργία δέν συμβαδίζει μέ τήν ἀνάπτυξη τῶν ἀστικῶν τομέων παραγωγῆς καί ὅτι ὁ ἀρχαϊκός της χαρακτήρας περιορίζει καί ύποθηκεύει κάθε προσπάθεια ἀνάπτυξης. Ἡ ἀνάπτυξη τῆς διομηχανίας καί τῶν ὑπηρεσιῶν ἐμποδίζεται ἀπό τόν μικροαγροτικό καί οἰκογενειακό χαρακτήρα τῆς έλληνικῆς γεωργίΦANHΣ MAΛΚΙΔΗΣ

ας καί ἄλλα μειονεκτήματά της, ὅπως εἶναι τό μικροσκοπικό μέγεθος τοῦ οἰκογενειακοῦ κλήρου, ἡ ὑψηλή ἀναλογία ἀγροτικοῦ πληθυσμοῦ, ἡ δυσκαμψία τῶν δομῶν τῆς ἀγροτικῆς παραγωγῆς, καί ἡ ἔλλειψη ἐπιχειρηματικοῦ πνεύματος καί ὀργάνωσης μεταξύ τῶν Ἑλλήνων γεωργῶν.

Τό σπουδαιότερο ζήτημα πού ἀπασχολεῖ τόν πρωτογενή τομέα αὐτή τήν περίοδο εἶναι οἱ μαζικές ἀναχωρήσεις τῶν ἀγροτῶν, πού ἀρνοῦνται τόν ρόλο πού τούς ἀποδίδει ή λογική τοῦ ἀστικοῦ καπιταλισμοῦ, πού δίνει προτεραιότητα στήν ανάπτυξη τῆς διομηχανίας. Ἡ άγροτική ἔξοδος ἀπό τήν Ἑλλάδα δέν ὑπακούει σέ κάποιο σχέδιο γιά τήν οἰχονομική ἀνάπτυξη τῆς χώρας, οὔτε πρόκειται γιά εναν μηχανισμό έλεγχόμενο ἀπό τό κοινωνικό σύστημα. 'Αντιθέτως, ή μετανάστευση καί ή ἐγκατάλειψη τῆς περιφέρειας συνιστᾶ μηγανισμό ἀπειλῆς τῆς ἀγροτικῆς παραγωγῆς άλλά καί τῶν θεμελίων τῆς διομηχανικῆς ἀνάπτυξης. Αὐτή τήν περίοδο ἀλλάζει ἡ πληθυσμιακή πυραμίδα τῶν κατοίκων τῆς περιφέρειας, ὅπου ἀρχίζουν νά ἐμφανίζονται οἰκισμοί-φαντάσματα ή χωριά μέ ήλικιωμένο πληθυσμό, τό ποσοστό μεγάλων ήλικιῶν ἀνεδαίνει ἀπό 7,3% στό συνολικό άγροτικό πληθυσμό τό 1951 στό 8,85% τό 1961 καί στό 13,2% τό 1971, ὅταν τά ποσοστά τῆς ἴδιας δμάδας ἡλιχίας στό σύνολο τοῦ πληθυσμοῦ ἦταν 6,75%, 8,2% καί 10,0% στά ἀντίστοιγα γρόνια.

### Ἡ ἀγροτική κοινωνία τῆς Σαμοθράκης

Ή Σαμοθράκη, νησί μέ ἔκταση 180 τετρ. μ., βρίσκεται στό Βορειοανατολικό Αίγαῖο, ἀπέναντι ἀπό τήν ᾿Αλεξανδρούπολη, ἀπό τήν ὁποία ἀπέχει 29 ναυτικά μίλια. Τό δουνό της, Σάος ἤ Σαώκη, εἶναι τό ψηλότερο στό Αἰγαῖο μέ τήν κορυφή Φεγγάρι πού ἔχει δψόμετρο 1664 μ. ᾿Από αὐτή τήν κορυφή ὁ "Ομηρος, πού χαρακτηρίζει τό νησί «ύλήεσσαν», δηλαδή δασωμένη, γράφει δτι δ θεός τῆς θάλασσας Ποσειδώνας παρακολουθεῖ τίς φάσεις τοῦ Τρωιχοῦ πολέμου. «Τό νόησεν δ Ποσειδών, πού ἐκάθονταν κι ἐθώρα τήν μάχην ἀπ' τήν κορυφήν τῆς δασωμένης Σάμου τῆς Θράκης, ὅθεν φαίνονταν τ' ὄρος τῆς Ἰδης δλο καί τ' ἄρμενα τῶν ἀχαιῶν καί ἡ πόλις τοῦ Πριάμου...» 16. Στό νησί, τοῦ δποίου πρωτεύουσα εἶναι ἡ Χώρα καί λιμάνι ἡ Καμαριώτισσα, ὑπάρχουν 12 μικροί άγροτικοί οἰκισμοί, κυριότεροι ἀπό αὐτούς, ἡ Παλαιόπολη, ὁ Ξηροπόταμος, τά Θέρμα, δ Προφήτης Ἡλίας, τό Λάκκωμα, τά 'Αλώνια καί οἱ Καρυῶτες.

Ἡ Σαμοθράκη πρωτοκατοικήθηκε πρός τό τέλος τῶν Νεολιθικῶν Χρόνων (3000 π.Χ. περίπου). Οἱ πρῶτοι κάτοικοι τοῦ νησιοῦ ἦταν οἱ Πελασγοί καί οἱ Κάρες, ἐνῶ τήν ἐποχή τοῦ Χαλκοῦ ἐγκαταστάθηκαν Θράκες. Ἡ μεγαλύτερη ἐμπορική καί οἰκονομική ἀκμή τοῦ νησιοῦ, λόγω τῆς προνομιακῆς γεωγραφικῆς του θέσης, σημειώθηκε κατά τήν ᾿Αρχαϊκή Ἐποχή (7ος-6ος αι. π.Χ.). Πῆρε μέρος στή ναυμαχία τῆς Σαλαμίνας καί ἔγινε μέλος τῆς πρώτης ᾿Αθηναϊκῆς Συμμαχίας τό 477 π.Χ. περνώντας σέ σταδιακή παρακμή, παρ' όλο πού τήν ἴδια περίοδο, τό Ἱερό τῶν Μεγάλων Θεῶν αὕξησε τήν ἐπιρροή του — ἡ «Δῆλος τοῦ Βορείου Αἰγαίου», «ἄσυλο ἱερό» κατά τόν Διόδωρο 17.

Σ' αὐτό μυήθηκαν πολλές προσωπικότητες τῆς ἀρχαιότητας, ὁ Ἡρόδοτος, ὁ βασιλιάς τῆς Σπάρτης Λύσανδρος, ὁ Φίλιππος Β΄ ὁ Μακεδών, ἐνῶ οἱ διάδοχοι τοῦ Μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου τρέφουν βαθύτατο σεβασμό πρός τό Ἱερό καί τά Μυστήρια καί τό ἐξωραΐζουν μέ λαμπρές οἰκοδομές καί ἀναθήματα. Παράλληλη ἦταν καί ἡ πνευματική ἄνοδος πού σημείωσε τό νησί. Σαμοθρακίτης ἦταν ὁ περίφημος γραμματικός τῆς ᾿Αλεξάνδρειας, ὁ ᾿Αρίσταρχος ὁ Σαμοθράξ, πού βρῆκε καί κατέγραψε τά 8 ἀπό τά 10 μέρη τοῦ λόγου.

Τήν περίοδο τῆς Ρωμαιοκρατίας τό Ἱερό γνώρισε νέα περίοδο ἄνθησης ὥς τό 200 μ.Χ., άφοῦ τό νησί θεωρεῖται ἱερό καί τό Τέμενος τῶν Μεγάλων Θεῶν ἄσυλο. Τό 49-51 μ.Χ. δ ᾿Απόστολος Παῦλος ξεκινᾶ ἀπό τά παράλια τῆς Τροίας γιά τή Μακεδονία καί διέρχεται ἀπό τή Σαμοθράκη. « Άναχθέντες οὖν ἀπό τῆς Τρωάδας, εὐθυμοδρομήσαμεν εἰς Σαμοθράκην τῆ δέ ἐπιούση εἰς Νεάπολιν...» 18. Κατά τή Βυζαντινή Περίοδο τό νησί ἔχει ἀχόμη σημαντιχό πληθυσμό, ἀπό τόν 8ο δμως αλώνα καί μετά οι Σαρακηνοί έκαναν συχνές ἐπιδρομές μέ ἀποτέλεσμα ὁ πληθυσμός νά άρχίσει νά φθίνει. Τά κατοπινά χρόνια τό νησί πέρασε στήν κυριαρχία τοῦ Γενοδέζου ἄρχοντα Γκατιλούζι (1430), κατακτήθηκε ἀπό τούς Τούρχους (1457), καταστράφηκε τήν 1η Σεπτεμβρίου τοῦ 1821 καί ἀπελευθερώθηκε τό 1912.

Μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο δύο εἶναι τά σημαντικά γεγονότα πού σημαδεύουν τή ζω- ή τοῦ νησιοῦ. Ἡ μεγάλη μετανάστευση στά μεγάλα ἀστικά κέντρα τοῦ ἐξωτερικοῦ (κυρίως στή Δυτική Εὐρώπη) καί ἐσωτερικοῦ (᾿Αθήνα καί Θεσσαλονίκη) καί ἡ τουριστική ἔκρηξη. Μέχρι τότε ἡ Σαμοθράκη ἀποτελοῦσε ἕνα κλειστό νη-

σιωτικό περιδάλλον μέ δύσκαμπτες κοινωνικές δομές. Η οἰκονομία του δασιζόταν στήν κτηνοτροφία, τήν άλιεία, τήν ύλοτομία καί οἱ κάτοικοἱ του ἄρχισαν νά μεταναστεύουν ἀπό τά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 1950 καί πιό ὀργανωμένα ἀπό τίς ἀρχές τῆς ἑπόμενης δεκαετίας 19.

"Οπως δείχνουν οί ἀπογραφές τῶν ἐτῶν 1951 (4.258 κάτοικοι), 1961 (3.850 κ.), 1971 (3.012 x.), 1981 (2.871 x.), 1991 (3.083 x.), 2001 (ἐκτίμηση 3.000 κ.), παρατηρεῖται συνεχής μείωση τοῦ πληθυσμοῦ καί ιδιαίτερα τῶν πιό παραγωγικῶν ἡλικιῶν<sup>20</sup>. "Ολοι σχεδόν οἱ κάτοικοι τῆς Σαμοθράκης, λίγο ἤ πολύ, ἔχουν ἐργαστεῖ ἤ ἐργάζονται σέ μία εὐρωπαϊκή χώρα καί ἰδίως στή (Δυτική) Γερμανία. Παράλληλα ή μετακίνηση στό ἐσωτερικό τῆς Ἑλλάδας ἐμφανίζεται τά μεταπολεμικά χρόνια πολύ μεγαλύτερη ἀπό ὅ,τι παλιότερα. Ἡ ἀναζήτηση ἀνώτερης καί άνώτατης μόρφωσης, ή είσαγωγή στόν δημόσιο τομέα, ή φτώχεια καί ή οἰκονομική ὑπανάπτυξη, ἀποψίλωσαν τό νησί ἀπό τό πιό παραγωγικό άνθρώπινο δυναμικό.

Τή λύση τοῦ προβλήματος τῆς ἐπικοινωνίας ἔδωσαν οἱ μετανάστες μέ τή δημιουργία ναυτιλιακῶν ἑταιρειῶν εὐρείας μετοχικῆς βάσης, οἱ ὁποῖες ἔβγαλαν τό νησί ἀπό τήν ἀπομόνωση καὶ τό ἔκαναν προσιτό στούς μετανάστες Σαμοθρακίτες, ἀλλά καὶ σέ ὅσους ἐπιθυμοῦσαν νά τό ἐπισκεφτοῦν. Ἡ λύση τοῦ συγκοινωνιακοῦ προβλήματος ἀποτέλεσε τό ἔναυσμα γιὰ τήν τουριστική ἀνάπτυξη τοῦ νησιοῦ, ἡ ὁποία προκάλεσε ἀγαθά, ὅπως ἡ αυξήση τοῦ εἰσοδήματος τῶν κατοίκων, ἡ ἐπάνοδος τῶν μεταναστῶν, οἱ ξένες τουριστικές ἐπενδύσεις, ἡ καλύτερη ἰατροφαρμακευτική περίθαλψη, ἡ ἐμφάνιση καὶ ἡ πιὸ ἔντονη δραστηριοποίηση τοῦ κρατικοῦ μηχανισμοῦ, ἀλλά καὶ δυσάρεστα ἀποτελέσματα.

### Ή ἀγροτική ἔξοδος καί ἡ μετανάστευση

Στή μακροκοινωνιολογική ἀνάλυση τῆς μετανάστευσης, σέ μία προσπάθεια ἐξήγησης τῆς ἀγροτικῆς ἐξόδου, ἄλλοι ἐρευνητές ἐπηρεάζονται ἀπό τή μαρξιστική καί ἄλλοι ἀπό τή νεοκλασική ἀντίληψη.

Ή μαρξιστική προσέγγιση, ἐξηγώντας τή μεταπολεμική μετανάστευση ἀπό τήν ἀγροτική κοινωνία τοῦ ἐλλαδικοῦ χώρου στή Δυτική Εὐρώπη, ἐμφανίζει ὡς παράγοντες ἔλξης ἐργατῶν ἀπό τήν περιφέρειά της, τά κενά πού δημιουργεῖ στήν εὐρωπαϊκή ἀγορά ἐργασίας ὁ συνδυασμός δημογραφικῶν, οἰκονομικῶν καί κοινωσμός δημογραφικῶν, οἰκονομικῶν καί κοινωσ

νιχῶν ἐξελίξεων. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά, οἱ παράγοντες ἀπώθησης συνοψίζονται στήν ὑπανάπτυξη κάποιων χωρῶν καὶ κάποιων περιοχῶν. Τήν ὑπανάπτυξη αὐτή ἐκφράζουν τά χαμηλά ἐπίπεδα ζωῆς καὶ κατά κεφαλήν εἰσοδήματος, τά ὑψηλά ποσοστά ἀνεργίας καὶ ὑποαπασχόλησης, ὁ ρυθμός ἀνάπτυξης πού εἶναι πιό ἀργός ἀπό τόν ρυθμό δημογραφικῆς ἀνάπτυξης, οἱ μεγάλες οἰκονομικές καὶ κοινωνικές ἀνισότητες. Στήν προσέγγιση αὐτή ἡ μετανάστευση δέν ὀφείλεται στήν ὕπαρξη τῶν παραγόντων ἀπώθησης. Ὁφείλεται στή δυναμική τῆς ταυτόχρονης ὕπαρξης τῶν παραγόντων σάν ἀποτέλεσμα τῆς ἀνισομεροῦς ἀνάπτυξης τῆς καπιταλιστικῆς οἰκονομίας.

Στή νεοχλασική θεωρία γιά τή μετανάστευση οι παράγοντες ελξης-απώθησης μεταφράζονται σέ συμφέρον τοῦ ατόμου πού μεταναστεύει, τῆς χώρας ἀποστολῆς και τῆς χώρας ὑποδοχῆς. Τά συμφέροντα αὐτά μπορεῖ νά συμπίπτουν, ἀλλά μπορεῖ και ὄχι. Τά κέρδη και οι ζημίες μπορεῖ νά μήν εἶναι ἄμεσα οἰχονομικές, γιά παράδειγμα ἡ ἐξοικείωση τῶν μεταναστῶν ἐργατῶν μέ τή διομηχανική ἀπασχόληση και τόν τρόπο ζωῆς στό σύγχρονο ἀστικό κέντρο, δεῖγμα ἔμμεσης ζημίας γιά τή χώρα ὑποδοχῆς, ἡ αὐξημένη ἐγκληματικότητα τῆς δεύτερης γενιᾶς μεταναστῶν προφανῶς λόγω ἐλλιποῦς κοινωνικοποίησής τους<sup>21</sup>.

Ἡ ἀτομική καί οἰκογενειακή μετανάστευση ἀντιμετωπίζεται ώς ἐπακόλουθο τῶν στόχων τῆς οἰκογένειας καί ὡς συνάρτηση τῶν δυνατοτήτων της καί θεωρεῖται ὅτι ἐξαρτᾶται κατά κύριο λόγο ἀπό τήν οἰκογενειακή ὁμάδα. Ἡ άντιμετώπιση τῆς μετανάστευσης ὡς ἀποτελέσματος τῆς οἰκογενειακῆς στρατηγικῆς, ἐξηγεῖ τήν ἐπιλεκτική μετανάστευση ἐφόσον συνδέει τή μεταχίνηση τοῦ ἀτόμου ἤ τῆς συζυγιχῆς οἰκογένειας ἤ τμήματός της μέ τά μέσα πού ἡ οἰκογενειακή δμάδα διαθέτει προκειμένου νά ἐπιτύχει αὐτούς τούς στόχους, τῶν δυνατοτήτων νά ἐπωμισθεῖ τό κόστος τῆς μετακίνησης (ύλικό, πρακτικό, συναισθηματικό) καί τῶν σχέσεων τῶν ἀνθρώπων καί ρόλων πού ἔχει ἐξασφαλίσει στά πλαίσιά της. Ἡ ἐμπειρία τοῦ μετανάστη καί τῆς οἰκογένειάς του συνδυάζει τά δεδομένα τῆς κοινωνίας καταγωγῆς καί τῆς κοινωνίας ύποδοχῆς καί διώνεται ώς ἀντίδραση ἤ καί ὑπέρδαση τῶν ἀντιφάσεων καί τῶν άντινομιῶν τους, ὡς σύνθεση τῶν ἐπιμέρους ὀπτικών των αἰτίων καί ἐπιπτώσεων τῆς μετανάστευσης.

ΦANHΣ MAΛΚΙΔΗΣ

# Οἱ ἐπιπτώσεις τῆς μετανάστευσης καί τῆς ἀγροτικῆς ἐξόδου στή Σαμοθράκη

Εἶναι γεγονός ὅτι ἡ μετανάστευση ἔλυσε ἔστω καί πρόσκαιρα τό ὀξύ πρόβλημα τῆς ἀνεργίας καί τῆς ὑποαπασχόλησης πού χαρακτήριζε τήν Ἑλλάδα τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου. Σύμφωνα μέ τά στοιχεῖα τῆς ἀπογραφῆς τοῦ 1961, τό 6% τοῦ οἰκονομικά ἐνεργοῦ πληθυσμοῦ τῆς Ἑλλάδας ἤταν ἄνεργοι καί μέχρι τά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 1950 οἱ πραγματικοί μισθοί ἦταν χαμηλότεροι ἀπό τήν προπολεμική περίοδο (1938). ᾿Αλλά καί ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι μετανάστευσαν δέν ἦταν ἀναγκαστικά ἄνεργοι, συνέβαλαν ὅμως πρόσκαιρα ἤ ὄχι στήν ἐλάττωση τῆς πίεσης πού δημιουργοῦσε ἡ προσφορά ἐργασίας σέ μία ἀγορά καί μία οἰκονομία ἡ ὁποία δέν εἶχε τή δυνατότητα ἀπορρόφησης τῆς προσφορᾶς αὐτῆς.

 $\Omega$ ς λύση ἀντιμετώπισης τῆς ἀνεργίας ἡ μετανάστευση εἶναι ἑπομένως καί ἕνας ἀποτελεσματικός τρόπος ἀντιμετώπισης τῶν κοινωνικῶν πιέσεων πού αὐτή δημιουργεῖ καί πού ἐνδέχεται νά ἀπειλοῦσαν τήν ἰσχύουσα τάξη πραγμάτων. Τό έλλαδικό κράτος, θέλοντας νά ἀπαλλαγεῖ ἀπό τό κοινωνικό βάρος τῶν ἀνέργων καί νά ἀποτρέψει ένδεχόμενες κοινωνικές άναταραχές, χρησιμοποίησε τήν έξωτερική μετανάστευση. Άπό τό 1956 έντάθηκε δ ρυθμός της καί μέχρι τό 1960 ἔφευγαν κάθε χρόνο ἀπό τήν Ἑλλάδα 100.000 ἄτομα. Μέσα σέ 10 χρόνια τό 7% τοῦ πληθυσμοῦ έγκατέλειψε τή χώρα προσωρινά ή ἄλλοτε μόνιμα, ἐνῶ τό διάστημα 1955-1964 οἱ μετανάστες ἔφτασαν τούς 600.000. Άπό τό 1968 δ ἀπόλυτος ἀριθμός μεταναστῶν ἦταν μεγαλύτερος ἀπό τή φυσική αὔξηση τοῦ πληθυσμοῦ<sup>22</sup>.

Ή ἐναλλακτική λύση ὡς πρός τή μετανάστευση προκειμένου οἱ πιέσεις νά μειωθοῦν καί νά μήν ὁδηγήσουν σέ κοινωνική ἀναταραχή, θά ἦταν παραγωγικές ἐπενδύσεις στά πλαίσια ἐνός ἀναπτυξιακοῦ προγράμματος προφανῶς τολμηρότερου ἐκείνου στό ὁποῖο ὀφείλεται ἡ πραγματική διομηχανική ἀνάπτυξη τῆς χώρας κατά τή δεκαετία τοῦ 1960, κατά τήν ὁποία μετανάστευσαν ἀπό τή χώρα περίπου 800.000, ὅπως καί ἡ ἀνακατανομή τοῦ εἰσοδήματος καί μεταδολές στήν κοινωνική διάρθρωση. Ἔτσι ἡ μετανάστευση λειτούργησε ἐξομαλυντικά γιά τήν κρατοῦσα τάξη καί ἀπό τήν πλευρά αὐτή εἶχε συντηρητική λειτουργία.

Ή μαζική μετανάστευση ἀπέδειξε ὅτι τό έλληνικό κράτος στήν οὐσία δέν εἶχε πολιτική πλήρους ἀπασχόλησης. Στή μεταπολεμική περίοδο καί ιδιαίτερα στήν περίοδο τῆς ἔντονης ἀποδημίας, ὁ ἐτήσιος ρυθμός ἀνάπτυξης τῆς Ἑλλάδας εἶναι ὑψηλός. Στήν περίοδο 1950-1974 ὁ μέσος ἐτήσιος ρυθμός μεγέθυνσης τοῦ ᾿Ακαθάριστου ὙΕγχώριου Προϊόντος ξεπέρασε τό 6%. ৺Ομως στόν πρωτογενή τομέα τό γεωγραφικό εἰσόδημα δέν αὐξάνει τόσο γρήγορα ὅσο τό εἰσόδημα τῶν ἄλλων τομέων τῆς οἰκονομίας, μέ ἀποτέλεσμα νά μή μειώνεται ἡ ὑστέρηση τῆς γεωργίας ἀλλά νά αὐξάνει. Αὐτό δέδαια ἐξηγεῖ τή φυγή ἀπό τή γεωργία.

Ή φυγή, ἡ ὁποία ἔχει δυναμική κινητικότητα πρός τίς ἀστικές περιοχές καί τό ἐξωτερικό<sup>23</sup>, ἔχει τρεῖς κύριες ἐπιπτώσεις στή γεωργία, τήν κατ' ἐξοχήν ἀπασχόληση αὐτή τήν περίοδο:

πρῶτο, τήν ἀρχική στροφή ἀπό ἐντατικές καλλιέργειες, ὅπως τῶν κηπευτικῶν, ὅιομηχανικῶν φυτῶν, πρός ἐκτατικές καλλιέργειες κυρίως δημητριακῶν, στροφή πού δέν εἶναι ὅμως μακροχρόνια ἐμφανής

δεύτερο, τήν ἐγκατάλειψη ἀκαλλιέργητων ἐδαφῶν τά ὁποῖα θά μποροῦσαν νά χρησιμοποιηθοῦν γιά τήν ἀνάπτυξη τῆς κτηνοτροφίας ἄν ἡ
μετανάστευση δέν ἔπληττε ἰδιαίτερα τόν κλάδο
αὐτό· καί

τρίτο, τή σημαντική αὔξηση τῶν ἐκτάσεων πού καλλιεργοῦν καί ἐν γένει ἐκμεταλλεύονται οἱ οἰκογένειες, μέλη ἤ τμήματα αὐτῶν πού μετανάστευσαν.

Οί κάτοικοι τῆς Σαμοθράκης ἀρχίζουν νά προμηθεύουν φτηνά ἐργατικά χέρια στήν εὐρωπαϊκή καί έλληνική ἀγορά καί γίνονται πολυεθνικοί ἐργάτες στά ἐργοστάσια τῆς Βόρειας Εὐρώπης ἤ ὑπάλληλοι στά πολυκαταστήματα καί στίς διοτεχνίες τῆς ᾿Αθήνας καί τῆς Θεσσαλονίκης. Αὐτή ή μεταναστευτική τάση ἔχει διαφορετικά γνωρίσματα άλλά συντείνει στό ίδιο άποτέλεσμα. Είδικά στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1960 ρόλο στή μεταναστευτική κίνηση ἔπαιξαν καί πολιτικοί λόγοι. Υπολογίζεται ὅτι πάνω ἀπό 80.000 Θρακιῶτες ήλιχίας 15-44 ἐτῶν γίνονται μετανάστες αὐτή τήν περίοδο, ἀνάμεσά τους καί ἕνας μεγάλος ἀριθμός Σαμοθρακιτῶν. Ἔτσι, πολύ γρήγορα ἀπό κατ' έξοχήν περιοχή έθνικῶν εὐεργετῶν ὁ χῶρος μετατράπηκε σέ κατ' έξοχήν περιοχή έξαγωγῆς μεταναστῶν. « Η Θράκη, ή δποία πρό τοῦ 1960ήγνόει τήν μετανάστευσιν (ἐκτός ἐκείνης τῶν μουσουλμάνων πρός τήν Τουρκίαν πού μεταβαίνουν κατ' ἔτος ἐκεῖ ἐπί τῆ ἐλπίδι εὑρέσεως ἐκεῖ καλλιτέρων συνθηχῶν ζωῆς, χίνησις ἐνταθεῖσα μετά τήν ἀναχίνησιν τοῦ Κυπριαχοῦ), ἠνοίχθη εὐρέως ἐπιτρέψασα τήν κατά χιλιάδας φυγήν ἐργατῶν πρός τά ἐργοστάσια τῆς Γερμανίας ἤ τά ὀρυχεῖα

τοῦ Bελγίου», ἐπισημαίνεται σέ ἔκδοση τοῦ περιοδικοῦ Θρακικά τό  $1966^{24}$ .

'Από τό 1958 ἀρχίζει ἡ μαζική μετανάστευση τοῦ ἀγροτικοῦ πληθυσμοῦ τῆς Σαμοθράκης στή Δυτική Γερμανία καί είδικά στήν άστική περιφέρεια τῆς Στουτγάρδης. Στά τέλη τοῦ 1975 καί μέ τή δοήθεια στατιστικῶν στοιχείων δόθηκε ή εὐκαιρία νά διαπιστωθεῖ ὅτι στήν πρωτεύουσα τῆς Βάδης-Βυρτεμβέργης κατοικοῦσαν περισσότεροι Σαμοθρακίτες παρά Θεσσαλονικεῖς καί δτι κατά συνέπεια ή Σαμοθράκη βρισκόταν ἐπικεφαλής τῶν έλληνικῶν κοινοτήτων πού τροφοδοτοῦσαν τήν πόλη τῆς Στουτγάρδης μέ στρατιές μεταναστῶν. Τό 1961 πάνω ἀπό τό ἕνα τρίτο τοῦ πληθυσμοῦ τοῦ νησιοῦ ἦταν κάτω τῶν 15 ἐτῶν. Τό 1976 σ' αὐτή τήν δμάδα ήλικιῶν ἀνήκει λιγότερο ἀπό τό ἕνα πέμπτο καί ὑπολογίζεται ὅτι ύπάρχουν κιόλας περισσότεροι γέροι ἀπ' ὅ,τι νέοι. Ἡ δημογραφική ἐξάντληση πού θά ἦταν μακροπρόθεσμη προοπτική, ἔχει σήμερα μετατραπεῖ σέ πραγματικότητα: ἐδ $\tilde{\omega}$  καί μία πενταετία  $\delta$   $\tilde{\alpha}$ ριθμός τῶν θανάτων ξεπερνάει τίς ἐπιτόπιες γεννήσεις. «Ένα τέταρτο αἰώνα μέ ἐντατική μετανάστευση κατάφερε νά καταβάλει ἕνα ἀπό τά τελευταῖα προπύργια τοῦ ζωντανοῦ καί γόνιμου κόσμου τῶν νησιῶν τοῦ Αἰγαίου (...) "Αν λάβουμε ύπόψη καί τή φυσική αὔξηση τοῦ πληθυσμοῦ, μέσα σέ δύο δεκαετίες ή Σαμοθράκη ἔγασε περισσότερο ἀπό τό μισό πληθυσμό της ἐξαιτίας τῆς ἐσωτερικῆς καί ἐξωτερικῆς μετανάστευσης»<sup>25</sup>.

Η μετανάστευση τῶν Σαμοθρακιτῶν κυρίως πρός τήν 'Ομοσπονδιακή Δημοκρατία τῆς Γερμανίας, ή δποία ξεκίνησε μία γενιά μετά τήν έγκατάσταση τοῦ κύματος τῶν προσφύγων, ἐμφανίστηκε σέ μία στιγμή ὅπου ὁ μικροϊδιοκτητικός πολυτεμαχισμός καί ή κρίση τῆς γεωργίας, σέ συνδυασμό μέ τήν πολιτική πού ἀναπτύχθηκε ἀπό τό έλλαδικό κράτος γιά τήν περιφέρεια, ἀπειλοῦσαν τά θεμέλια τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας. Οἱ κάτοικοι ἔφυγαν ἀπό τήν περιοχή γιατί ὑπῆρξε οἰκονομική κρίση, «δ μικρός γεωργικός κλῆρος καί τό έξ αὐτοῦ χαμηλό εἰσόδημα, ἡ ἔλλειψις σοδαρῶν διομηχανικῶν μονάδων πρός πλήρη ἀπορρόφηση τοῦ ἐργατικοῦ δυναμικοῦ, ἡ ὑποαπασχόληση σέ συνδυασμό μέ τά αὐξημένα ἐργατικά ημερομίσθια στά μεγάλα ἀστικά κέντρα τοῦ έσωτερικοῦ καί τοῦ έξωτερικοῦ, ὅπου ὑπάρχει μεγάλη προσφορά ἐργασίας, εἶχαν ὡς ἀποτέλεσμα τή σοβαρή μετακίνηση τοῦ πληθυσμοῦ», àναφερόταν σέ μεταπολιτευτική ἔκδοση τοῦ Γραφείου Περιφερειακής 'Ανάπτυξης Θράκης, τοῦ τότε Υπουργείου Συντονισμοῦ.

Ή μετανάστευση ἀπό τή Σαμοθράκη ἀποτέλεσε θεμελιῶδες στοιχεῖο τῆς ἀνθρωπογεωγραφίας τοῦ νησιοῦ, τόσο λόγω τῆς μονιμότητάς της καί τῶν ψυχοκοινωνικῶν συνθηκῶν πού δημιούργησε ὅσο καί λόγω τοῦ σημαντικοῦ ρόλου που διαδραματίζει σήμερα γιά τήν τοπική κοινωνική ζωή<sup>26</sup>.

### Ο τουρισμός στήν ἀγροτική κοινωνία τῆς Σαμοθράκης. Κοινωνικό καί φυσικό περιβάλλον

ή Σαμοθράκη εἶναι ἕνας μικρόκοσμος σέ πλήρη αὐτοτέλεια. «Τό νησί αὐτό τό δέρνουν άπαλά δ θαλασσινός ἀέρας καί τά νερά, τό λούζει δ ἥλιος καί στό λιόγερμα ἰσκιώνονται οἱ ρεματιές καί φωτίζονται οί ξερές οί ράχες μενεξένιες», άναφέρει δ Ίων Δραγούμης, πρόξενος τό 1905 στό Ντεντεαγάτς (σημερινή 'Αλεξανδρούπολη)27. Ή Σαμοθράκη δέν εἶναι νησί, εἶναι ἕνα ὄρος μέσα στή θάλασσα. Καί αὐτό φαίνεται ἀπό τό γεγονός ὅτι οἱ κάτοικοί της ποτέ δέν ὑπῆρξαν σπουδαῖοι ψαράδες: οἱ Σαμοθραχίτες ἦταν πάντα γεωργοί, κτηνοτρόφοι καί ύλοτόμοι. ἦταν μικροκτηματίες, δοσκοί καί φτωχοί ἐργάτες, πού εἶχαν συνεισφέρει σέ ἐργατικό δυναμικό στή  $\Delta$ υτική Γερμανία περισσότερο ἀπό ὅ,τι ἡ δεύτερη έλληνική μεγαλούπολη.

 $\Pi$ αρά τή μικρή ἀπόσταση τῆς γειτονικῆς θρακικής ἀκτής, τό νησί δέν εἶχε ἐπικοινωνία μέχρι πρόσφατα καί οἱ Σαμοθρακίτες ζοῦσαν ἀπομονωμένοι καί ἀποκομμένοι ἀπό τόν ὑπόλοιπο ἑλλαδικό χῶρο. Ἡ ἀπομόνωση αὐτή εἶχε συντελέσει στήν παγίωση μιᾶς παραγωγικῆς «αὐτάρκειας», μέ δασικότερα γεωργικά προϊόντα τήν ἐλιά καί τά δημητριακά πού καλλιεργοῦνται στό νοτιοδυτικό τμημα, ὅπου βρίσκεται σχεδόν τό σύνολο τῆς ἀγροτικής γής<sup>28</sup>. Οι κάτοικοί της έχουν στεριανό χαρακτήρα καί ζοῦσαν μέχρι πρίν λίγο καιρό σχεδόν ἀποκλειστικά ἀπό τή γεωργία καί τήν κτηνοτροφία. Οἱ κάτοικοι λένε ὅτι «οἱ γνήσιοι Σαμοθρακίτες δέν ἔχουν φαλάκρα. Έχουν μόνο ὅσοι ἔρχονται ἀπό τή Γερμανία, οί μετανάστες». Γι' αὐτούς ύπάρχει ἕνας τύπος ἀνθρώπου πού ἔρχεται ἀπό τό ἀπώτατο παρελθόν τοῦ νησιοῦ καί στή διαμόρφωσή του συνετέλεσαν οί είδικές κλιματολογικές συνθῆκες καί ἡ ἀπομόνωση.

Πέρα ἀπό τό λιμάνι της, τήν Καμαριώτισσα, ὑπάρχει καί ἡ πρωτεύουσα, ἡ Χώρα, κτισμένη ἀμφιθεατρικά, μακριά ἀπό τή θάλασσα, ἀνάμεσα στό ὄρος Φεγγάρι. Ἡ Χώρα βρίσκεται πάνω σέ μιά πλαγιά, στό ὕψωμα Κοῦκος καί δέν

162 ΦΑΝΗΣ ΜΑΛΚΙΔΗΣ



Άρχεῖο Ε. Δασταμάνη

διαχρίνεται ἀπό τή θάλασσα γιά προστασία ἀπό τούς πειρατές πού λυμαίνονταν παλιότερα τόν κόσμο τοῦ Αἰγαίου. Ἡ Χώρα παρουσιάζει μιά ὶδιόμορφη οἰκιστική εἰκόνα: δέν θυμίζει νησιώτικο χωριό, περισσότερο μοιάζει μέ χωριό τῆς Μακεδονίας ἤ τῆς Ἡπείρου. Διώροφα πέτρινα σπίτια, κολλητά τό ἕνα δίπλα στό ἄλλο, στενά πλακόστρωτα δρομάχια, χαλντερίμια καί κεραμιδένιες στέγες. Οἱ μορφές καί ἡ τεχνική τῆς Χώρας, τοῦ μοναδικοῦ οἰκισμοῦ μέχρι τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ αἰώνα, δρίσκονταν σέ πλήρη συνάρτηση μέ τήν ιδιαίτερη φυσιογνωμία καί τά ύλικά δόμησης τοῦ νησιοῦ, ἀλλά ἀπό αὐτή τήν περίοδο ἡ Χώρα θά δεχθεῖ ἐπιδράσεις ἀπό τή Θράκη καί τήν Ἰωνία, άφοῦ ἡ ἀνάπτυξη πού παρατηρεῖται συντελεῖ στήν ἔξοδο τῆς κοινωνίας τῆς Σαμοθράκης ἀπό τή μέχρι τότε ἀπομόνωση.

Ἡ Σαμοθράκη εἶναι ἕνα νησί γεμᾶτο μέ μυστήρια. "Αν καί οἱ κλασσικές ἀρχαιότητες τῆς Παλαιάπολης (Ἱερό τῶν Μεγάλων Θεῶν) προδάλλονται, ὑπάρχουν παράλληλα καί ἄγνωστα μεγαλιθικά μνημεῖα, πού προσελκύουν τό ἐνδιαφέρον τῶν ἐρευνητῶν καί ἐπισκεπτῶν. ἴσως πρόκειται γιά τούς «ίερούς βράχους», ὅπου τελοῦν-

ταν οί θυσίες τῆς Μεγάλης Μητέρας. 'Ακόμη δπάρχουν τά «κυκλώπεια τείχη» τῆς Σαμοθράκης, πού εἶναι κτισμένα μέ λιθόπλινθους πολύγρωμων ήφαιστειογενῶν πετρωμάτων καί ἔγει ἀναφερθεῖ ἐπίσης στόν παράξενο βράγο-γάρτη, πού εἶναι ἐντοιχισμένος σέ τοῖχο τοῦ Ἱεροῦ τῶν Μεγάλων Θεῶν. Ὁ πανάρχαιος αὐτός βράχος μοιάζει καταπληκτικά μέ ἀνάγλυφο γάρτη τῆς Σαμοθράκης καί σίγουρα ήταν χρήσιμος στούς ίερεῖς τοῦ νησιοῦ. Σύμφωνα μέ τόν ἀμερικανό ἀργαιολόγο Κάρολο Λέμαν, «ἀποδίδεται στούς προέλληνες κατοίκους τῆς Σαμοθράκης καί χρονολογεῖται στούς πρώτους αἰῶνες τῆς πρώτης προχριστιανικής χιλιετηρίδας»<sup>29</sup>. Πρέπει ἐπίσης νά αναφερθεῖ καί ἡ «σπηλιά τῶν Καβείρων» (Παλαιάπολη), ὅπου σύμφωνα μέ τόν μῦθο δρῆκαν καταφύγιο οἱ παραπάνω θεότητες ὅταν ἡ Μαύρη Θάλασσα (λίμνη τότε) ξεγείλισε, ἀνοίγοντας τά στενά τοῦ Βοσπόρου καί τῶν Δαρδανελίων.

'Από τήν ἄποψη τῆς Ἱερῆς Γεωγραφίας ἡ Σαμοθράκη θεωρεῖται ἕνας ἀπό τούς σημαντικότερους ἐνεργειακούς κόμβους τῆς Ἑλλάδας, μαζί μέ τή Δῆλο, τούς Δελφούς, τή Δωδώνη, τήν 'Ολυμπία, τά Μετέωρα καί τό "Αγιον "Ορος. Τά κομδικά σημεῖα τοῦ ἐνεργειακοῦ χάρτη τοῦ νησιοῦ σημειώνονται ἀπό μεγάλιθους, πού ἀποτελοῦν σημεῖα ἐνεργοποίησης τῆς Γαίας. Τά σημεῖα αὐτά, πού θεωροῦνται καί «τόποι δύναμης», φαίνεται νά ύποδοηθοῦν τόν διαλογισμό καί χρησιμοποιούνται γιά θεραπευτικούς σκοπούς. Πέρα, δμως, ἀπό τούς τόπους δύναμης ὑπάρχουν καί σαφεῖς ἐνδείξεις γεωμαγνητικῶν διαταραχῶν, πού ὀφείλονται σέ δυνάμεις χρυμμένες στό ὑπέδαφος τοῦ νησιοῦ.

Στίς ἐκδολές τοῦ ρέματος τοῦ Φονιᾶ δρίσκεται δ δμώνυμος πύργος, πού ζώνεται ἀπό θρύλους. Σ' αὐτό τό μεσαιωνικό κτίσμα τῶν Γατελούζων δ μῦθος λέει ὅτι ζοῦσε κάποτε ἕνας ἄρχοντας πού, ὅταν ἔμαθε ὅτι ἡ γυναῖκα του τόν ἀπατοῦσε, θόλωσε τό μυαλό του καί σκότωσε τούς δύο ἐραστές. Κατά μία ἄλλη ἐκδοχή, ὁ πύργος πῆρε αὐτό τό μακάδριο ὄνομα, ἐπειδή παλαιότερα οί διαδάτες πνίγονταν συχνά στά παγωμένα δρμητικά νερά τοῦ ρέματος. Ὁ Νικόλαος Γ. Πολίτης στίς Παραδόσεις του σώζει καί μία ἄλλη ἐκδοχή τοῦ θρύλου: «Στόν πύργο τοῦ Φονιᾶ κατοικοῦσε μιά δασιλοπούλα μέ τούς δύο άδερφούς της. Έχεινον τόν χαιρό ζοῦσε ένας ἀνδρειωμένος ψηλά στό βουνό, σ' ενα σπήλαιο πού τό λέν ως τά σήμερα Τοῦ ἀνδρειωμένου τό Σπηλί. Μιά φορά πού κατέβηκε στο περιγιάλι, βρῆκε τή βασιλοπούλα καί τήν ἐγκάστρωσε. "Όταν τό εἶδαν τ'

αδέρφια της, τή ρωτοῦσαν νά τούς εἰπεῖ ποιός τήν ἐγκάστρωσε, ἐκείνη ὅμως πότε τούς ἔλεγε πώς ἔφαγε φασούλια, πότε ἄλλες προφάσεις. ᾿Αλλά στά ὕστερα ἀναγκάστηκε νά τούς τά εἰπεῖ ὅλα. Τότε, ὁ ἕνας ἀπό τούς ἀδερφούς πῆρε τό δοξάρι καί τή σαΐτα του, παραφύλαξε τόν ἀνδρειωμένο καί τόν σκότωσε. Τή θέση πού ἔπεσε τή λέν ὥς τά σήμερα Τοῦ ᾿Ανδρειωμένου τό Πέσιμο».

Κοντά στήν περιοχή τοῦ Φονιᾶ βρίσκονται καί οἱ δάθρες, μικρές λιμνοῦλες καί καταρράκτες, πού σχηματίζονται ἀπό ἕνα ρέμα πού πηγάζει ἀπό τήν κορυφή τοῦ Φεγγαριοῦ. Ἡ πιό φημισμένη ἀπό τίς μικρές αὐτές λιμνοῦλες εἶναι ἡ «Γριά Βάθρα». Άρκετές τοποθεσίες στή Σαμοθράκη περιλαμδάνουν τή λέξη «γριά». Γιά παράδειγμα, στίς ἀπόκρημνες ἀκτές τῆς νότιας Σαμοθράκης δπάρχει μιά τοποθεσία πού δνομάζεται «Τῆς Γριᾶς τά Πανιά». Τά ἄγρια κατσίκια πού περπατοῦν στό δουνό τῆς Σαμοθράκης λέγεται δτι εἶναι ἀπό τό κοπάδι τῆς Γριᾶς. Καί τῆς γριᾶς αὐτῆς τά πανιά τά δλέπουν ἀχόμα σ' ἔναν δράχο στό περιγιάλι, ὅσοι ἔρχονται μέ τό καράδι ἀπό τήν "Ιμβρο στή Σαμοθράκη. Κατά τήν τοπική παράδοση ή ὀνομασία «γριά» δόθηκε ὅταν μία ήλικιωμένη ἔπεσε στή λίμνη καί τό νερό τήν ἔφερε ύπογείως στή θάλασσα. Στά Θέρμα ἤ Λουτρά, ἀνάμεσα στά πυχνά πλατάνια ὑπάρχουν ζεστές θειοῦχες πηγές, γνωστές ἀπό τήν ἀρχαιότητα γιά τίς λαματικές τους ιδιότητες 30.

"Όταν δέν εἶναι νεφοσκεπής, ή κορυφή τοῦ Φεγγαριοῦ προσφέρει μιά ἐκπληκτική θέα στόν τολμηρό ἀναβάτη. Άπό ἐκεῖ μπορεῖ κανείς ἄνετα νά διακρίνει τόν "Αθωνα" μάλιστα, ἄν κάποιος άνέβει σ' ενα συγκεκριμένο σημεῖο λίγο πρίν δύσει δ ήλιος, λέγεται ὅτι μπορεῖ νά δεῖ στούς δράχους, χάρη στό παράξενο παιχνίδι τῶν σκιῶν, τά τρομακτικά πρόσωπα τῶν Καβείρων. ᾿Ανατολικά τῆς Σαμοθράκης βρίσκεται κάτω στή θάλασσα ἕνας μεγάλος δράχος πού λέγεται Σγόραφα ἤ Ζουράφα, Λαδόξερα γιά τούς ντόπιους. Σ' αὐτό τό μέρος ὑπάρχουν πολλά καί ἐκλεκτά σφουγγάρια, ἀλλά οἱ σφουγγαράδες δέν τολμοῦν νά δουτήξουν δαθιά, γιατί ἐκεῖ λένε ὅτι κατοικεῖ, σύμφωνα μέ τίς παραδόσεις, ἕνα φοδερό θηρίο. Κάποιον πού εἶχε πάει δαθιά ἀναζητῶντας σφουγγάρια, λένε ὅτι τόν ἔφαγε τό θηρίο καί οί σύντροφοί του τόν τράδηξαν πάνω μισό. 'Αναφέρουν πώς στό ίδιο σημεῖο δρίσκονται πολλά καταποντισμένα κτίρια καί φαίνονται οἱ πόρτες, τά παράθυρα, οί στύλοι καί τά μάρμαρα καί άρκετά χαλάσματα πού δείχνουν πώς ἦταν κάποτε πολιτεία.

# Νησιωτικές περιοχές καί ἀγροτική κοινωνία

Ή κατάταξη τῶν Δήμων, Κοινοτήτων καί Οἰκισμῶν τῆς Ἑλλάδας σέ νησιωτικές περιοχές καθορίζεται ἀπό τήν Ὁδηγία 75/268 ΕΟΚ (ὅπως αὐτή τροποποιήθηκε ἀπό τίς Ὁδηγίες 81/645 ΕΟΚ καί 85/148 ΕΟΚ), ἡ ὁποία ἀναφέρεται στήν ἐνίσχυση τῆς γεωργίας σ' αὐτές τίς περιοχές. Ἡ διάκριση γι' αὐτούς τούς χώρους γίνεται μέ βάση τό ὑψόμετρο, τήν κλίση τοῦ ἐδάφους, τήν πυκνότητα τοῦ πληθυσμοῦ, τό γεωργικό εἰσόδημα, τή γονιμότητα τῶν ἐδαφῶν καί τίς ἀποδόσεις τῶν κυριότερων καλλιεργειῶν καί εἶναι περιοχές ὅπου ἡ ὑλοποίηση τῶν ἐπενδύσεων στοιχίζει περισσότερο, τό κόστος τῆς παραγωγῆς εἶναι μεγαλύτερο καί τό εἰσόδημα τῶν παραγωγῶν γαμηλότερο.

Τά βασικά χαρακτηριστικά τῶν περιοχῶν εἶναι: ᾿Ανεπάρκεια φυσικῶν πόρων, ἀσχολίες πού ἀποτελοῦν μοναδική πηγή ἐργασίας (κτηνοτροφία), ἀνεπαρκής λειτουργία τῆς ἀγορᾶς πού ὀφείλεται στήν ἀνεπάρκεια συγκοινωνιακῶν δικτύων καί στήν ἀπομόνωση. Ἡ συγκεκριμένη λειτουργία τῆς ἀγορᾶς περιορίζει τίς δυνατότητες ἀξιοποίησης τῶν προϊόντων, ὅπως καί τήν ἀνάπτυξη νέων δραστηριοτήτων. ᾿Ανεπαρκής τεχνική στήριξη, ἐξάντληση τῶν φυσικῶν πόρων πού ὀφείλεται στή χαμηλή παραγωγικότητα ἤ καί στήν ἀπουσία θεσμικῶν περιορισμῶν, ἔλλειψη ἐναλλακτικῶν οἰκονομικῶν δραστηριοτήτων.

Οἱ νησιωτικές περιοχές, μαζί μέ τίς παραμεθόριες, παρουσιάζουν λόγω τῆς θέσης τους εἰδικά προδλήματα, μικρές ἀποδόσεις καλλιέργειας καί χαμηλό εἰσόδημα. Ὁ πληθυσμός αὐτῶν τῶν περιοχῶν κατοικεῖ σέ μικρούς οἰκισμούς, κάτω τῶν 1.000 κατοίκων, ὅπου παρατηρεῖται ἔλλειψη σέ ἔργα ὑποδομῆς, κοινωνική καί πολιτιστική ἀπομόνωση, περιορισμένη τεχνική ὑποστήριξη καί δυσκολία ἐνημέρωσης πού, σέ συνδυασμό μέ τό χαμηλό εἰσόδημα, ἔχει ὡς ἀποτέλεσμα τήν τάση φυγῆς τῶν κατοίκων σέ ἄλλες δυναμικές περιοχές, μιά τάση πού συνεχίζεται μέχρι σήμερα.

# Ή ἀγροτική κοινωνία καί οἱ ἐπιπτώσεις ἀπό τόν τουρισμό

Ώς τουρισμός στόν ἀγροτικό χῶρο τῆς Σαμοθράκης μπορεῖ νά θεωρηθεῖ κάθε μορφή ἤπιου τουρισμοῦ πού ἐκδηλώνεται στήν περιφέρεια. Ἡ περιοχή προβάλλει τίς τοπικές δραστηριότητες, τήν ὑποδομή πού διαθέτει, τίς ἰδιαίτερες ἐκδη-

ΦANHΣ ΜΑΛΚΙΔHΣ

λώσεις καί προϊόντα, καθώς καί τίς φυσικές δμορφιές πού τήν περιβάλλουν, ὥστε νά προσελκύει ἐπισκέπτες. Ὁ τουρισμός σέ νησιωτικές κοινωνίες εἶναι πολύ διαδεδομένο φαινόμενο στήν Ἑλλάδα. Ἐντούτοις ὁ τουρισμός σε κοινωνίες πού ἀκόμη καί σήμερα διατηροῦν τόν ἀγροτικό τους χαρακτῆρα καί ὅπου ὁ πρωτογενής τομέας κατέχει τήν πρώτη θέση στήν ἀπασχόληση τῶν κατοίκων, εἶναι σχετικά πρόσφατο φαινόμενο.

Ό τουρισμός στίς ἀγροτικές κοινωνίες στοχεύει στή συνεργασία τῶν τριῶν τομέων παραγωγῆς, τή δημιουργία ἔργων ὑποδομῆς, τήν ἀνάπτυξη τοπικῶν πρωτοδουλιῶν στήν ἀγροτική κοινότητα, τήν ἐνίσχυση τοῦ μικροῦ οἰκογενειακοῦ εἰσοδήματος, τή συγκράτηση τοῦ τοπικοῦ πληθυσμοῦ, τήν ἀξιοποίηση τοῦ φυσικοῦ πλούτου, τή διάδοση τῶν τοπικῶν παραδοσιακῶν προϊόντων, τή δραστηριοποίηση τῆς αὐτοδιοίκησης καί τῶν τοπικῶν φορέων γιά τήν προώθηση τῆς ἀνάπτυξης τῆς περιοχῆς.

Ό τουρισμός πού αναπτύσσεται τά τελευταῖα χρόνια στή Σαμοθράκη, παρέχει εὐελιξία γιά παράλληλη ἐργασία σέ περιπτώσεις πού οἱ δυνατότητες ἀπασχόλησης στόν πρωτογενή τομέα εἴτε εἶναι περιορισμένες ἤ περιορίζονται μέ τήν πάροδο τοῦ χρόνου. Ἔτσι ὁ τουρισμός συμβάλλει στή διατήρηση καί τήν πρόληψη τῆς περιθωριοποίησης τῶν γεωργικῶν ἐκμεταλλεύσεων.

Ἐπίσης συμβάλλει στή διατήρηση ένός ἀποδεκτοῦ ἐπιπέδου πληθυσμοῦ ἐφόσον δίνει τή δυνατότητα ἀπόκτησης ένός συγκρίσιμου οἰκογενειακοῦ εἰσοδήματος μέ ἐκεῖνο τῶν ἀστικῶν εἰσοδημάτων. Παράλληλα μπορεῖ νά παίξει ρόλο στή διατήρηση τῆς οἰκολογικῆς καί κοινωνικῆς ἰσορροπίας τῶν πληθυσμιακά ἀποψιλωμένων νησιωτικῶν περιοχῶν, μετριάζοντας τούς κινδύνους ἀποδιοργάνωσης καί κατάρρευσής τους.

Γενικότερα οἱ ἐπιπτώσεις ἀπό τήν ἀνάπτυξη τοῦ τουρισμοῦ μποροῦν νά συγκεκριμενοποιηθοῦν στόν ἀριθμό καί στό εἶδος τῶν τουριστῶν, στό στά-διο τῆς τουριστικῆς ἀνάπτυξης, στή διαφορά τῆς οἰκονομικῆς ἀνάπτυξης μεταξύ ντόπιων καί ἐπισκεπτῶν, στή διαφορά κοινωνικῆς καί πολιτιστικῆς ἀνάπτυξης, στό φυσικό μέγεθος τῆς περιοχῆς ὑποδοχῆς πού καθορίζει τόν ἀριθμό ἐπισκεπτῶν πού μπορεῖ νά φιλοξενήσει. Ὁ τουρισμός δημιουργεῖ θέσεις ὄχι μόνο στά κύρια καί συμπληρωματικά τουριστικά καταλύματα τῆς Σαμοθράκης, ἀλλά σέ ἄλλους κλάδους τῆς τοπικῆς οἰκονομίας οἱ ὁποῖοι σχετίζονται ἄμεσα μέ τή λειτουργία τοῦ τουριστικοῦ τομέα, καθώς ἐπίσης σέ κλάδους οἱ ὁποῖοι τοῦ προσφέρουν τήν ὑποστήριξή τους.

'Αχόμη, δ τουρισμός στή Σαμοθράκη ἔχει ὡς ἀποτέλεσμα τή δημιουργία οἰκονομικῶν δραστηριοτήτων οἱ ὁποῖες ἐπωφελοῦνται τῆς τουριστικῆς κατανάλωσης, ἐνῶ ἀναπτύσσεται ἡ θέληση τῶν ντόπιων νά προβάλουν τήν τοπική παραγωγή καί κουλτούρα, τούς δεσμούς πού χαρακτηρίζουν τήν περιοχή. 'Εξάλλου μία κυρίαρχη τάση σήμερα τοῦ διεθνοῦς τουρισμοῦ εἶναι ἡ ἀναζήτηση τοῦ τοπικοῦ χρώματος στήν κατανάλωση τοῦ χρόνου τῶν διακοπῶν³¹.

Παρ' δλα αὐτά ἡ συγκέντρωση τοῦ τουριστικοῦ κύματος στόν παράκτιο χῶρο τῆς Σαμοθράκης ἀλλοιώνει καί καταστρέφει ἀρκετούς ἀπό τούς εὐαίσθητους χώρους πού μεσολαδοῦν μεταξύ τῶν χερσαίων καί θαλάσσιων οἰκοσυστημάτων<sup>32</sup>.

Ή ἀδρανοποίηση τῶν παραδοσιακῶν ἀσχολιῶν τῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας τοῦ νησιοῦ εἶναι ενα ζήτημα πού προδάλλει ἔντονο. Οἱ ἀσχολούμενοι στούς τομεῖς, στούς ὁποίους στηρίχθηκε ἡ οἰκονομία καί ἡ κοινωνία τοῦ νησιοῦ, μειώνονται καί ἀδρανοποιοῦνται οἱ ἐγχώριες παραγωγικές δυνάμεις. Ὁ τουριστικός κλάδος στό νησί ἀπό πρωτεύων καί συμπληρωματικός πού ἦταν, σήμερα τείνει νά γίνει μονοπωλιακός καί ἡ ἐξειδίκευση ὡς δάση τῆς οἰκονομίας παραχωρεῖ τή θέση της στον παροξυσμό τῆς ἐξειδίκευσης.

Οί προσπάθειες στή Σαμοθράκη γιά τή δημιουργία συμπληρωματικών σχέσεων μεταξύ τουρισμοῦ καί ἀγροτικῶν ἀσχολιῶν καί γιά τή μεθοδευμένη στροφή τῆς καταναλωτικῆς ζήτησης τῶν ἐπισκεπτῶν στά ἐγχώρια προϊόντα δέν φαίνεται νά στέφονται πάντα ἀπό ἐπιτυχία. Τά προϊόντα πού καταναλώνονται ἀπό τούς ἐπισκέπτες ἔρχονται ἀπό τήν ᾿Αλεξανδρούπολη, ἤ καί ἀπό τό ἐξωτερικό, ἀφοῦ ἡ τοπική ἀγροτική οἰκονομία δέν μπορεῖ νά καλύψει τίς ἀνάγκες. Ἡ ἐξέλιξη αὐτή ἐπιδρᾶ στή νησιωτική οἰκονομία, αὐτάρκη πρίν λίγα χρόνια, καί ἀνεβάζει τήν ἐξάρτησή της ἀπό τίς ξένες ἀγορές. Ταυτόχρονα ή ἐξέλιξη αὐτή ἐπιδρᾶ τόσο στό παραγωγικό τοπίο τοῦ νησιοῦ ὅσο καί στόν χῶρο πού εἰσπράττει δ ἐπισκέπτης, ἀφοῦ ἀντικρύζει τίς ἔρημες περιοχές. Ἐρημοποίηση ιδιαίτερα δρατή στό νότιο μέρος τοῦ νησιοῦ, ὅπου ἡ ἐγκατάλειψη τῶν παλιῶν δοχιμασμένων τεχνιχῶν στή γεωργία χαί τήν κτηνοτροφία μέ τήν ἐποχιακά ἐναλλασσόμενη δόσκηση, σέ συνδυασμό μέ τίς πυρκαγιές, πού χρησιμοποιούνται γιά τήν άλλαγή χρήσεων γῆς, τραυματίζει τή γραφικότητα τοῦ χώρου<sup>33</sup>.

Ή δημιουργία ξενοδοχειακῶν συγκροτημάτων, ἐστιατορίων κ.ἄ. ἀποτελεῖ τεράστια παρέμδαση στόν φυσικό χῶρο, πού χάνει τελικά τή φυ-

σικότητα καί τήν αὐθεντικότητά του. Παράλληλα ύπάρχουν κάποιοι προδληματισμοί γιά τό κόστος τοῦ τουρισμοῦ στό φυσικό καί ἀνθρωπογενές περιδάλλον τοῦ νησιοῦ, πού ἀλλοιώνεται καί συμδαδίζει μέ τίς ἀπαιτήσεις καί τούς στόχους τοῦ κάθε τουριστικοῦ ἔτους. Τά ἤθη καί τά ἐγχώρια συστήματα άξιῶν τῆς τοπικῆς ἀγροτικῆς κοινωνίας εἶναι πλέον ἐπιδεκτικά ἀλλαγῶν καί τροποποιήσεων. Ὁ τουρισμός ἐπιφέρει ἕνα σημαντικό ρῆγμα στή συνέχεια τῶν ἠθῶν, παράγοντας ἀπότομες καί συγνά συνταρακτικές ἀλλαγές καί μεταλλάξεις. Παράλληλα μέ τό ζήτημα τῆς ἀλλοίωσης τῶν φυσικῶν διαδικασιῶν τοῦ νησιοῦ μέ τήν ἔλευση ἐπισκεπτῶν καί τουριστῶν, ή τροποποίηση κοινωνικών συμπεριφορών μέ μεγάλες ταχύτητες εἶναι κεντρικό ζήτημα. Οἱ διακοπές καί αὐτά πού διακόπτονται - ἐργασία, ζωή στίς πόλεις, ἄγχος τοῦ ἀστιχοῦ περιβάλλοντος — δέν εἶναι ζητήματα μή σχετικά μεταξύ τους. Αὐτό σημαίνει πολλά, ἀλλά σίγουρα δέν μεταφράζεται ὅτι τό ἕνα μεταφέρει τά χαρακτηριστικά του αὐτούσια μέσα στά πλαίσια τοῦ ἄλλου.

Τά ζητήματα πού ἀνακύπτουν σήμερα στήν κοινωνία τῆς Σαμοθράκης, πού κατά μοναδικό τρόπο στόν Ἑλλαδικό χῶρο κυριαρχεῖ τό ἀγροτικό-κτηνοτροφικό στοιχεῖο καί ὄχι ἡ σχετική ἀπασχόληση μέ τή θάλασσα, εἶναι:

- Παρά τίς ὑπάρχουσες ἀντιστάσεις, ἡ πλειοψηφοῦσα μορφή τουριστικῆς ἀναψυχῆς στή Σαμοθράκη ἀποσυνδέεται ἀπό τή γνώση τοῦ χώρου, ἀπό τήν ἐπαφή μέ τό αὐθεντικό τοπικό στοιχεῖο, ἀπό τή γνωριμία μέ τά τοπικά προϊόντα πού ὑπερβαίνει τήν ἀπλή γαστρονομική ἀπόλαυση. Ἐντείνεται ἡ ἀδιαφορία τοῦ τουρίστα γιά τήν ἐγχώρια ζωή καί φύση καί ἐπιστρατεύονται ἀκραῖες περιπτώσεις τουριστικοῦ προορισμοῦ στό νησί.
- Τό τουριστικό κύμα πού ἔρχεται στή Σαμοθράκη συχνά προσφεύγει στήν ἐπιπόλαιη συλλογή εἰκόνων καί τή βουλημική πρόσληψη θεαμάτων, ἐνός πλούσιου κοινωνικά καί φυσικοῦ περιβάλλοντος. Τότε ἐλέγχεται γιά τήν ἀπουσία εὐαισθησίας καί ἀκόμη γιά τήν ἀπουσία κριτικῆς συνείδησης.
- Εἶναι πολύ διαδεδομένο δρισμένες κοινωνικές τάξεις τῆς πρωτεύουσας καί τῶν μεγάλων ἀστικῶν κέντρων τοῦ Ἑλλαδικοῦ χώρου νά κατευθύνονται στή Σαμοθράκη, ὅχι ἀποκλειστικά γιά τήν παρθένα φύση καί τόν μοναδικό κοινωνικό περίγυρο πού ἀναδεικνύει παλαιές, ξεχασμένες ἴσως μορφές διαδίωσης στόν κάτοικο τοῦ ἀστικοῦ κέντρου, ἀλλά γιά λόγους κοινωνικῆς καταξίωσης. Ὁ Βεμπλέν συμπεριλάμδανε τό ταξίδι μέσα στίς μορφές ἐπιδεικτικῆς κατανάλω-

- σης<sup>34</sup>, μιᾶς ἔννοιας πού κατέχει σημαντική, ἄν ὄχι κυρίαρχη, θέση στό ἔργο του, ὡς ἔκφραση τῆς καταναλωτικῆς συμπεριφορᾶς μέ στόχο τήν κοινωνική καταξίωση. Ὁ μή κριτικός τουρίστας, αὐτός πού δέν προσαρμόζει τό ταξίδι στή Σαμοθράκη στίς προσωπικές ἀνάγκες, γίνεται ὄχι σπάνια ὑποτακτικός ἔναντι τῶν κοινωνικῶν δεδομένων πού κυριαρχοῦν.
- Η ἐγχώρια κοινωνία ὑποδάλλεται σέ ἕναν άθέμιτο ύπερτόνισμο τῶν μνημείων της καί ξεπερνᾶ τή φυσική καί ἀβίαστη δυναμική τῆς άνάπτυξής τους. Πολιτισμός καί ήθη άλλοιώνονται, ἀχολουθώντας τίς τουριστιχές ἐπιταγές τῆς περιόδου. Ἐδῶ τό κράτος παρεμβαίνει γιά νά τονίσει τήν ύπερπροσφορά μνημείων καί τουριστικών προορισμών στή Σαμοθράκη, χωρίς νά λαμβάνει υπόψη παραμέτρους καί κοινωνικές ίδιομορφίες. Γιά παράδειγμα, ή διαδεδομένη καί στή Σαμοθράκη κρατική πολιτική γιά τή διατήρηση παραδοσιακῶν οἰκισμῶν καί τή «διάσωση» δρισμένων γραφικῶν χώρων (Χώρα), ἐνῶ πάσχει ἀπό ἔλλειμμα στρατηγικής καί δλοκληρωμένου σχεδίου, σέ πολλές περιπτώσεις ἔφτασε σέ ὑπερβολές μέ τή δημιουργία ζωνῶν, μέ στόχο τή δημιουργία τουριστιχοῦ προϊόντος.
- Ὁ μαζικός τουρισμός ἀναλαμδάνει νά «ἐ-ξημερώσει» τό ἐγχώριο πλούσιο πολιτισμικό περιδάλλον, ἔτσι ὥστε νά γίνει ἐλκυστικό καί καταναλώσιμο ἀπό τούς ξένους ἐπισκέπτες<sup>35</sup>, καί ἀρκετές φορές γίνεται λογοτεχνιική παραγωγή χωρίς σύνδεση καί ἀναζήτηση τῆς δαθύτερης πραγματικότητας καί δημοσιογραφική παρέμδαση σέ «εἰδικά» ἔντυπα.
- Τά πανηγύρια γίνονται πολιτικές ἐκδηλώσεις «ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ Δήμου καί τῆς Νομαρχίας», πού δέν ἔχουν ἀπολύτως καμία σχέση μέ τό κοινοτικό περιεχόμενο τῶν λαϊκῶν συνάξεων καί διάφορους λόγους καί πλάι σ' αὐτά προσφέρονται διομηχανοποιημένα ἐνθύμια, χωρίς τοπική τεχνική, φτιαγμένα ἀπό ἑταιρεῖες τῆς πρωτεύουσας ἤ καί τοῦ ἐξωτερικοῦ.

### Συμπερασματικές παρατηρήσεις

Ἡ Σαμοθράκη μέ τά πλεονεκτήματα ἀπό τόν τουρισμό ἄρχισε νά χάνει τή δική της ταυτότητα, ἀφοῦ ἡ ἔλλειψη προγραμματισμοῦ, ἡ ἀναζήτηση τοῦ εὔκολου καί γρήγορου εἰσοδήματος, ἡ ἐξάρτηση ἀπό τίς ξένες ἀγορές, ἡ ἐποχικότητα, οἱ ἀρνητικές περιδαλλοντικές καί κοινωνικές ἐπιπτώσεις, προκαλοῦν τόσο τήν ἀλλαγή

ΦANHΣ MAΛΚΙΔΗΣ

τῆς ψυχοσύνθεσης τῶν κατοίκων καί τῆς κοινωνικῆς δομῆς τῆς Σαμοθράκης, ὅσο καί τήν ἀλλοίωση τοῦ φυσικοῦ περιδάλλοντος.

Ή ἄναρχη δόμηση ὑποδάθμισε τό φυσικό κάλλος τοῦ τοπίου προσφέροντας τουριστικές ὑπηρεσίες χαμηλοῦ ἐπιπέδου. Ὁ πρόσκαιρος καί εὔκολος πλουτισμός, ἰδίως ἀπό τήν πώληση γῆς, δημιούργησαν φροῦδες ἐλπίδες καί ψευδεῖς ἐντυπώσεις στή συνείδηση τῆς τοπικῆς κοινωνίας, μέ ἀποτέλεσμα τήν ἀπουσία κάθε προγραμματισμοῦ γιά τό κοινωνικό, οἰκονομικό, πολιτιστικό καί τουριστικό μέλλον τοῦ νησιοῦ. Ἔτσι ἡ Σαμοθράκη, ἀντί νά ἐξελιχθεῖ σέ πρότυπο τουριστικό προορισμό ἀπαράμιλλης φυσικῆς ὀμορφιᾶς καί ἀναζήτησης τῆς τοπικῆς κοινωνικῆς ἰδιαιτερότητας, τείνει νά μεταβληθεῖ σέ παραμορφωμένο τοπίο τουριστικῆς περιοχῆς, γεγονός πολύ γνωστό στόν Ἑλλαδικό χῶρο.

Οἱ ἀπαιτήσεις ένός ὁλοχληρωμένου σχεδιαστικοῦ ἐργαλείου καθοδήγησης τῶν πολιτικῶν ἀνάπτυξης τῶν ἀνθρωπίνων δράσεων στή Σαμοθράκη μέ βάση τή βιώσιμη ἀνάπτυξη, τήν άρμονική ἀλληλεπίδραση ἀνθρώπινης δράσης καί φυσικοῦ-πολιτιστικοῦ περιβάλλοντος, τήν ἱκανότητα γιά τουριστική ἀνάπτυξη καί τή διασύνδεση τῶν ἀλλαγῶν πού δρομολογοῦνται ἀπό τήν ὕπαρξη τῶν τουριστικῶν ροῶν καί τῶν ἀντιδράσεων τοῦ πολιτιστικοῦ, φυσικοῦ καί κοινωνικοῦ περιβάλλοντος, δείχνουν τήν ἀνάγκη γιά ὕπαρξη ἑνός σχεδίου γιά τόν χῶρο.

Τό σχέδιο θά πρέπει νά ἔχει ὡς κεντρικό αἴτημα, ἡ Σαμοθράκη νά διαδραματίσει καί πάλι τόν ρόλο πού τῆς ἀρμόζει, ὅπως καί στήν ἀρχαιότητα, καί ἀργότερα, ὅταν στόν χῶρο της διαδραματίστηκαν σημαντικά ἱστορικά γεγονότα πού ἐπηρέασαν ἀποφασιστικά τήν πορεία τοῦ θρακικοῦ ἐλληνισμοῦ. Ἡ ἱστορία, τά μνημεῖα καί ἡ παράδοση τοῦ νησιοῦ ἐγγυῶνται μιά διώσιμη ἀνάπτυξη καί τοῦ σύγχρονου πολιτιστικοῦ τουρισμοῦ, πού θά διαθέτει τό συγκριτικό ἐκεῖνο πλεονέκτημα ἐνός ἀπαράμιλλου καί διαφορετικοῦ τουριστικοῦ προϊόντος.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Τσαούσης, Δ., Ή κοινωνία τοῦ ἀνθρώπου. Εἰσαγωγή στήν Κοινωνιολογία, ᾿Αθήνα 1997, σ. 351.
- 2. Francis, E.K.L., «The personality Type according to Hesiod's Work and Days: A Culture Case Study», Royal Sociology, 1945, 10:3.
- 3. Redfield, R., Peasant Sociology and Culture, Chicago 1970, p. 61.
  - 4. Τσαούσης, Δ., δ.π., σ. 354.
- Childe, G., Man Makes Himself, London 1975,p. 310.

- 6. Wolf, E., Peasants, New Jersey 1966, p. vii.
- 7. Warren, R., The Community in America, Chicago 1978, p. 32.
  - 8. Lefebre, H., Du rural a l'urbain, Paris 1970, p. 58.
- 9. Halpern, J.M., *The changing village community*, 1976, p. 19.
- 10. Brehier, L., Le monde byzantin, Paris 1970, p. 89. Δανιηλίδης, Δ., Νεοελληνική κοινωνία καί οἰκονομία, 'Αθήναι 1934, σ. 47. "Αμαντος, Κ., Τστορία τοῦ δυζαντινοῦ κράτους, 'Αθήνα 1953, σ. 34. Βεργόπουλος, Κ., Τό ἀγροτικό ζήτημα στήν Έλλάδα. Ή κοινωνική ἐνσωμάτωση τῆς γεωργίας, 'Αθήνα 1975, σ. 50.
- 11. Κορδᾶτος, Γ., Σελίδες ἀπό τήν ίστορία τοῦ ἀγροτικοῦ κινήματος, ᾿Αθήνα 1964, σ. 7.
- 12. Ψυρούχης, Ν., Τό νεοελληνικό παροιχιακό φαινόμενο, 'Αθήνα 1983, σ. 42.
- 13. Παγκόσμια Ίστορία τῆς ἀκαδημίας Ἐπιστημῶν τῆς ΕΣΣΑ, ελληνική ἔκδοση, τ. 5ος, σ. 314.
- 14. Sivignon, Μ., Θεσσαλία. Γεωγραφική ἀνάλυση μιᾶς έλληνικῆς περιφέρειας, ᾿Αθήνα 1992, σ. 668.
  - 15. Βεργόπουλος, Κ., δ.π., σ. 329.
- 16. Κοῦκος, Μ., Στά δήματα τοῦ Ὀρφέα. Ὀδοιπορικό τῆς Θράκης, ἀλεξανδρούπολη 1991, σελ. 395.
- 17. Τσούνης, Γ., Σαμοθράκη. Οἰκοτουριστικός όδηγός, Σαμοθράκη 1998, σελ. 23.
  - 18. Αί Πράξεις, κεφ. ΙΣΤ, στίχ. 11.
- 19. Κατσάνης, Ν., Τό γλωσσικό ιδίωμα τῆς Σαμοθράκης, Θεσσαλονίκη 1996, σ. 12.
  - 20. Άπογραφές ΕΣΥΕ
- 21. Μουσούρου, Λ., Μετανάστευση καί μεταναστευτική πολιτική στήν Έλλάδα καί στήν Εὐρώπη, 'Αθήνα 1991, σελ. 55-67.
- 22. Μπαμπανάσης, Σ., Ίδιομορφίες τῆς ἀνάπτυξης στή Νότια Εὐρώπη. 'Αθήνα 1985, σ. 252.
- 23. Μπαμπανάσης, Σ. Σούλας, Κ., Η Έλλάδα στήν περιφέρεια τῶν ἀναπτυγμένων χωρῶν, ᾿Αθήνα 1976, σ. 68.
- 24. Κουρκουλῆς, Χ., «Ἡ Θράκη καί τά προβλήματά της», ΘΡΑΚΙΚΑ, τόμος 40, ᾿Αθήναι 1966, σελ. 107-126.
- 25. Kolodny, Ε., Ή Σαμοθράκη στίς ὄχθες τοῦ Νέκαρ, 'Αθήνα 1985, σ. 14.
- 26. Kayser, Κ., 'Ανθρωπογεωγραφία τῆς Έλλάδας, 'Αθήναι 1968, σ. 77.
  - 27. Δραγούμης, Ι., Σαμοθράκη. 'Αθήνα 1985, σελ. 34.
- 28. Μάτσας, Δ. Μπακιρτζής, Α., Σαμοθράκη. Μικρός Πολιτισμικός Όδηγός, Κομοτηνή-Σαμοθράκη 1998, σελ. 16.
- 29. Λέμαν, Κ., «Σαμοθράχη», ΘΡΑΚΙΚΑ, τόμος 23, 'Αθῆναι 1957, σελ. 215-287.
- 30. 'Αναφορά τοῦ αὐστριακοῦ ἀρχαιολόγου Gonze Alexander τό 1858 στό Κοῦκος, Μ., ὅ.π., σελ. 417 καί τοῦ ἄγγλου κληρικοῦ Henry Franshaw Tozer τό 1889 στό Παπαγεωργίου, Σ., Σαμοθράκη, 'Αθήνα 1982, σελ. 43.
- 31. Βαρβαρέσσος, Σ., Τουρισμός. Οἰκονομικές Προσεγγίσεις, ᾿Αθήνα 1997, σελ. 119.
  - 32. Σχίζας, Γ., Ὁ ἄλλος τουρισμός, ᾿Αθήνα 1998, σ. 43.
- 33. Παντῆς, Γ., «Ἡ ἐρημοποίηση στά νησιά τοῦ Αἰ-γαίου», Νέα Οἰκολογία, 1/1988.
- 34. Βεμπλέν, Θ., Ή θεωρία τῆς ἀργόσχολης τάξης, 'Αθήνα 1982, σελ. 89.
  - 35. Σχίζας, Γ., δ.π., σελ. 98.

# Ε.Μ. Σιοράν

### Ἡ φιλοσοφία τοῦ πεζοδρομίου

Σπῦρος Κουτρούλης

εγγύτερα εύρισκόμενος στόν Διογένη τόν Κυνικό σύγχρονος φιλόσοφος εἶναι δ γαλλο-ρουμάνος Ἐμίλ Σιοράν.

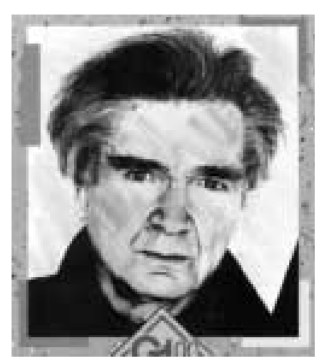
Γεννήθηκε στή Ρουμανία τό 1911 καί ἀπό τό 1937 ἔζησε καί ἔγραψε στή Γαλλία ὅπου καί πέθανε πρόσφατα. Έμπνεύστηκε κατ' άρχήν άπό τόν Μπεργκσόν άλλά στή συνέχεια ἐπηρεάστηκε ἀπό τόν Σοπενχάουερ καί τόν Νίτσε. Ὁ λόγος του, δραστικά σαρκαστικός, ἐπιγραμματικός καί πυκνός, ἀποπνέει τήν ἀνθρωπολογική του ἀπαισιοδοξία, τήν ριζική ἀντίθεση πρός ὅλες τίς διαστάσεις τῆς κοινωνικῆς πραγματικότητας, άλλά καί τήν ἔλλειψη ἐμπιστοσύνης σέ κάθε προσπάθεια οὐσιαστικῆς μεταλλαγῆς της. Ὁ μισανθρωπισμός, πού δδηγεῖ τόν στοχασμό του, δέν μπορεῖ παρά νά ἔχει ὡς ἄμεσο προϊόν τήν ἀπαξίωση κάθε ἀνθρώπινου δημιουργήματος. Παρά τίς συχνές ἀκρότητες πού τόν διακατέχουν ὥστε κάποτε δ σκεπτικισμός του νά μεταβάλλεται σέ μιά νέα μεταμόρφωση τοῦ δογματισμοῦ, ύπό δρισμένες προϋποθέσεις μπορεῖ νά μᾶς δοηθήσει νά συλλάδουμε ἀφ' ένός τά ἀδιέξοδα τῆς άνθρωπολογικής αἰσιοδοξίας τοῦ νεωτερικοῦ κόσμου («δ ἄνθρωπος εἶναι ἕνα λογικό καί «καλό» ὄν) καί ἀφ' έτέρου νά κατανοήσουμε τίς πραγματικές διαστάσεις κάθε θεωρίας ἤ πίστεως ἤ ἰδεολογίας ἀνεξάρτητα ἀπό τίς προθέσεις τῶν δημιουργῶν τους. Ἄν ὁ Πλάτων ἐναντιώθηκε στήν πρωταγορική θέση ὅτι «πάντων πραγμάτων μέτρον δ ἄνθρωπος» διότι ἀνοίγει τίς προοπτικές στόν σχετικισμό, ὁ Σιοράν ἀντλεῖ τόν σκεπτικισμό ἀπό τήν ἀντίστροφη ἀκριδῶς θέση, δηλαδή τόν μισανθρωπισμό.

Ο Σιοράν λοιπόν στέκεται ἀπόλυτα ἐχθρικός σέ κάθε δόγμα, σέ κάθε θρησκεία, σέ κάθε ἀξία. Βεβαίως οἱ ἰδέες εἶναι ὅπλα καί κατά συνέπεια δέν μποροῦμε νά κατηγοροῦμε τόσο αὐτές, ὅσο αὐτούς πού τίς χρησιμοποιοῦν. Ἡ ἀναγωγή σέ ἀξίες ἀποκαλύπτει τήν βούληση γιά κυριαρχία δίά μέσου τῶν ἀξιῶν, διότι καμμία κυριαρχία δέν εἶναι νοητή χωρίς τήν ἀποδοχή ἀξιῶν τόσο ἀπό

αὐτούς πού κυριαρχοῦν ὅσο καί ἀπό αὐτούς πού κυριαρχοῦνται. Έτσι, κι ἄν ἀκόμη καταργοῦνταν οἱ «ἰδέες», ἡ εἰρήνευση θά ἦταν προσωρινή, διότι νέες ἄμεσα θά τίς ἀντικαταστοῦσαν. Παρ' δλα αὐτά θά παρακολουθήσουμε τήν κριτική τοῦ Σιοράν πρός τήν πίστη καί σέ κάθε «δέον»: «"Αν ό ἄνθρωπος χάσει τήν ίκανότητα τῆς ἀδιαφορίας: γίνεται δυνάμει φονιάς. ἄν μετατρέψει τήν ίδέα του σέ Θεό: οί συνέπειες εἶναι ἀνυπολόγιστες. Σκοτώνουμε πάντα ἐν ὀνόματι ἑνός θεοῦ ἤ ἐν ὀνόματι τῶν δόλιων παραποιήσεών του: οἱ ὑπερδολές πού προκάλεσε ὁ θεός Λόγος, ἡ ιδέα τοῦ ἔθνους, τῆς τάξης ἤ τῆς φυλῆς συγγενεύουν μέ τίς ύπερδολές τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως ἤ τῆς Μεταρρύθμισης... Ὁ διάδολος ώχριᾶ μπροστά στόν ἄνθρωπο πού κατέχει μιάν ἀλήθεια, τήν ἀλήθεια του. Εἴμαστε ἄδικοι ἀπέναντι στούς Νέρωνες καί στούς Τιβέριους: δέν ἐπινόησαν αὐτοί τήν ἔννοια τοῦ αίρετιχοῦ: ὑπῆρξαν ἀπλῶς διεφθαρμένοι ὀνειροπόλοι πού διασχέδαζαν μέ τίς σφαγές. Οἱ ἀληθινοί ἐγκληματίες εἶναι ἐκεῖνοι πού ἐγκαθιδρύουν μιά θρησκευτική ή πολιτική ὀρθοδοξία καί ἔτσι διαχρίνουν τόν πιστό ἀπό τόν σχισματιχό»<sup>1</sup>. "Ομως ή ἀντίθεση πιστός-σχισματικός εἶναι μέρος τῆς γενικώτερης ἀντίθεσης ἐχθρός-φίλος, πού καθορίζει τό κοινωνικό. Δέν εἶναι οἱ ἀξίες πού διαφθείρουν τόν ἄνθρωπο καί τόν σπρώχνουν νά πράττει τό κακό στό ὄνομα τοῦ καλοῦ, ἀλλά ἡ ἴδια ή σύσταση τοῦ ἀνθρώπου πού ἀπελευθερώ− νει όλες τίς διαστάσεις της διά τῆς ἀναγωγῆς της σέ άξίες. Ὁ Π. Κονδύλης μέ λιγότερη όξύτητα διαπιστώνει ὅτι «οἱ πρόξενοι τῶν μεγαλύτερων καταστροφῶν καί συμφορῶν στήν ἴσαμε τώρα ίστορία δέν ήταν οί σχετικιστές, οί σκεπτικιστές καί οἱ μηδενιστές, παρά οἱ ἠθικιστές καί μάλιστα στό ὄνομα τῆς "μόνης" ἀληθινῆς θρησκείας, τῆς «μόνης» ὀρθῆς πολιτικῆς ἤ τῆς ``μόνης'' κυρίαρχης φυλῆς $\text{``}^2$ .

Ο Σιοράν θεωρεῖ ὅτι ὁ τύραννος καί ὁ μάρτυρας διακατέχονται ἀπό τήν ἀνάλογη πνευματική συγκρότηση ὥστε πολύ εὔκολα νά μποροῦν

 $\Sigma\Pi\Upsilon PO\Sigma$  ΚΟΓΤΡΟΥΛΗΣ



Ό φιλόσοφος Ἐμίλ Σιοράν. (Εἰκόνα τοῦ Δ.Θ. ᾿Αρβανίτη, ἀπό τό ἐξώφυλλο τοῦ βιβλίου «Ἐγκόλπιο ἀνασκολοπισμού», ἐκδ. Ἑξάντας, ᾿Αθήνα 1988.)

νά ἐναλλάσσουν ρόλους καί ὁ σημερινός μάρτυρας νά γίνεται ὁ μελλοντικός τύραννος: «Θσο γιά τόν φανατικό εἶναι ἀδιάφθορος: ἄν σκοτώνει γιά μιάν ἰδέα, μπορεῖ κάλλιστα νά σκοτωθεῖ γι' αὐτήν καί στίς δύο περιπτώσεις, τύραννος ἢ μάρτυρας εἶναι ἕνα τέρας. Δέν ὑπάρχουν πιό ἐπικίνδυνοι ἄνθρωποι ἀπό ἐκείνους πού ὑπόφεραν γιά μία πίστη: οἱ μεγάλοι διῶκτες στρατολογοῦνται ἀνάμεσα στούς μάρτυρες πού δέν τούς ἔκοψαν τό κεφάλι»<sup>3</sup>.

Ένας συνεπής πρός τόν έαυτό του μηδενιστής πράττει ὅσο τό δυνατόν λιγότερα, όμιλεῖ ἐλάχιστα ἤ ὅταν ὁμιλεῖ περιπαίζει ὅ,τι κυριαρχεῖ καί ὑπάρχει. Ἡ πρακτική του παρουσιάζει σημαντικές ἄν καί ὄχι πάντα δμολογημένες ἀναλογίες πρός τόν ἀναχωρητή. Τό γεγονός τοῦτο δέν διαφεύγει ἀπό τόν Σιοράν, πού σημειώνει ὅτι «δ ἄνθρωπος μέ τήν ίδεώδη διαύγεια, συνεπῶς ὁ ἰδεατά φυσιολογικός, δέ θά ἔπρεπε νά καταφεύγει σέ κάτι έξω ἀπό τό τίποτα πού βρίσκεται μέσα του»<sup>4</sup>. Ἐνῶ ἐπιπρόσθετα γράφει ὅτι ὁ μεγάλος του δάσκαλος, δ Διογένης δ Κυνικός, ἄν ἔχει γεννηθεῖ μετά τήν ἔλευση τοῦ Χριστοῦ, πιθανότατα νά εἶχε ἐπιλέξει τήν ζωή ἑνός ἀσκητῆ: «Ποιός ξέρει ἄν, μέσα στήν ἀντιχοινωνιχότητά του, ἕνας ἐπίνοσος πειρασμός γιά ἐξωανθρώπινη περιπέτεια δέν τόν ώθοῦσε νά γίνει ἕνας ὅποιος άσκητής, πού άργότερα θά γινόταν ἄγιος, καί ἔτσι θά χανόταν μέσα στήν μάζα τῶν εὐδαιμόνων καί τοῦ ἡμερολογίου; Τότε θά γινόταν τρελλός, αὐτός ὁ πιό φυσιολογικός ἄνθρωπος, γιατί θά εἶγε ἀπομακρυνθεῖ ἀπό κάθε διδασκαλία καί κάθε διδαχή. Τήν δυσειδή ἐμφάνιση τοῦ ἀνθρώπου ἦταν ὁ μόνος πού μποροῦσε νά μᾶς τήν ἀποκαλύψει»<sup>5</sup>.

Ο ριζικός ἀντιανθρωπισμός καί ὁ μηδενισμός εἶναι δύο μεγέθη πού συμπλέχονται καί ἀλληλοτροφοδοτοῦνται μέσα στόν στοχασμό τοῦ Σιοράν. "Αν «μέσα στήν κλίμακα τῶν δημιουργημάτων μόνο δ ἄνθρωπος προχαλεῖ ἀδιάπτωτη ἀηδία»<sup>6</sup>, τότε οἱ προσπάθειες νά ξεφύγουμε ἀπό τό μηδέν εἶναι μάταιες καί ἀτελέσφορες: «ἄν μέ κάθε λέξη κερδίζουμε καί μία νίκη σέ βάρος τοῦ μηδενός, αὐτό συμβαίνει γιά νά τό ὑποστοῦμε πληρέστερα. Πεθαίνουμε ἀνάλογα μέ τίς λέξεις πού σχορπίζουμε γύρω μας»<sup>7</sup>. Ό λόγος εἶναι ἀνώφελος, ή ἐπιλογή τῆς σιωπῆς εἶναι ἡ μοναδική ἀξιοπρεπής στάση «μέσα στήν ἀτελεύτητη ἔκσταση τοῦ ἀμετάδοτου ρήματος, ὁ ἄνθρωπος θά ἔπρεπε νά ἀκούει μόνο τόν ἑαυτό του, νά πλάθει λέξεις γιά τίς σιωπές του καί ἀκουστικές συμφωνίες γιά τίς λύπες του μόνο» $^8$ .

Ἡ ἄρνηση κάθε ἀξίας εἶναι ταυτόσημη μέ τήν ἀποδοχή κάθε ἀξίας, ἀνεξάρτητα ἀπό τίς ἀντιθέσεις πού μπορεῖ νά δφίστανται ἀναμεταξύ τους. "Όπως ή πόρνη δέν δένεται μέ εναν συγκεκριμένο ἐραστή, τό ἴδιο καί ὁ σκεπτικιστής δέν άσπάζεται ἀποκλειστικά μιά ἀλήθεια. Έτσι δ Σιοράν θεωρεῖ ὅτι, ἐκτός ἀπό τίς πόρνες καί τούς σχεπτιχιστές, «δλοι οί ἄλλοι δουλιάζουν μέσα στό ψέμμα, ἐπειδή δέν μαντεύουν κἄν τήν ἰσοδυναμία πού ύπάρχει μέσα στή μηδαμινότητα, άνάμεσα στίς ἀπολαύσεις καί στίς ἀλή $\theta$ ειες» $^9$ . Περισσότερο ἀναλυτικά σημειώνει: «δ φιλόσοφος ἔχοντας βγεῖ ἀπό τήν πλάνη τῶν συστημάτων καί τῶν δεισιδαιμονιῶν ἀλλά ἐπιμένοντας ἀκόμα στούς δρόμους τοῦ κόσμου, θά ἔπρεπε νά μιμηθεῖ τόν πυρρωνισμό (σ.Σ.Κ.: ἀπό τόν ἀρχαῖο σκεπτιχιστή φιλόσοφο Πύρρων) τοῦ πεζοδρομίου τόν όποῖο ἐπιδείχνει τό λιγότερο δογματικό πρόσωπο: ή κοινή γυναίκα. 'Απαλλαγμένη ἀπό ὅλα κι ἀνοιχτή σέ ὅλα. δεχτική στή διάθεση καί στίς ὶδέες τοῦ πελάτη: ἀλλάζοντας τόνο καί πρόσωπο σέ κάθε εὐκαιρία... Νά στέκεις ἀπέναντι στούς άνθρώπους καί στόν έαυτό σου χωρίς πεποιθήσεις, είναι τό ύψηλό μάθημα τῆς πορνείας, περιφερόμενης ἀχαδημίας τῆς διαύγειας, στό περιθώριο τῆς κοινωνίας, ὅπως ἡ φιλοσοφία. «Θ,τι ξέρω τό ἔμαθα στό σχολεῖο τῶν γυναικῶν», θά ἔπρεπε νά κραυγάσει ὁ στοχαστής πού δέχεται τά πάντα καί ἀρνεῖται τά πάντα, ὅταν, σύμφωνα μέ τό παράδειγμά τους, εἰδικεύεται στό κουρασμένο χαμόγελο, ὅταν οἱ ἄνθρωποι εἶναι γι' αὐτόν μόνο πελάτες, καί τά κράσπεδα τοῦ κόσμου ἀγορά ὅπου πωλεῖ τήν πίκρα του, ὅπως οἱ συναδέλφισσές του, τό κορμί τους»<sup>10</sup>. Ἡ ἀπό καθέδρας φιλοσοφία πιθανόν νά φρίττει ἀπό τήν παρομοίωση τοῦ Σιοράν ἀνάμεσα στόν φιλόσοφο καί στήν πόρνη, ἀλλά ἄς μήν ξεχνᾶμε ὅτι φιλοδοξεῖ νά εἶναι κληρονόμος τοῦ εἰρωνικοῦ καί διασκεδαστικοῦ (μέ τήν ἀρχαία σημασία τῆς λέξης) πνεύματος τοῦ Διογένη.

Βεβαίως οί θρησκεῖες, οί ιδεολογίες ὅπως καί δ ἄνθρωπος, δέν ἔχουν ἀποκλειστικά καί μόνο τήν ἐφιαλτική καί σκοτεινή πλευρά πού τούς προσάπτει δ Σιοράν. Ένδεχομένως δέ ἄν προσπαθήσουμε νά διαγράψουμε τήν σκοτεινή πλευρά τοῦ ἀνθρώπου - ἄν δέδαια εἶναι δυνατό - τότε θά πρέπει νά διαγράψουμε καί τήν φωτεινή του πλευρά. Ἡ κριτική τοῦ Σιοράν, παρά τίς ἀναμενόμενες ύπερδολές τοῦ εἰρωνικοῦ λόγου, δέν καταφέρνει νά ξεφύγει ἀπό τόν πειρασμό τοῦ δογματισμοῦ. Διότι τελικά τό οὐσιῶδες πρόδλημα τοῦ σκεπτικισμοῦ εἶναι ὅτι θά πρέπει κι αὐτός νά προτείνει μιάν ἀλήθεια (ἔστω κι ἀρνητική), τήν δποία θά πρέπει νά ύπερασπίσει συγκρουόμενος μέ ἄλλες ἀλήθειες, καί ή ὁποία εἶναι: «δέν ὑπάρχει ἀλήθεια, ή ζωή δέν ἔχει νόημα».

 ${
m ^{"}E}$ τσι ὁ  $\Sigma$ ιοράν ὑποστηρίζει ὅτι αὐτός πού ἐπιθυμεῖ τό πᾶν (ὁ κατακτητής, ὁ κυρίαρχος) ὅπως καί δ άναρχικός (πού ἐπιθυμεῖ τήν καταστροφή δποιουδήποτε κυριαρχεῖ) δέν μποροῦν νά ξεφύγουν ἀπό τήν ἀθλιότητα τῆς ὑπάρξεως. Παραμένει «πιστός» στήν θέση ὅτι «ἡ ζωή δέν ἔχει νόημα, δέν μπορεῖ νά ἔχει. "Αν μιά ἀπρόβλεπτη ἀποκάλυψη μᾶς ἔπειθε γιά τό ἀντίθετο θά ἔπρεπε νά αὐτοκτονήσουμε στή στιγμή. 'Αναπνέουμε ἀχόμα παρότι δέν ὑπάρχει ἀέρας ἀλλά θά παθαίναμε ἀχαριαία ἀσφυξία ἄν μᾶς στεροῦσαν τή χαρά τῆς ματαιότητας»<sup>11</sup>. Ἡ μοίρα τοῦ κατακτητῆ, ἐκείνου πού θέλει νά ἑνωθεῖ μέ τό πᾶν, εἶναι ἡ ἀνία. "Ομως «ὁ ὀνειροπόλος κατακτητής εἶναι ή μεγαλύτερη θεομηνία γιά τούς ἀνθρώπους: ἐντούτοις σπεύδουν νά τόν λατρέψουν, μαγεμένοι καθώς εἶναι ἀπό τά διάστροφα σχέδιά του, τά δλαδερά του ίδεώδη, τίς νοσηρές φιλοδοξίες του. Κανένα λογικό ὄν δέν ἔγινε ἀντικείμενο λατρείας, δέν ἄφησε ὄνομα, δέν ἄφησε τή σφραγίδα του σέ κάποιο γεγονός... Ἡ ἀνθρωπότητα λάτρεψε μόνο τούς έξολοθρευτές της. Τά δασίλεια ὅπου οἱ πολίτες ἔσδησαν εἰρηνικά δέν έμφανίζονται καθόλου μέσα στήν ίστορία, οὔτε δ

συνετός ήγεμόνας, δ δποῖος ἀνέκαθεν περιφρονεῖται ἀπό τούς ὑπηχόους του· τό πληθος ἀγαπάει τό μυθιστόρημα, ἔστω κι ἄν τοῦ κοστίζει, γιατί τό σκάνδαλο τῶν ἢθῶν συνιστᾶ τό ὑφάδι τῆς ἀνθρώπινης περιέργειας καί τό ύπόγειο ρεῦμα κάθε συμβάντος» 12. Γιά νά καταλήξει: «Δέν ἔχετε συνεισφέρει σέ μία καταστροφή: θά ἐξαφανιστεῖτε χωρίς νά ἀφήσετε ἴχνος πίσω σας»<sup>13</sup>. Ποιά εἶναι ή στάση πού τελικά προτείνει; «"Οποιος περιφρονεῖ τά πάντα ὀφείλει νά παίρνει μιάν ἔκφραση τέλειας ἀξιοπρέπειας, νά ἐξαπατᾶ τούς ἄλλους καί τόν ἴδιο τόν έαυτό του ἀχόμα: ἔτσι θά ἐπιτελέσει πιό εὔχολα τό καθῆχον του ὡς ψευδοζωντανοῦ» 14 ἤ καί «λάτρης τῶν διαδοχικῶν πατρίδων, δέν ἐλπίζει πιά σέ καμμιά: ἀσάλευτος μέσα σέ ενα ἄχρονο λυκόφως, πολίτης τοῦ κόσμου - καί κανενός κόσμου — εἶναι ἄπραγος, χωρίς ὄνομα καί δύναμη... Δέν ξέρω πιά νά πῶ ἀπό πού ἔρχομαι: μέσα στούς ναούς, εἶμαι χωρίς πίστη· μέσα στίς πόλεις, χωρίς θέρμη κοντά στούς δμοίους μου, χωρίς περιέργεια πάνω στή γη, χωρίς δεδαιότητες.  $\Delta ilde{\omega}$ στε μου μιά καθορισμένη ἐπιθυμία, καί θά ἀνατρέψω τόν κόσμο... 'Ονειρεύομαι μιά δούληση - ναί, ὅ,τι δούλομαι μοῦ φαίνεται άνάξιο. Σάν βάνδαλος, μέ τό σαράχι τῆς μελαγχολίας, πορεύομαι χωρίς σκοπό, ἐγώ χωρίς ἐγώ, κι ἐγώ δέν ξέρω πρός ποιά γωνιά... γιά νά ἀνακαλύψω εναν εγκαταλελειμένο Θεό, εναν ἄθεο θεό, καί νά κοιμηθῶ στή σκιά τῶν ὕστατων ἀμφιδολιῶν καί τῶν ὕστατων θαυμάτων του» 15.

"Ομως ἄν καί δ Σιοράν δέν ἐμπιστεύεται τήν «πραγματικότητα» καμμιᾶς ιδέας, κανενός ιδανικοῦ, θεωρεῖ ἀναγκαία τήν κατασκευή μύθων γιά εναν πολιτισμό, πού δεν ἐπιθυμεῖ νά περιπέσει στήν παρακμή. Κατ' αὐτόν «ἕνας πολιτισμός ἀρχίζει νά ἐκπίπτει ἀπό τή στιγμή πού ἡ Ζωή ἀποδαίνει ή μοναδική του ψύχωση» 16 ἐνῶ «ή δραστηριότητα ένός πολιτισμοῦ κατά τίς γόνιμες στιγμές του έξάγει τίς ίδέες ἀπό τό ἀφηρημένο του μηδέν, μετασχηματίζει τίς ἔννοιες σέ μύθους» 17. Ἡ δημιουργικότητα ένός πολιτισμοῦ συνυφαίνεται μέ τήν ἱκανότητα κατασκευῆς θεῶν: «Ενας λαός πεθαίνει ὅταν δέν ἔχει πλέον τή δύναμη νά ἐπινοήσει ἄλλους θεούς, ἄλλους μύθους, ἄλλους παραλογισμούς τά εἴδωλα ώχριοῦν καί ἐξαφανίζονται· προσπαθεῖ πιά νά τά ἀντλήσει ἀπό ἀλλοῦ, καί νιώθει μόνος μπροστά σέ ἄγνωστα τέρατα. Εἶναι ἡ ἴδια ἡ παρακμή. 'Αλλά ἄν ἕνα ἀπό αὐτά τά τέρατα τόν κυριεύσει, ἕνας ἄλλος κόσμος — στερημένος, σκοτεινός, ἀνυπόφορος — κλονίζεται μέχρι νά ἐξαντλήσει τό θεό του καί νά ἀπαλλαγεῖ ἀπό αὐτόν. για270 ΣΠΥΡΟΣ ΚΟΥΤΡΟΥΛΗΣ

τί δ ἄνθρωπος εἶναι ἐλεύθερος — καί στεῖρος μόνο στό διάστημα πού οί θεοί πεθαίνουν. δοῦλος - καί δημιουργός - εἶναι στό διάστημα πού -πραγματιχοί τύραννοι- εὐημεροῦν $^{18}$ . "Αν σέ συλλογικό ἐπίπεδο ὁ Σιοράν ἀποκαλύπτει κάποιες αναμφισδήτητες χρησιμότητες στό θρησκευτικό φαινόμενο, σέ προσωπικό ἐπίπεδο συνδυάζει τίς σκληρές ἐπιθέσεις στόν χριστιανισμό ιδιαίτερα δέ στόν 'Απόστολο Παῦλο («δ μεγαλύτερος κομματάρχης ὅλων τῶν ἐποχῶν, ἔκανε τίς περιοδεῖες του μολύνοντας μέ τίς ἐπιστολές του τήν αἴθρια τοῦ ἀρχαίου λυκόφωτος»), μέ τίς συχνές δμολογίες ὅτι δέν μπορεῖ νά τόν ἀγνοήσει καί νά σταθεῖ ἀπέναντί του ἀδιάφορος: «Μισῶ ὅλους τούς θεούς· δέν εἶμαι ἀρκετά ὑγιής γιά νά τούς περιφρονήσω. Αὐτή εἶναι ἡ μεγάλη ταπείνωση τοῦ ᾿Αδιάφορου» 19 ἤ καί «ὅπως καί νά ἔχουν τά πράγματα οἱ ὧμοι μου εἶναι πολύ αδύναμοι για να δαστάξουν τον οὐρανό»<sup>20</sup>. Ή στάση τοῦ Σιοράν, ή διαρχής πάλη μέ τό Θεό, ἀποδειχνύει τήν ὑπαρξιαχή προσέγγιση τοῦ ίεροῦ. Ἔτσι δέν μᾶς ἐκπλήσσει ἀλλά θεωροῦμε ὡς ἀπόρροια τῆς ὑπαρξιακῆς του ἔντασης ὅτι τελικῶς στρέφεται συγχρόνως πρός τούς κυνικούς καί τούς ἀσκητές τῆς ἐρήμου, δηλαδή σέ δύο πνευματικές καταστάσεις ὅπου ἀναιροῦνται ἐμπράκτως ή ἐκκοσμίκευση τῆς θρησκείας, ή Υδρις καί ή παράνοια τοῦ χρήματος καί τῆς ἐξουσίας: «Μέ πόση τρυφερότητα καί πόσο φθόνο στρέφονται οί σκέψεις μου πρός τούς ἀσκητές τῆς ἐρήμου καί πρός τούς κυνικούς! "Αρνηση κατοχῆς τοῦ παραμικροῦ ἀντικειμένου: αὐτοῦ τοῦ τραπεζιοῦ, αὐτοῦ τοῦ κρεβατιοῦ, αὐτῶν τῶν ένδυμάτων... Τό ροῦχο παρεμδάλλεται ἀνάμεσα σέ μᾶς καί τό μηδέν. "Αλλοτε, μονήρεις ἄνθρωποι ἀπογυμνώνονταν ἀπό τά πάντα γιά νά ταυτιστοῦν μέ τόν ἑαυτό τους: στήν ἔρημο ἤ στό δρόμο, ἀπολαμδάνοντας ἐξίσου τήν ἀπογύμνωσή τους, ἄγγιξαν τήν ὑπέρτατη τύχη: ἐξισώνονταν μέ τούς νεκρούς»<sup>21</sup>.

Ώς ριζικά ἄπιστος, ὁ Σιοράν αἰσθάνεται κοντύτερα πρός τόν καιροσκόπο (δηλαδή σ' αὐτόν πού δέν παίρνει σοβαρά καμμιά ἰδέα) παρά πρός τόν ἥρωα (πού θυσιάζεται χάριν τῆς ἰδέας): «οί καιροσκόποι ἔσωσαν τούς λαούς, οἱ ἥρωες τούς κατάστρεψαν»<sup>22</sup>. Ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ καταδίκη τοῦ ἡθικισμοῦ καί τῶν ἡθικολόγων: «᾿Αν στόν ἔναν δίσκο μιᾶς ζυγαριᾶς βάζαμε τό κακό πού ἐξαπέλυσαν οἱ «καλοί» μέσα στόν κόσμο καί στόν ἄλλο δίσκο τό κακό πού ἔκαναν οἱ ἄνθρωποι χωρίς ἀρχές καί ἐνδοιασμούς, ἡ ζυγαριά θά ἔκλινε πρός τόν πρῶτο δίσκο. Μέσα στό πνεῦμα

πού τήν προτείνει, κάθε σωτηριολογία στήνει μιά λαιμητόμο»<sup>23</sup>.

Ὁ ἀπιστος, ὁ μηδενιστής, ὅπως καί ὁ ἀναχωρητής καί ὁ κυνικός θά ὑπάρχουν μόνον ὡς ἐξαιρέσεις στό περιθώριο τῆς κοινωνίας. ἀντίθετα ἡ πλειονότητα θά ἐναλάσσει τήν μία πίστη μέ μία ἄλλη, τόν ἕνα θεό μέ κάποιον ἄλλο. Θά ἔχει ζωτική ἀνάγκη τίς ἰδέες, τόν μῦθο, τήν «σωτηριολογία». Ὅταν γκρεμίζει δέ τούς καθιερωμένους θεούς, θά τούς ἀντικαθιστᾶ μέ νέους, εἴτε εἶναι ὁ Θεός-χρῆμα εἴτε εἶναι τό κόμμα-ἐκκλησία. Θά δολοφονεῖ δέ καί θά ἀντλεῖ ἰκανοποίηση ἀπό τήν ὀδύνη τοῦ ἄλλου, στό ὄνομα τῶν εὐγενέστερων καί ὑψηλότερων ἰδανικῶν καί ἰδεῶν.

Ό Ε. Σιοράν, ιδιαίτερα ίκανός τεχνίτης τοῦ εἰρωνικοῦ λόγου, ὑποδεικνύει τά ὅρια κάθε ἰδεαλισμοῦ, κάθε θρησκείας, κάθε φιλόδοξου πολιτικοῦ προγράμματος. Ἐκκινώντας ἀπό τόν μισανθρωπισμό, τεντώνει μέ μελαγχολική διάθεση τήν ἀμφιδολία του πρός τό ἴδιο τό γεγονός τῆς ζωῆς. Ὠς γνήσιου σκεπτικιστῆ θά πρέπει τελικῶς νά τοῦ ἀντιταχθεῖ τό ἐπιχείρημα ὅτι «ἄν δέν ὑπάρχει καμμία ἀλήθεια, τότε καί ἡ ἴδια ἡ πρότασή του καθίσταται χωρίς περιεχόμενο». Συνεπῶς κάποιες ἀλήθειες — ἔστω καί προσωρινές καί συνεχῶς ἐλέγξιμες — θά πρέπει κάθε φορά νά ἀποφασίζουμε ὅτι γίνονται ἀποδεκτές.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Ε.Μ. Σιοράν, «Ἐγκόλπιο ᾿Ανασκολοπισμοῦ», ἐκδ. Ἐξάντας, ᾿Αθήνα 1988, μτφρ. Κ. Παπαγιώργη, σελ. 10.
- 2. Π. Κονδύλη «Ἰσχύς καί ἸΑπόφαση», ἐκδ. Στιγμή 1991, σελ. 225.
- 3. Ε.Μ. Σιοράν, «'Εγκόλπιο 'Ανασκολοπισμού», σελ. 13.
  - 4. ἔ.ἀ., σελ. 15.
  - 5. ἔ.ἀ., σελ. 135.
  - 6. ἔ.ἀ., σελ. 35.
  - 7. ἔ.ἀ., σελ. 36.
  - 8. ἔ.ἀ., σελ. 36.
  - 9. ἔ.ἀ., σελ. 87.
  - 10. ἔ.ἀ., σελ. 164.
  - 11. ἔ.ἀ., σελ. 216.
  - 12. ἔ.ἀ., σελ. 208-209.
  - 13. ἔ.ἀ., σελ. 210.
  - 14. ἔ.ἀ., σελ. 214.
  - 15. ἔ.ἀ., σελ. 206-207.
  - 16. ἔ.ἀ., σελ. 225.
  - 17. ἔ.ἀ., σελ. 225.
  - 18. ἔ.ἀ., σελ. 227-228.
  - 19. ἔ.ἀ., σελ. 264.
  - 20. ἔ.ἀ., σελ. 279.
  - 21. ἔ.ἀ., σελ. 338-339.
  - 22. ἔ.ἀ., σελ. 188.
  - 23. ἔ.ἀ., σελ. 188.

## Στούς Ἐπιδάτες τῆς Θράκης

### Μιά νοσταλγική ἐπιστροφή

Παναγιώτης Φ. Χριστόπουλος

ιά έλληνική πολίχνη τῆς Θράκης 2.500 ψυχῶν περίπου κατά τό  $1912^{\rm 1}$ , οί Έπι-⊥βάτες, ἤ τά Ἐπίβατα, κατ' ἄλλους Ἱπποδάτες καί μεταξύ τῶν ἁπλουστέρων γηγενῶν έντοπίων Πιβάτες καί Πλιβάτες, τό Μποάτος ἤ τό Μπικάτος τῶν Ὀθωμανῶν καί Σελήμ πασᾶ, μετά τό ἀπαισίας μνήμης 1922, ἀναπτύσσεται ἐπί τῆς βορείου ἀκτῆς τῆς Προποντίδος, τῆς γνωστῆς καί ὡς Θάλασσας τοῦ Μαρμαρᾶ, στίς παρυφές τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Πανάργαιες οί ρίζες της, συμμερίστηκε δέ, ὅπως ἦταν φυσικό, τίς ἀγωνίες, τίς λαχτάρες, τούς θριάμδους, τά δράματα καί τό δρᾶμα τοῦ Ἑλληνισμοῦ, σέ παλαιότερες καί νεώτερες ἐποχές. Οἱ νεώτερες συνοδεύονται μέ τίς πιό τραυματικές καί ζῶσες έμπειρίες. Ἡ πολίχνη αὐτή, διά τῆς ὁποίας διέρχεται ή Ἐγνατία δδός, βρίσκεται μισή ὥρα ἀνατολιχῶς τῆς Σηλυβρίας, στήν ὁποία καί ἀνήκει ἐκκλησιαστικῶς, καί δέκα ὧρες δυτικῶς τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Μόλις ἀπό λήγοντα τόν 2ο μ.Χ. αἰ. ἔχουμε ἰσχνές ἐπιγραφικές μαρτυρίες τοῦ οἰχισμοῦ². Τοῦ τόπου δέσποζε ἄλλοτε μέγας δχυρωματικός πύργος, κτισθείς ύπό τοῦ μεγάλου δουκός 'Αλεξίου τοῦ 'Αποκαύκου, μεταξύ 1340 καί 1350. Σωζόταν ἄρτιος μέχρι τό 1878, όπότε οι Ἐπιδατινοί ἄρχισαν νά χρησιμοποιοῦν τά οἰκοδομικά του ύλικά γιά τήν ἀνοικοδόμηση περικαλλοῦς ναοῦ τῆς ἁγίας Παρασκευῆς τῆς νέας τῆς Ἐπιδατινῆς, πολιούχου τοῦ τόπου. Τό 1885 δ Παπαδόπουλος-Κεραμεύς δρηκε τόν πύργο ήμικατεστραμμένον καί σημείωσε ὅτι σέ λίγο μόνο τά θεμέλιά του θά ὑπάρχουν. Οἱ οἰκοδόμοι, έξ ἄλλου, εἶχαν χρησιμοποιήσει γιά τήν κατασκευή τοῦ ναοῦ πολλά γλυπτά καί ἐνεπίγραφα μέλη, πού συνεκέντρωσαν ἀπό τά γύρω χωριά καί ιδίως ἀπό τό Μακροχῶρι. Μέχρι τό 1900, πάντως, στό τμῆμα πού εἶχε σωθεῖ, ἔμεναν δυό φτωχές οἰκογένειες καί κανένας περαστικός. Τέλος, μεταξύ 1912 καί 1916, ὅ,τι εἶχε ἀπομείνει διαλύθηκε καί τό ύλικό του χρησιμοποιήθηκε γιά τή σκυρόστρωση τοῦ δρόμου Ση-

λυβριάς-Τυρολόης, πού περνοῦσε ἀπό κεῖ. Γιά τόν ἴδιο λόγο κατεδαφίσθηκε καί ἡ σωζομένη μέχρι τότε ἀνατολική πλευρά τοῦ τείχους τῆς Σηλυβρίας³. ᾿Αλλά καί ἡ μεγαλοπρεπής ἐκκλησία τῆς ἁγίας Παρασκευῆς δέν εἶχε καλλίτερη τύχη. Μετά τήν ἐκκένωση τῶν Ἐπιβατῶν ἀπό τούς Ἑλληνες κατοίκους τους τό 1922, χρησιμοποιήθηκε ὡς ἀποθήκη καί τέλος κατεδαφίσθηκε τό 1979⁴.

Τό πρωί τῆς 25ης Μαΐου ξεκινήσαμε ἀπό τήν Πόλη, μέ προορισμό τούς Ἐπιδάτες. Ὁ σε-δασμιώτατος Μητροπολίτης Σελευκείας κ. Κύριλλος, μέ τόν διάκονό του, ὁ Μέγας Οἰκονόμος τοῦ Πατριαρχείου πατήρ Μελέτιος Σακκουλίδης καί ὁ γράφων. Πᾶμε νά λειτουργήσουμε γιά τούς Ἐπιδατινούς, πού ἔρχονται ἀπό τούς Νέους Ἐπιδάτες Θεσσαλονίκης.

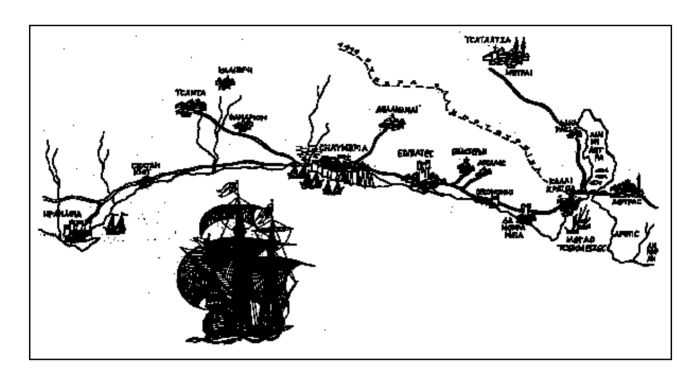
Μᾶς δέχονται οἱ τοπιχές ἀρχές καί μᾶς ὁδηγοῦν στήν ἐκκλησία τοῦ ἁγίου Γεωργίου, πού εἶγε μετατραπεῖ σέ τζαμί ἄλλοτε καί ἐν συνεχεία, ὅπως εἶχε συμβεῖ καί παλιότερα, κάηκε. Γι' αὐτό καί δέν ἔχει στέγη σήμερα. Διασώζει, ὅμως, τήν κτητορική της ἐπιγραφή ἐπί μαρμάρου, πού δέν εἶναι ἴσως γνωστή, πάνω ἀπό τή μοναδική δυτική εἴσοδο, καί ἔχει ὡς ἑξῆς:

+ Θεία συνάρσει καί εὐδοκία τόν τοῦ άγίου καί πανενδόξου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου ναόν καέντα ἤγειραν αὖθις ἐκ θεμελίων οἱ σεμνοί καί φιλόχριστοι ἄνδρες τῶν ἐγχωρίων, ἀντιλήψει καί δαπάνη τῶν ὅλων κατοίκων φύλαττε οὖν, φρούρει ταύτης τῆς χώρας πιστόν οἶχον

Σύ περίβλεπτος καί πολύαθλος ἐν ἀ(νθρώπ)οις τοῖς ἀνικήτοις, ἀναδειχθεῖσιν ἐν μαρτυρίοις, ἔτι ἔχων πρός τόν Σωτῆρα Χριστόν παββησίαν ἀκατάπαυστον, πράττοις ὑπέρ ἡμῶν παββησίαν.
Τῆ 15η Μαρτίου 1857<sup>5</sup>.

Μέσα στόν χῶρο τῆς ἐκκλησίας ἔχουν ἐναποτεθεῖ καί δύο ἐπιτύμδιες πλᾶκες.

Ἡ πρώτη φέρει ἁπλοϊκή ἀνάγλυφη παρά-



σταση ἐφίππου ποιμένος καί δύο προδάτων πού δόσκουν, μέ ἕνα σταυρό στό κέντρο καί τό ὄνομα τοῦ νεκροῦ, χωρίς καμμιά ἄλλη ἔνδειξη:  $\Delta I$ - $AKOMH\Sigma\ BEHKO\Sigma\ [= \Gamma$ ιακουμῆς, Ἰάκωδος Bέϊκος  $]^6$ . Μεταγενεστέρως ἔχουν ἀποξεσθεῖ ὁ σταυρός καί οἱ κεφαλές τῶν ποιμένων.

Ή δεύτερη ἐπιτύμδια πλάκα φέρει ἐπί κεφαλῆς σταυρόν ἐντός στεφάνου καί τά ἑξῆς:

Υπό τοῦτον τόν τύμβον κεῖνται ὅ,τε Ἰωάννης Δη//μητρίου Φερμέλετζης καί ἡ θυγάτηρ αὐτοῦ Αἰ//κατερίνη, σύζυγος Θεοδώρου Μαύρου. Ὁ μέν ἔλ//κων τό γένος εἶν Ἰ Τεσσαράκοντα Ἐκκλησιῶν καί// ἐγκατασταθείς ἐνταῦθα πρός διόριον (;) Ἰ ἀπεδήμησε τήν 9 Ἰανουαρίου 1864 ἐτῶν 75, αὐτή// δέ γεννηθεῖσα τῷ 1826 ἀπεβίωσε τήν 26 Νοεμβρίου τοῦ 1870.

Δέν ἄργησε νά φθάσει καί τό ἀναμενόμενον ἐκκλησίασμα. Πρόκειται γιά τή δεύτερη καί τήν τρίτη γενεά τῶν ξερριζωμένων Ἐπιδατινῶν, πού εἶχαν συνοικισθεῖ πρό 80ετίας σχεδόν, κατά τό 1/4 περίπου, στούς Νέους Ἐπιδάτες Θεσσαλονίκης (Οἱ ὑπόλοιποι, ὄχι ὀλιγώτερον νοσταλγοί, σκόρπισαν ἀνά τήν Ἑλλάδα). Ἐπιστρέφουν μέ νοσταλγία καί συντριδή στίς ρίζες τῶν προγόνων. Πραγματοποιοῦν προσκύνημα στή γενέθλια γῆ, ἀπό ὅπου ἀπέσπασαν τούς γονεῖς ἤ τούς παπποῦδες οἱ παράλογες συνθῆκες τῶν καιρῶν. Ώστόσο ἕνα ἀόρατο καί ἀνεξιχνίαστο νῆμα τούς συνδέει μέ τά πάτρια χώματα. Ἔνας ὀμφάλιος λῶρος, πού δέν εἶναι δυνατόν νά ἀποκοπεῖ ποτέ. Τούς παρατηρῶ ἕναν-ἕναν. Ἔχουν ὅλοι ἕνα ὑγρό

καί βαθύτατο βλέμμα καί μιά σπάνια κατάνυξη, μέσα σ' ενα εξαιρετικά φορτισμένο κλίμα. Αἰσθάνονται τήν ἀκτινοβολία τῶν ἀψύχων, πού ἀντανακλοῦν — αὐτά τά ὡραῖα ἐρείπια — τήν ψυχή τοῦ τόπου, κυριολεκτικῶς. Πατοῦν τό ἔδιο τό χῶμα, πού ποτίστηκε μέ τόν τίμιο ἱδρώτα τῶν προγόνων καί περιέκλεισε τά σώματα τῶν προαπελθόντων γεννητόρων. Δροσίζονται ἀπό τίς ἔδιες θαλάσσιες αὖρες, τίς ἀρμυρές ἀνάσες τῆς Προποντίδας. ᾿Απέναντί τους διαγράφονται τά Προικόννησα, μέ πρῶτο-πρῶτο τόν Μαρμαρᾶ. Στό βάθος πρός τήν ᾿Ανατολή, πίσω ἀπ' τ' ἀκρωτήρι τ' ʿΑϊ-Λιᾶ, ὑποφώσκει ἡ αἰώνια Βασιλεύουσα.

Ὁ ὄρθρος καί ἡ λειτουργία, μετά διακοπή καί σιγή ὀκτώ σχεδόν δεκαετηρίδων, ξαναφέρνουν τόν Ἑλληνα Λόγο στίς ἀρχαῖες κοιτίδες του. Συνεχίζουν μιάν ἀκόμα ἀπ' τίς ἀτέλειωτες λειτουργίες τοῦ Γένους.

Στή μικρά εἴσοδο, μετά τό ἀπολυτίκιο τῆς ἑορτῆς τῆς ᾿Αναλήψεως, πού ἦταν χθές, ψάλλεται τό τοῦ ἀγίου τῆς ἡμέρας. Σήμερα τιμᾶται ἡ εὕρεσις τῆς τιμίας κεφαλῆς τοῦ προφήτου, προδρόμου καί βαπτιστοῦ Ἰωάννου εἰρήσθω ἐν παρόδω ὅτι τό τίμιο λείψανο τοῦ χεριοῦ του, μέ τή μνημειώδη βυζαντινή ἐπιγραφή, ἡ χείρ ἡ άψαμένη τήν ἀκήρατον κορυφήν τοῦ Δεσπότου, βρίσκεται μεταξύ τῶν ἐκθεμάτων τῶν σουλτανικῶν ἀνακτόρων τοῦ Τόπ-Καπού, στήν Κωνσταντινούπολη. Ψέλνοντας τό θαυμάσιο δοξαστικό τῶν Θεοφανείων Τήν χεῖρα Σου τήν άψαμένην τήν ἀ

κήρατον κορυφήν τοῦ Δεσπότου, ἔκλεισε, ὡς γνωστόν, τόν κύκλο τῆς ζωῆς του ὁ κοσμοκαλόγερος μπάρμπα-'Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης. Έψάλη, ἀκόμη, ὕστερα ἀπό τόσα πολλά χρόνια, καί τό ἀπολυτίκιο τοῦ άγίου τοῦ ναοῦ, τοῦ ἀγίου Γεωργίου, Ὠς τῶν αἰχμαλώτων ἐλευθερωτής καί τῶν πτωχῶν ὑπερασπιστής, ἀσθενούντων ἰατρός, βασιλέων ὑπέρμαχος... Τέλος, καί τό τῆς Ἐπιβατινῆς ἁγίας Παρασκευῆς, τῆς νέας πολιούχου τοῦ τόπου, πού τό παραθέτω ἐδῶ δλόκληρο, γιατί δέν εἶναι εὐρύτερα γνωστό:

Ήχος α΄. Έν Ἰορδάνη βαπτίζομένου σου Κύριε Τῆς χαμαιζήλου τρυφῆς σαφῶς τήν ἀπόλαυσιν / ὑπεριδοῦσα πρός θεῖα ἤρθης σκηνώματα / καί τῶν ἰάσεων τοῖς πιστοῖς πηγήν κατέλιπες / τό ἱερόν σου σκῆνος μῆτερ πανεύφημε, / Ἐπιβατῶν τό καύχημα τό σεπτόν / καί βεβαία προστάτις Παρασκευή, / μή παύση θερμῶς Χριστῷ τῷ Θεῷ / ὑπέρ ἡμῶν ἀεί πρεσβεύουσα<sup>10</sup>.

Ή μνήμη τῆς ἁγίας Παρασκευῆς τῆς νέας (ca. 1150-1177) τιμᾶται τήν 14ην Όκτωβρίου. Αὕτη ἡ ὁσία καί παναοίδιμος... ἦτον ἀπό μίαν χώραν τῆς Θράκης πλησιάζουσαν τῆς σηλυβρίας, Ἐπιβάται καλουμένην οί γονεῖς της ἦτον εὐ-

γενεῖς καί ἔνδοξοι καί πολλά πλούσιοι, ἀλλά καί εὐσεβέστατοι καί γριστιανικώτατοι... τήν ἀνέτρεφαν ἐν παιδεία καί νουθεσία Κυρίου καί εἰς ὅλα τά καλά καί θεάρεστα ἔργα τήν ἐγύμναζαν παρευθύς ἀπό τήν μικράν της ήλικίαν. "Όταν δέ έγινε δέκα χρόνων, ἐπῆγε μίαν φοράν μέ τήν μητέρα της εἰς μίαν ἐκκλησίαν τῆς Παναγίας Θεοτόκου καί ἀκούσασα ἡ μακαρία τήν περικοπήν έχείνην τοῦ Εὐαγγελίου, ὅπου λέγει «εἴ τις θέλει ὀπίσω μου ἐλθεῖν, ἀπαρνησάσθω ἑαυτόν καί άράτω τόν σταυρόν αὐτοῦ καί ἀκολουθείτω μοι», εὐθύς ἐτρώθη ἡ καρδία της καί ἐκυριεύθη ὅλη ἀπό τήν θείαν ἀγάπην καί ἐξελθοῦσα ἀπό τήν ἐκκλησίαν, ἄρχισεν εὐθύς νά ἀρνῆται ή θεόφρων τόν έαυτόν της καί νά βάνη εἰς ἔργον τά εὐαγγελικά λόγια, ὅπου ἤκουσε. Ἡ νεαρά κόρη ἔδωσε τότε καθ' δλοκληρίαν τόν έαυτό της στήν προσπάθεια άνακουφίσεως τῶν ἐχόντων ἀνάγκην, τόσο, ὥστε ἔφτανε νά στερεῖται τελιχῶς ἡ ἴδια τά ἐντελῶς στοιχειώδη. Αὐτή της ή τακτική συνήντησε τήν ἔντονη ἀντίδραση τῶν γονέων της, τόσο ὥστε νά ἀναγκασθεῖ νά πάρει τή μεγάλη ἀπόφαση νά ἀποδράση πρός τό ἄγνωστο, πρός ὅ,τι θεωροῦσε ἀπόλυτα πνευματικό, τήν προσέγγιση πρός τό θεῖο, διά τῆς ἀσκήσεως καί διά τῆς χει-



Άρχεῖο Π.Φ. Χριστόπουλου

ραγωγίας άγίων μορφῶν... ἐγύριζε τόπους πολλούς, ώς ή ἀσματική νύμφη, διά νά εΰρη τόν νοητόν αὐτῆς νυμφίον Χριστόν τοῦτ' ἔστι διά νά ευρη άγίους νά διδαγθη τήν άρετήν καί διά νά ευρη τόπον άρμόδιον πρός τήν λατρείαν καί εὐαρέστησιν τοῦ Χριστοῦ... Ὁ δρόμος τήν ἔφερε στήν Κωνσταντινούπολη, στή Χαλκηδόνα, στήν Ήράκλεια τοῦ Πόντου κι ἀπό κεῖ ἐπεχείρησε τήν ποθουμένη ιερή ἀποδημία στούς άγιους τόπους, στά Ίεροσόλυμα, στήν ἔρημο τοῦ Ἰορδάνου, στήν Ἰόππη. Τό πιοτόν της ἦτον νερόν μόνον... τό στρῶμα της ἦτον μία ψάθα· τό φόρεμά της ήτον ενα καί μόνον καί αὐτό παλαιόν καί ξεσχισμένον δ υμνος πρός τόν Θεόν καί ή προσευχή ήτον ἀκατάπαυστα εἰς τά χείλη της καί ἐπάνω εἰς ὅλα της τά καλά, ἔλαμπε πάντοτε ἡ πρός πάντας ἀγάπη καί ή κορυφή τῶν ἀρετῶν της ἦτον ή μετριοφροσύνη καί ή ταπείνωσις. ή νοσταλγία, τέλος, τήν ἐπανέφερε στήν Κωνσταντινούπολη, γιά νά φωλιάσει, ἐπί τέλους, εἰς τήν χώραν δπού λέγεται Καλλικράτεια καί ἐκατοίκησεν είς τόν ναόν τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων... άγωνιζομένη... τούς συνειθισμένους της ἀγῶνας... καί τότε φθάσασα εἰς τήν τελειότητα τῆς ἀρετῆς... ἐτελείωσεν ὁσίως τόν δρόμον τῆς προσκαίρου ταύτης ζωῆς καί ἀπῆλθεν ἐν εἰρήνη εἰς τήν αἰώνιον... Έζησε μόνο εἰχοσιεφτά χρόνια...<sup>12</sup>

Ό σημερινός 'Απόστολος<sup>13</sup> μοιάζει νά ἔχει γραφεῖ γιά τέτοιες μεγάλες στιγμές, στιγμές καρτερίας, στιγμές μυστικῆς θεωρίας καί μεθέξεως: ...ό Θεός ὁ εἰπών ἐκ σκότους φῶς λάμψει... ἔλαμψεν ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν πρός φωτισμόν... Ἔχομεν δέ τόν θησαυρόν τοῦτον ἐν ὀστρακίνοις σκεύεσιν, ἵνα ἡ ὑπερβολή τῆς δυνάμεως ἦ τοῦ Θεοῦ καί μή ἐξ ἡμῶν

ἐν παντί θλιβόμενοι, ἀλλ' οὐ στενοχωρούμενοι, ἀπορούμενοι, ἀλλ' οὐκ ἐξαπορούμενοι, διωκόμενοι, ἀλλ' οὐκ ἐγκαταλειπόμενοι, καταβαλλόμενοι, ἀλλ' οὐκ ἀπολλύμενοι... ἔχοντες δὲ τό αὐτό πνεῦμα τῆς πίστεως, κατά τό γεγραμμένον ἐπίστευσα, διό ἐλάλησα, καί ἡμεῖς πιστεύομεν, διό καί λαλοῦμεν... ἡ χάρις ἡ πλεονάσασα διά τῶν πλειόνων, τήν εὐγαριστίαν περισσεύσει εἰς... δόξαν Θεοῦ.

Όλη ή θεία λειτουργία χύλησε ἱεροπρεπέστατα, κατανυκτικώτατα. Τά λεγόμενα, τά δρώμενα, καί τά δεικνύμενα, κατά τήν ἀρχαίαν τάξιν, μέ τό πλήρωμα τῆς νοητῆς νηός νά συμμετέχει ὡς εἶς ἄνθρωπος, ψάλλων ἤ ὑποτονθορίζων τά κεκανονισμένα. Όταν, ὡστόσο, ὁ σεβάσμιος πρεσβύτης καί λευκόθριξ λειτουργός, κατά τή

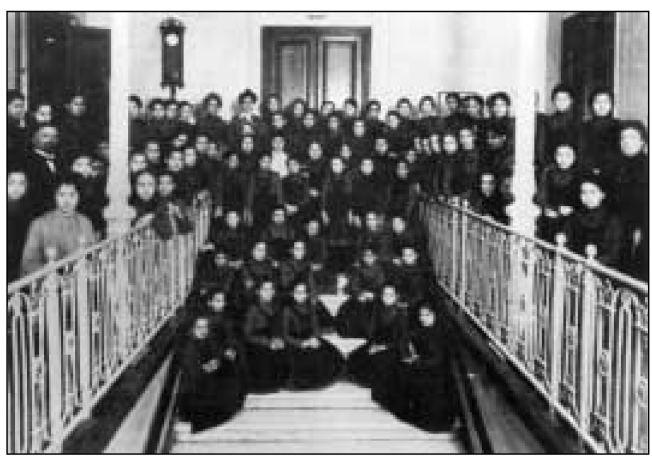
μεγάλη εἴσοδο, ἄρχισε νά μνημονεύει τῶν κεκοιμημένων κτητόρων, εὐεργετῶν, γονέων, διδασκάλων, τῶν ἐνθάδε εὐσεδῶς κειμένων... μοῦ φάνηκε ὅτι, δέν μοῦ φάνηκε, εἶδα κι ἄκουσα ὁλοκάθαρα ενα πουλάκι, πού στάθηκε πάνω στήν κόγχη τοῦ ἱεροῦ κι ἔβγαλε γλυκύτατο λαγαρό φθόγγο. Τότε, σάν νά ἐνωτίσθηκαν πρό πολλοῦ μέ λαχτάρα ἀναμενόμενο μήνυμα, ἕνα πολυπληθές σμάρι πετούμενα στεφάνωσε δουδά τά γυμνά τοιχία τοῦ ἀναστηθέντος χιλιοτραυματισμένου ναοῦ, πού ὅλο ψήλωναν κι ἔσδυναν στόν πρωινό οὐρανό. ᾿Αμφιβάλλει κανείς ὅτι ἦταν σύναξη ψυχῶν; Συγχρόνως, ἔτσι, σάν σέ ὀνειροφαντασία, ξεπήδησαν ἀπό κάπου, ἐπέκεινα τοῦ χώρου καί τοῦ χρόνου, οἱ μορφές τῶν μεμονωμένων άγίων καί τῶν συνόλων, πού συνέθεταν κάποτε τήν ίστορίαν, δηλ. τήν εἰκονογράφηση τοῦ ναοῦ καί κατέλαδαν τή θέση τους δλόγυρα στό δρομικό κτήριο τό ξυλόγλυπτο τέμπλο, μέ τίς μνημειώδεις δεσποτικές του εἰκόνες, ὡρθώθηκε στή θέση του. ή ξυλοστήρικτη κεραμοσκεπή ἔστεψε τό ίερόν τέμενος καί ή Ἐκκλησία ἐπανῆλθε, μ' ὅλα της τά σκεύη, εἰς τήν ἀρχαίαν δόξαν. "Αν τό ἐπέτρεπε ἡ ἐκκλησιαστική τάξη, θά προτιμοῦσα μιά μέρα σάν τή σημερινή, νά ψάλουμε τό ἀνυπέρδλητο ἐχεῖνο χερουδιχό τοῦ Μεγάλου Σαδδάτου: Σιγησάτω πᾶσα σάρξ βροτεία καί στήτω μετά φόδου καί τρόμου καί μηδέν γήϊνον ἐν ἑαυτῆ λογιζέσθω...

Μεταλάδαμε ὅλοι τῶν ἀχράντων μυστηρίων, ὁμοῦ καί τῆς μαγείας τοῦ τόπου, ἔγινε καί τό ἰ-διαίτερο ἐκκλησιαστικό μνημόσυνο τῶν προγόνων. Λίγα μέτρα νοτιώτερα πρός τή θάλασσα βρισκόταν, ὅπως ἐμφανίζεται στίς παλιές φωτογραφίες, ὁ μεγαλοπρεπής ναός τῆς ἁγίας Παρασκευῆς τῆς νέας. Κατεδαφίστηκε, ὅπως ἤδη σημειώθηκε πιό πάνω, τό 1979 καί διαμορφώθηκε στή θέση του παιδότοπος. Παρά ταῦτα, σώζεται τό περίγραμμα τῶν τοίχων σέ ἀρκετό ὑψος, ἰδίως στά νοτιοανατολικά.

Όλη ή διμήγυρις ἐπισκέπτεται εὐλαδῶς τόν χῶρο τῆς ἐκκλησίας κι ὕστερα τά ἐρειπωμένα ᾿Αρχιγένεια ἐκπαιδευτικά Ἱδρύματα, ὅπου ψάλλεται τρισάγιον τῶν εὐεργετῶν.

Πρέπει νά γίνει ἐδῶ βραχύς λόγος γιά τόν φιλογενῆ χορηγό καί μεγάλο εὖεργέτη τοῦ τόπου, ὅπως καί γιά τό ἔργο του.

Ο Σαράντης 'Αρχιγένης (Ἐπιδάτες 1809 - Κωνσταντινούπολις 1873) ἔμεινε ὀρφανός στά 12 χρόνια του. Ό πατέρας του, ἔμπορος στήν Κωνσταντινούπολη, ἐσφάγη μέσα στό κατάστημά του τίς πρῶτες μέρες τῆς Ἐπαναστάσεως



Άρχεῖο Π.Φ. Χριστόπουλου

τοῦ 1821 καί ἡ περιουσία του διηρπάγη. Χωρίς νά ἐγκαταλείψει τό σχολεῖο του ὁ Σαράντης, ἄρχισε νά ἐργάζεται ὡς ψαρᾶς στά ψαροκάϊκα τῆς γενετείρας του, γιά νά στηρίξει τήν οἰκογένειά του καί κατόπιν, μέ τήν προστασία τῆς οἰκογενείας Χατζηκώνστα καί τοῦ Σχολάρχη τῆς Μεγάλης τοῦ Γένους Σχολῆς Νιχολάου Λογάδη, συμπλήρωσε τίς σπουδές του στό μεγαλώνυμο αὐτό σχολεῖο τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Ἐν συνεγεία δίδαξε στήν 'Αδριανούπολη καί τήν Φιλιππούπολη. Μέ τίς ἐχεῖ οἰχονομίες του ξεχίνησε γιά τό Παρίσι, νά σπουδάσει ἰατρική. Ἐκεῖ βρῆκε ἀρωγό καί προστάτη τόν 'Οθωμανό πρέσδυ Ρεσίτ πασᾶ, τόν δποῖο θεράπευσε ἀπό πολύ σοδαρή ἀσθένεια, κι έτσι τελείωσε ἐπιτυχῶς τίς ἑξαετεῖς σπουδές του. "Όταν ο Ρεσίτ άνυψώθηκε στό άξίωμα τοῦ Μεγάλου Βεζίτη, πῆρε μαζί του στήν Κωνσταντινούπολη τόν Αρχιγένη καί τόν παρουσίασε στόν Σουλτάνο, ώς τό έξ Εὐρώπης δῶρο του. Άνακτορικός Ιατρός πλέον, διωρίσθηκε Καθηγητής τῆς Παθολογίας καί τῆς Χειρουργικής στήν 'Οθωμανική Αὐτοκρατορική 'Ιατρική Σχολή, ὅπου ἐδίδαξε ἐπί 25ετίαν.

Άρκετά εύπορος πλέον, ίδρυσε τό 1857 τά

άρχιγένεια Ἐκπαιδευτήρια στή γενέτειρά του: Παρθεναγωγεῖον, τό ὁποῖο ἐξελίχθηκε σέ Διδασκαλεῖον (δηλ. Παιδαγωγική ᾿Ακαδημία, πού παρείγε πτυχίον διδασκαλίσσης), μέ Οἰκοτροφείον, Νηπιαγωγεῖον, ἐν συνεχεία δέ τό Ἑλένειον Έλληνικόν Ἐκπαιδευτήριον (Γυμνάσιον ἀρρένων), μέ ιδιαίτερο Οίκοτροφεῖο, πού πῆρε τό ὄνομα τῆς συζύγου του Ἑλένης καί ἔγινε μέ πρῶτο κεφάλαιο τά χρήματα πού ἀπέδωσε ή ἐκποίηση τῶν κοσμημάτων της. Τέλος, ἔχτισε, μέσα στό χῶρο τῶν ᾿Αρχιγενείων, περικαλλῆ τρουλλαῖο τετράκογχο ναό τῶν ἁγίων Τεσσαράκοντα Μαρτύρων καί διέθεσε τό τριώροφο οἰκογενειακό του οἴκημα, γιά τή διαμονή τοῦ διδακτικοῦ προσωπικού. Ίδρυσε, ἐπίσης, δημοτική σχολή στό χωριό Οἰκονομεῖον. Τά ἐκπαιδευτήρια αὐτά, τά όποῖα προίχισε μέ τά ἀναγχαῖα εἰσοδήματα, ὥστε νά έξασφαλίζεται ή λειτουργία τους, πολύ γρήγορα ἀπέκτησαν εὐρύτερη ἀκτινοδολία σ' δλόκληρη τή Θράκη, τήν Κωνσταντινούπολη καί τή Μικρά 'Ασία, λειτούργησαν δέ συνεχῶς, μέ κάποιους, ώστόσο, κραδασμούς, μέχρι τό ἀπαισίας μνήμης 1922, ὅταν ἡ Θράκη ἐκκενώθηκε ἀπό τόν έλληνικό πληθυσμό της.

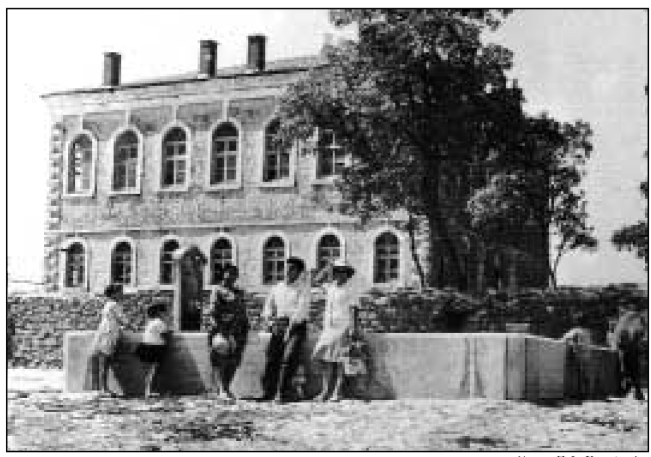
Τό πνεῦμα, ἡ ἀτμόσφαιρα, ἡ λαχτάρα μέσα στήν ὁποία γεννήθηκαν τά ᾿Αρχιγένεια, εἶναι κατάδηλα καί χαρακτηριστικά ἀπό τήν έξῆς καταχώριση στόν κώδικα τῶν Ἐπιδατῶν:

Τό τῆς παιδείας θεόσωστον χρῆμα, ὅσης μέν ἀφελείας τῷ ἀνθρωπίνῳ γένει παραίτιον, ὅσων τε ἀγαθῶν πρόξενον, ἐκ πολλῶν ἀποδέδεικται. Αὕτη γάρ συνίστησιν οἰκίας, ῥυθμίζει ἀγοράς, ἐννόμως τάς πόλεις καί χώρας διοικεῖσθαι ποιεῖ καί τόν ἄνθρωπον τῶν ἀλόγων διαφέρει καί [τά] πρός ἑαυτόν καί [τά] πρός τόν πλησίον καί [τά] πρός αὐτόν τόν Θεόν καθήκοντα διακρίνειν τε καί διαφυλάττειν διδάσκει.

'Αλλ' εἰς τά παρά τῆς παιδείας ἀγαθά, τοσοῦτα καί τηλικοῦτα, πόσων ἄρα ἐπαίνων τε καί εὐφημιῶν ἄξιοι, οὐ μήν ἀλλά καί μισθῶν καί ἀντιδόσεων, οἱ εἰς σύστασιν κοινῶν σχολείων συνεργοῦντες καί συμπράττοντες, δι' ὧν τήν πρός τόν πλησίον ἀγάπην ἀποδεικνύοντες, τήν θείαν τε καί μεγάλην ἐντολήν ἐν ἔργῳ [φέρονται] ἐκπληροῦντες; 'Επειδή τοιγαροῦν καί κατά τήν κωμόπολιν 'Επιβάται, τῆς καθ' ἡμᾶς θεοσώστου ἐπαρχίας, πρό χρόνων ἱκανῶν, συνέστη ἑλληνική τε καί ἀλληλοδιδακτική σχολή, ὑπό τῆς ἀξίας συνδρομῆς

τῶν φιλοκάλων κατοίκων, ὑπό τῶν τότε δέ περιστατικών καί τοῦ πανδαμάτορος γρόνου, οὐ μόνον ή τότε καταβολή έξ δλοκλήρου σχεδόν διεφθάρη, ἀλλά καί αὐτάς τάς σγολάς ἄρδην ἀπώλωλεν, ἄν μή φθάσασα ή πρόνοια καί συνδρομή φιλογενῶν, φιλοκάλων καί φιλομούσων ἀνδρῶν, τοῦ τε ἐξοχωτάτου ἰατροῦ καί καθηγητοῦ τῆς ἐν Kωνσταντινουπόλει B(ασιλικῆς) Ίατρικῆς  $\Sigma$ χολῆς κυρίου  $\Sigma$ (αράντη) Άρχιγένους καί τοῦ εὐγενεστάτου ἄρχον(τος) Καμινάρη κυρίου Άγγελη Βαλλη, ἀμφοτέρων πολιτῶν της κωμοπόλεως ταύτης, [ἀλλά] καί τῶν φιλοκάλων κατοίκων αὐτῆς, διέσωσεν ἄν, ἥτις καί θεία δοηθεία διατηρεῖται ἤδη ἀνθοῦσα καί καρπούς ὧραίους έλπίζει έξαγαγεῖν, τῆ ἐπιμελεία καί διακυβερνήσει τῶν διορισθησομένων κατά καιρούς ἀξίων ἐφόρων.

Έφ' ῷ καί δηλοποιοῦμεν πᾶσι τοῖς ἐντευξομένοις, τοῖς τῆς παιδείας ἐρασταῖς καί τοῖς τῶν καλῶν ζηλωταῖς καί προτρεπόμεθα ἀρχιερατικῶς, ὅπως πληροφορούμενοι τήν ἐς ἀεί ἀναγκαίαν στερέωσιν καί διαμονήν τῶν σχολείων τούτων, συνδράμητε καί βοηθῆτε αὐταῖς, λόγῳ τε καί ἔργῳ, χορηγοῦντες ἀφθόνως καί δαψιλῶς ἕ-



Άρχεῖο Π.Φ. Χριστόπουλου

ξαστος, καθ' ἄ δυνάμεως ἔχει καί ὡς ἐκ Θεοῦ φωτισθῆ, ἵνα αὕτη μέν [ἡ στερέωσις τῶν σχολείων], διά τῆς ἡμετέρας δυνατῆς συνδρομῆς ἀνθίσασα ἐγκαίρως, καρποφορήσει μυριοπλείστως.

Επομένως δέ οἱ εἰς αὐτάς φοιτῶντες, καινοπτερωθέντες 14 διά τῆς κατ' ἔλεον ὑμῶν μεγαλουργίας, εὐστόχως πετάξωσιν εἰς τόν ἀττικόν μελισταγῆ καί κοινωφελοῦς τούτου ἔργου [οὐρανόν], λογιζόμενοι, βεβαίως, τῶν παρά πάντων ἐπαίνων καί ἐγκωμίων τεύξασθαι, οὐ μήν ἀλλά καί ἐν τῷ παρόντι κώδικι μνημονεύειν τούτων [κρίνομεν δίκαιον, οὐ παυσόμεθα δέ καί] κατά [τήν] σεβασμίαν ἑορτήν τῶν Τριῶν Τεραρχῶν, ἱερουργοῦντες ἐπ' αὐτῷ ὑπέρ πάντων τῶν συνδρομούντων, ζώντων τε καί τεθνεώτων, τελουμένης τῆς ἱερᾶς ταύτης τελετῆς ἐφ' ὅρου ζωῆς ἡμῶν, διαμενούσης ἀπαρατρέπτου καί ἀπαραβάτου καί διενεργουμένης ἐς ἀεί καί παρά τῶν ἐφεξῆς διαδόχων ἡμῶν, εἰς μνημόσυνον αἰώνιον.

Έν ἔτει σωτηρίω 1857, 'Οκτωβρίου 14. Ό Σηλυβρίας Μελέτιος ἀποφαίνεται<sup>15</sup>

'Από τό εὔγλωττο αὐτό κείμενο, πού βρίσκεται μέσα στά πλαίσια τῆς προαιωνίου παραδόσεως τῆς 'Ορθοδοξίας, μαθαίνουμε ὅτι ἰδιαιτέρως σημαντική συμβολή στήν οἰκονομική στήριξη τῶν σχολείων τῶν Ἐπιβατῶν προσέφερε καί δ Έπιδατινός ἐπίσης καί τιτλοῦχος τῶν παραδουναδίων ήγεμονιῶν "Αρχων Καμινάρης 'Αγγελῆς Βαλλῆς. Τά σχολεῖα αὐτά, ὅπως προκύπτει καί ἀπό τή μαρτυρία αὐτή τοῦ ἐπιδατινοῦ κώδικος, καλύπτουν τό κενό πού παρουσιάσθηκε ἀπό τήν παρακμή καί έξαφάνιση σχεδόν, γιά λόγους, δπως μπορεί νά συμπεράνει κανείς, οἰκονομικούς καί πολιτικούς, τῆς παλαιᾶς έλληνικῆς καί ἀλληλοδιδακτικής σχολής. Ἡ σχολή αὐτή ὑπῆρχε τό 1796 καί αὐτήν ἀφορᾳ σιγίλλιο τοῦ πατριάργου ΚΠόλεως Γερασίμου Γ΄ (1794-1797), πού έξεδόθη τόν Άπρίλιο τοῦ ἔτους αὐτοῦ. Ίδρύθηκε μέ συνδρομές τῶν κατοίκων καί προτροπή τοῦ μητροπολίτου Σηλυβρίας Καλλινίχου (1790-1816), δ δποῖος ἐξεχώρησε πρός τόν σχοπόν αὐτόν τό ἐμβατοίχιον<sup>16</sup> τῆς ἐχχλησίας τῶν ἁγίων Θεοδώρων Ἐπιδατῶν.

Τώρα πλέον, ή μέν ἐκκλησία τῶν ἀγίων Τεσσαράκοντα τῶν ᾿Αρχιγενείων, μαζί μέ τούς τάφους τῶν εὐεργετῶν, ἔχει ἐξαφανισθεῖ, τά δέ κτήρια τῶν ἐκπαιδευτηρίων ἀποτελοῦν θλιβερά, ἀλλά ἐπιβλητικά ἐρείπια.

Τά ίδρύματα αὐτά ὑπῆρξαν σεμνώματα καί δόξα τοῦ τόπου, τόσο ὥστε, ἐνῶ, γιά τήν εὐρύτερη περιοχή, ἡ Σηλυβρία ἦταν ἡ πόλη τοῦ ἐμπορίου καί οἱ Μέτρες ἡ πόλη τῆς πολιτικῆς καί

τῆς ἐκκλησιαστικῆς διοικήσεως, οἱ Ἐπιδάτες φημίζονταν ὡς πόλις τῶν γραμμάτων<sup>17</sup>.

Κατόπιν ή διμάδα σχορπάει. Καθένας προσπαθούσε νά ταυτίσει τήν ἐγχαταλειφθεῖσα οἰχογενειαχή του ἐστία, τοποθετημένη μέσα στή συγγενιχή καί φιλιχή γειτονιά καί τό κατώρθωνε τίς περισσότερες φορές. Μερικά ἀπό τά σπίτια εἶναι ἔρημα κι ἐρειπωμένα, ἄλλα κατοιχημένα ἀπό ἄλλους ἐπήλυδες, πρόσφυγες κι αὐτούς, ξερριζωμένους, ὁμοίως, ἀπό τή Σιάτιστα καί τό Τσοτύλι, ἄλλα κατεδαφισμένα ἐντελῶς, μέ τή θέση τους κατειλημμένη ἀπό νεώτερα κτίσματα.

Τό προσκύνημα δλοκληρώνεται μέ τήν ἐπίσκεψη στά ἐρείπια τοῦ σπιτιοῦ τοῦ ἁγίου Νεκταρίου, στήν κοντινή Σηλυβρία καί στήν ἐκεῖ γιγαντιαία κιστέρνα ᾿Αλεξίου τοῦ ᾿Αποκαύκου.

Τό δμαδικό μεσημεριανό γεῦμα, μολονότι προσέλαδε ἐπιφανειακά εὐφρόσυνο χαρακτῆρα, ὑπέκρυπτε μιάν ἀπέραντη, μιάν ἄφατη μελαγχολία καί μοῦ φαινόταν σάν τυπικό νεκρόδειπνο, ὅχι ἑνός θνητοῦ, ἀλλά μιᾶς εὐδαίμονος πολιτείας, ἐν τῷ συνόλῳ της, πού ξαφνικά, ἀνεπάντεχα κι ἀνεξήγητα, στερήθηκε τούς ἀρχαίους κατοίκους της.

Γνωρίζοντας τό μέρος καί ἀκούοντας τόν μακρινό ἀντίλαλο τοῦ ἱστορικοῦ του παρελθόντος, πῶς μποροῦμε νά μή συμμερισθοῦμε τίς αἰσιόδοξες σκέψεις ἐνός παλαιοῦ καθηγητοῦ τῶν ᾿Αρχιγενείων; Σκορπισμένοι σήμερα οἱ Ἐπιβατιανοί... ἀναπολοῦμε τό παρελθόν ...διηγούμεθα τήν ὀμορφιά καί τή δόξα, πού εἶχε μιά φορά [ὁ τόπος]... ἄς μεταδώσουμε τήν ἐλπίδα καί τήν αἰσιοδοξία σέ κείνους πού θά ἔρθουν... δέν ἀποκλείεται κάποτε νά γίνη τό ἱστορικό θαῦμα τῆς νεκραναστάσεως, ἐκεῖ ὅπου ἀναπαύονται σήμερα τά κόκκαλα τῶν πατέρων μας. 18

 $\Pi$ ως μπορούμε, έξ ἄλλου, νά μή συγκινηθούμε ἀπό τούς νοσταλγικούς στίχους μιᾶς Ἐπιδατινῆς;

Γιατί ἕνα σπίτι μακρινό, / ἐκεῖνο πού πρωτόειδα, / μέ ρόδα, ροδοδάφνες / στό νοῦ μου πάντα τριγυρνᾶ; / Τ' ἀγαπημένα λούλουδα / κι' ὁλόφουντες οἱ δάφνες / θυμοῦμαι, πώς παντοτεινά / στ' ἀξέχαστο κηπάρι, / στολίζουνταν περίτεχνα, / πολύχρωμα, / καί σμίγαν ζηλευτά, / στῆς ἄνοιξης τήν τόση χάρη!

Γιατί δ κάμπος δ πλατύς, / τ' ἀμπέλια, τά χρυσόσταρα, / τά τόσα του στολίδια / στό νοῦ μου πάντα τριγυρνοῦ;...

Μ' ἀπ' τ' ἀκρωτῆρι τ' 'Αϊ-Λιᾶ, / πού κρύβει τήν 'Εφτάλοφη / ... γελάει / ὁ ἥλιος πάλι, μέ τρανοῦ / θριαμβευτῆ χρυσόρραφη / πορφύρα καί γυρνάει / κι ὁ νοῦς μου -σἄν τά ὀρθρινά / τ' ἀ-χνόπεπλα ἔχουν σδύσει - / σ' ἐκεῖνα τά δλοπρόθυμα / τραγούδια / τοῦ ναύτη, τοῦ ζευγᾶ, / πού δέν μπορεῖ νά λησμονήση! / Ἄς ἤτανε νά πήγαινα, καμμιά φορά, / νά τ' ἄκουγα ξανά!  $^{19}$ 

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Κατά τήν ἀπογραφή, ώστόσο, τοῦ 1920, μετά τίς τόσες πολεμικές ἀναστατώσεις, βρέθηκαν μόνο 1.500 ψυχές. Βλ. `Αθ. Παπαναστασίου, 'Αναμνήσεις ἀπό τίς 'Επιβάτες, 'Αρχεῖον Θρακικοῦ Λαογραφικοῦ καί Γλωσσικοῦ Θησαυροῦ [ἐφεξῆς: ΑΘΛΓΘ], 26 (1961) 174.
- 'Αχιλλέως Θ. Σαμοθράκη, Λεξικόν Γεωγραφικόν καί Ίστορικόν τῆς Θράκης, 'Αθῆναι 1963', σελ. 184.
- 3. Ἐλπινίκης Σταμούλη Σαράντη, 'Από την 'Ανατολική Θράκη. 'Η Σηλυβρία καί τά γύρω χωριά. Α΄, 'Αθῆναι 1956, σελ. 41-42.
- 4. `Αχύλα Μήλλα, Προποντίδα «μιά θάλασσα τῆς Ρωμιοσύνης». `Αθήνα 1992, σελ. 135-138.
- 5. Διετήρησα τή στιχομέτρηση, άλλά ὄχι καί τή στίξη τῶν ἐπιγραφῶν, πού δέν ἔχουν, πάντως, ὀρθογραφικά λάθη.
- 6. Τό ἐπώνυμο διατηρήθηκε στούς Ἐπιβάτες μέχρι τίς μέρες μας. Ὁ Μιχαήλ Β. Βέϊκος, μαζί μέ τόν ᾿Αντώνιο Ζαριφέ, περιέγραψαν καί προσδιόρισαν τά τοπωνύμια τῶν Ἐπιβατῶν, γιά τήν Κατίνα Βέϊκου-Σεραμέτη, πού φέρει, ἐπίσης, τό ἐπώνυμο. Βλ. Κατίνας Βέϊκου-Σεραμέτη, Ἐπιβάτες: ἱστορία, ἤθη καί ἔθιμα, γλωσσάριο. ΑΘΑΓΘ 26 (1961) 329. Πρβλ. Γιώργου Καριώτη, Μνῆμες Ἐπιβατῶν, ἄ.τ.ἐ., χ.χ. (1999;), σελ. 17. Γνωρίζουμε ἀκόμη καί Γεώργιον Βέϊκον (1866), ἀπό τόν Κώδικα Ἐπιβατῶν. Βλ. Καριώτην, αὐτ., σελ. 96. Σημειωθήτω ὅτι ἡ κτηνοτροφία ἦταν μία ἀπό τίς κυριώτερες ἀσχολίες τῶν Ἐπιβατινῶν.
  - 7. Ίσως ύπό διορίαν = προσωρινῶς.
- 8. Φωτογραφίες τῶν δύο ἐπιτυμδίων ἐν Καριώτη, Μνῆμες, σελ. 53. Ὁ Καριώτης γράφει Τερχελτζῆς, ἀλλά ἐγώ διαδάζω Φερμέλετζης. Φέρμελη εἶναι τό χρυσοποίχιλτο ἤ μεταξοχέντητο ἀνδριχό χολόδιο (= γελέχι), πού φοροῦσαν παλαιότερα μέ τή φουστανέλλα. Ἰσως τό ἐπώνυμο προέχυψε ἀπό τόν χατασχευαστή τοῦ εἴδους.
- 9. Κατά τήν έορτή τοῦ άγίου Γεωργίου, μετά τό πέρας τῆς λειτουργίας, διεξαγόταν στούς Ἐπιδάτες ἀγώνας δρόμου, τό κοσί, καί τραγουδοῦσαν τό γνωστό καί ἀπό ἄλλους τόπους τραγούδι τοῦ ἀγίου, μέ κάποιες παραλλαγές: Αϊ Γιώργη, ἀφέντη μου, ἀφέντη καδαλλάρη, ἀρματωμένε μέ σπαθί και μ' ἀργυρό κοντάρι... Βλ. Βέϊκου-Σεραμέτη, Ἐπιδάτες, ΑΘΛΓΘ 26 (1961) 201.
- 10. Ζωῆς Κ. Σακκίδου (Ἐπιμ.), Σαράντης ἀρχιγένης ὁ ἐθνικός εὖεργέτης καί Ὁσία Παρασκευή, πολιοῦχος Ἐπιδατῶν, ἐν ἀθήναις 1938, σελ. 39.
- 11. [Μακαρίου Νοταρᾶ, 'Αθανασίου τοῦ Παρίου καί Νικηφόρου τοῦ Χίου], *Νέον Λειμωνάριον...* 'Εν Βενετία 1819, σελ. 144-146.
- 12. Σημειώνω προχείρως ὅτι ἡ παλαιότερη ἔκδοση τῆς γνωστῆς ἀκολουθίας τῆς ὁσίας Παρασκευῆς τῆς νέας, πού εἶναι ἔργο Μελετίου τοῦ Συρίγου, ἔγινε στό Βουκουρέστι τό 1692. ᾿Ακολούθησαν, μέ ἐπουσιώδεις μεταβολές, οἱ δύο

ἐκδόσεις τοῦ Ἰασίου (1817 καί 1841). Βλ. Louis Petit, Bibliographie des acolouthies grecques, Bruxelles 1926, σελ. 228-229 καί Φ. Ήλιοῦ, Έλληνική Βιβλιογραφία τοῦ 19ου Αλώνα. Βιβλία-Φυλλάδια. Τόμος Πρῶτος 1801-1818, 'Αθήνα 1997, σελ. 481-482. Υπῆρξαν, ὅμως, καί άλλες νεώτερες αχολουθίες. Πρβλ. Fr. Halkin,  $BHG^3$ (1957).ΙΙ.172, ὅπου, μεταξύ ἄλλων, μνεία συναξαρίου καί ακολουθίας ύπό Ματθαίου Μύρεων ('Αθ. Παπαδοπούλου Κεραμέως, 'Ανάλεκτα Ίεροσολυμητικής Σταχυολογίας, Ι΄, κ΄-κ6΄ καί 438-453), ή δποία βρίσκεται καί στόν κδ. 1620, φφ. 44α-866 τῆς Μονῆς Ἰδήρων. Πρόλ. καί Θρησκευτικήν καί Ήθικήν Έγκυκλοπαιδείαν [= ΘΗΕ], 10 (1967), στ. 47-48. Ἐκεῖ καί διδλιογραφία, ἡ δέ ἁγία, δημοφιλεστάτη μεταξύ Ρουμάνων καί Σλάδων, γνωστή καί ώς Πιάτνιτσα (= Παρασκευή, ή ήμέρα), συγχεομένη ἀπό τούς Ρουμάνους μέ τήν ἄγνωστον άγίαν Vineri, φέρεται ως άδελφή τοῦ άγίου Εὐθυμίου, ἐπισκόπου Μαδύτων, γεννηθέντος ἐν Ἐπιδάταις κατά τάς ἀρχάς τοῦ ι΄ αἰ. καί κοιμηθέντος μεταξύ 989 καί 996. Βλ. ΘΗΕ, 5, 1964, στ. 1037. Ἡ άγία Παρασκευή, ὅμως, θεωρεῖται ὡς ἀρκετά μεταγενεστέρα. 'Αλλά προστίθεται στήν ἐπιδατινή άγιολογία ὁ ἄγιος Εὐθύμιος. ᾿Αξίζει νά γίνει είδιχή ἔρευνα ἐπί τοῦ θέματος. Θά προσπαθήσω νά δρῶ τόν χρόνο νά τήν κάνω κάπως εὐρύτερα γιά τούς Ἐπιδάτες, τό πόλισμα, ὄχι δηλ. μόνο κατά τό άγιολογικό μέρος. Πλήρης χειρόγραφος άκολουθία τῆς άγίας Παρασκευῆς, ἐκ πρώτης ὄψεως ἀνέκδοτος, περιλαμβάνεται καί σέ 12 λυτά φύλλα (= 23 σελ., ή 24 λευκή), πού βρίσκονται στήν άρχή τοῦ κδ. 2358 τῆς Έθνικῆς Βιβλιοθήκης τῆς Έλλάδος, μέ τήν ἐπισημείωση: Έγραφον ἐν Μαρωνεία τῆ 15~8 βρίου  $1887.~\Phi.~X.~\Sigma$ ακελλάριος. Μνησθήτωσαν οί ἐν Χριστῷ ἀδελφοί καί ἐμέ τόν άμαρτωλόν.

- 13. Παύλου, Πρός Κορινθίους Β΄ 4.6-15.
- 14. Ἡ λέξη, καθ' ὅσον βλέπω προγείρως, εἶναι ἀθησαύριστη καί σημαίνει αὐτούς πού θά ἔχον ἀποκτήσει, διά τῆς παιδείας, καινούργια φτερά. 'Αναλόγου σχηματισμοῦ εἶναι ή λ. καινοπτεροτυπω $\theta$ εῖσα, ή δποία ἀπαντᾶται στόν πρόλογο τοῦ διδλίου Μέλισσα. Έν τῆ παρούση δίβλω ένεστι τάδε... Ένετίησι, παρά Νικολάφ Γλυκύ (sic!), τῷ έξ Ἰωαννίνων, αχπ' (1680)... Πεπαλαιωμένη καί ἔρημος σχεδόν ἦτον ἡ ΜΕΛΙΣΣΑ αὕτη, τώρα καινοπτεροτυπωθεῖσα ἀπό τούς τύπους μου, ἀλλοῦ δέν ἐπιθυμεῖ νά πετάξη εὶ μή εἰς τόν ἡμέτερον ἀττικόν μελισταγῆ Ύμηττόν, δμηττίς οὖσα τῷ γένει καί τῆ φράσει. Τό διδλίο ὑπάρχει στή Βιβλιοθήκη τῆς Βουλῆς. Βλ. Émile Legrand, Bibliographie Hellénique... XVIIme S., t. II, Paris 1894, σελ. 360-361, ἀριθ. 554. Πρόλ. Στεφάνου 'Αθ. Κουμανούδη, Συναγωγή Νέων λέξεων ύπό τῶν λογίων πλασθεισῶν ἀπό τῆς 'Αλώσεως μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων, ἐν 'Αθήναις 1900, σελ. 504. Πιθανώτατα, δ συντάχτης τοῦ χειμένου αὐτοῦ, ὅπως προκύπτει ἀπό τή συνέχειά του, γνώριζε τή Μέλισσα τοῦ 1680.
- 15. Γιώργου Χ. Καριώτη, Μνῆμες Ἐπιβατῶν, σελ. 92-93. Διώρθωσα σιωπηρῶς τά προφανῆ λάθη τοῦ χειρογράφου καί τοῦ τυπογραφείου.
- 16. ~Η ἐμβατίκιον ἢ βακίον, δηλ. τά ἐνοριακά καί ἐφημεριακά δικαιώματα τοῦ κατά τόπον ἐπισκόπου.
- 17. 'Αθ. Παπαναστασίου, 'Αναμνήσεις ἀπό τίς 'Επιβάτες,  $A\Theta\Lambda \Gamma\Theta$  26 (1961) 180.
  - 18. Παπαναστασίου, Άναμνήσεις, σελ. 180.
- Κατίνα Βέϊκου-Σεραμέτη, Έν ΑΘΛΓΘ 26 (1961) 185-186.

### Οί δύο Έλλάδες

τοῦ Gaston Deschamps Μετάφραση ἀπό τά γαλλικά: Γιώργος Μιχαλόπουλος

Καποδίστριας ἔδωσε μιά μέρα σ' ἕναν Ἄγγλο, τόν Μ. Γουίλμοτ-Χόρτον, τόν ἀχόλουθο δρισμό τῆς σημερινῆς Ἑλλάδας:

Τό έλληνικό ἔθνος ἀποτελεῖται ἀπό ἀνθρώπους, οἱ ὁποῖοι, ἀπό τήν κατάκτηση τῆς Κωνσταντινούπολης, δέν ἔπαψαν νά εἶναι Χριστιανοί Ὀρθόδοξοι, νά μιλοῦν τή γλῶσσα τῶν πατέρων τους καί οἱ ὁποῖοι παρέμειναν ὑπό τήν πνευματική καί κοσμική δικαιοδοσία τῆς ἐκκλησίας τους, ἀνεξαρτήτως τῆς περιοχῆς τῆς Τουρκίας ὅπου κατοικοῦν.

Αὐτή ἡ «φόρμουλα», τῆς ὁποίας οἱ ὅροι εἶχαν λεπτομερῶς ζυγιστεῖ ἀπό ἕναν ἀπό τούς πολύ λίγους διπλωμάτες πού ἔθεσαν τήν ἱκανότητά τους στήν ὑπηρεσία τῆς καρδιᾶς τους, ἀνταποκρίνεται ἀκριδῶς στό ἐνδόμυχο συναίσθημα ὅλων τῶν Ἑλλήνων. Τή νύχτα τῆς ἀπελευθέρωσης τῆς Κέρκυρας, τή στιγμή πού οἱ φωταψίες
τῆς πόλης πού γιόρταζε ἀντανακλοῦνταν στά
διαφανή νερά τοῦ κόλπου, ἀπέναντι, στήν ἀκτή
τῆς ᾿Ασίας¹, μεγάλες φωτιές χαρᾶς ἄναδαν πάνω στά δουνά. Τά χριστιανικά χωριά τῆς Ρούμελης² συμμετεῖχαν στήν ἀγαλλίαση τοῦ ἔθνους:
ἡ σκλαδωμένη Ἑλλάδα ἀπαντοῦσε ἀπό μακριά
στήν ἐλεύθερη Ἑλλάδα.

Υπάρχουν πράγματι δύο Έλλάδες, ή ἔσω, ὅπως λένε ἐκεῖ κάτω, καί ἡ ἔξω, ἡ ἐλεύθερη Έλλάδα καί ἡ ὑπόδουλη Ἑλλάδα. Μέσα ἀπό πολλούς δισταγμούς καί πολλές ἀβεβαιότητες καί παρά τούς διχασμούς πού παραλύουν τήν προσπάθειά τους, οἱ δύο Ἑλλάδες ἐργάζονται, μέ μιά συνέχεια ἤδη αἰωνόβια, στό ἴδιο ἔργο τῆς ἀνόρθωσης. Τό ἔργο ένός Ἑλληνα Πρωθυπουργοῦ πού ξέρει τή δουλειά του καί γνωρίζει τό καθῆκον του εἶναι ἰδιαίτερα περίπλοκο. Πρέπει νά κυβερνᾶ τό Βασίλειο τῆς Ἑλλάδας: πρέπει ἐπιπλέον νά σκέφτεται τά συμφέροντα τῶν Ἑλλήνων τῆς Τουρκίας, πού κανένα διπλωματικό κόλπο δέν θά μποροῦσε νά ἀποσπάσει ἀπό τήν κηδεμονία καί τήν εξουσία του.

Οἱ ἑλληνικές παροικίες, διασκορπισμένες στήν ἀκτή τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας ἤ στό ἐσωτερικό τῆς Ρούμελης καί τῆς ᾿Ανατολίας, δέν συγκατατέθηκαν ποτέ, ἀπό τήν πτώση τῆς δυζαντινῆς αὐτοκρατορίας καί μετά, νά ἐγκαταλείψουν τόν τόπο τους. Αὐτοί πού ἔκαναν τίς συνθῆκες, ἔχοντας μελετήσει τό ἀνατολικό ζήτημα στά διδλία, σκέφτηκαν ἁπλοϊκά ὅτι ὅλοι οἱ Ἦλληνες τῶν τουρκικῶν ἐπαρχιῶν θά διαζόντουσαν, ἀμέσως μετά τήν ὁριοθέτηση τοῦ Βασιλείου τῆς Ἑλλάδος, νά ἀφήσουν τίς ἔστίες τους γιά νά κατοικήσουν στήν ἐλεύθερη Ἑλλάδα. Ἦταν ἕνα λάθος, πού στηριζόταν σέ πλήρη ἄγνοια τῶν ἡθῶν καί τῆς ἰδιοσυγκρασίας τῆς ἑλληνικῆς φυλῆς.

Οἱ Ἑλληνες μποροῦσαν πάντοτε νά ἐναρμονίζουν τόν ἀδιάλλακτο πατριωτισμό τους μέ τή δυνατότητα νά κατοικοῦν στό ἐξωτερικό, ὑπό τήν ἐξουσία ἑνός ἀφέντη πού μισοῦσαν ἤ περιφρονοῦσαν. Μποροῦσαν νά τούς πάρουν τή γῆ τους, ἀλλά εἶναι δύσκολο νά τούς ξεριζώσουν ἀπό αὐτή. Ἔτσι ζοῦσαν στίς ἐλληνικές πόλεις τῆς Αἰγύπτου, στή Ναύκρατη ἤ τή Βούδαστη. ἔτσι ζοῦσαν στίς ἰωνικές πόλεις τῆς περσικῆς αὐτοκρατορίας, ἔτσι ζοῦν ἀχόμα στίς ἴδιες πόλεις ὑπό τήν ἐξουσία τῶν Τούρκων. Τρομερές ἐ-

Ο Γιῶργος Μιχαλόπουλος εἶναι φοιτητής τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν καί ἀπόφοιτος τοῦ μεταφραστικοῦ τμήματος τοῦ Βρεττανικοῦ Συμβουλίου.

180 GASTON DESCHAMPS



Άρχεῖο Ε. Δασταμάνη

παναστάσεις ἀναστάτωσαν τήν ὄψη τῆς ᾿Ανατολῆς: ὁλόκληρα ἔθνη ἐξαφανίστηκαν μυστηριωδῶς: οἱ πασάδες μέ τό κόκκινο φέσι ἀντικατέστησαν στό κονάκι τόν Πέρση σατράπη: ὅμως οἱ Ἦλληνες ἔμειναν στή Σμύρνη, στήν Ἰασό, στήν ᾿Αλικαρνασσό, στήν ᾿Αττάλεια τῆς Λυκίας: θέλουν νά κρατήσουν τό ἔδαφος ὅπου ἔθαψαν τούς προγόνους τους. Συνέχισαν νά ἀγκυροδολοῦν τά καΐκια τους στό λιμάνι, νά ἀραδιάζουν τήν πραμάτεια τους στό παζάρι, νά ἀναλύουν τή φιλοσοφία τους στούς δρόμους, νά διηγοῦνται στούς ξένους τά μεγάλα κατορθώματα των προγόνων τους, νά λατρεύουν τούς ἐθνικούς τους θεούς: ἀκόμα καί σήμερα εἶναι ὑπομονετι-

κοί σάν τόν 'Οδυσσέα καί πολυμήγανοι σάν αὐτόν, ίκανοί περιμένουν, μέσα στούς αἰῶνες, τήν ἀπελευθέρωση τῆς γενέθλιας γῆς τους, ξέροντας νά ζοῦν εἰρηνικά μέ τόν τωρινό τους ἀφέντη, μέγρι τήν ήμέρα πού θά τόν δοῦν νά φεύγει ὅπως καί οἱ προηγούμενοι. Σέ μερικά σημεῖα, πραγματικά ἐλάχιστα, τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας, ἡ ἑλληνική γλώσσα ἔγει ἐξαφανιστεῖ. Στή Σπάρτη<sup>3</sup>, στήν Καραμανία, δ παπάς λέει τήν δρθόδοξη λειτουργία στά τούρκικα άλλά αὐτή εἶναι γραμμένη μέ έλληνικούς χαρακτῆρες. Οἱ κακόμοιροι ἄνθρωποι τῆς περιοχῆς δείχνουν πολύ ντροπιασμένοι πού λησμόνησαν τή γλῶσσα τῶν ἀδερφῶν τους καί έξηγοῦν τή δυστυχία τους μέ συγκινητικό τρόπο: «"Όταν οἱ Τοῦρκοι πῆραν τήν πόλη, ἔκοψαν τή γλῶσσα σέ ὅλους ὅσους δρίσκονταν μέσα: ἔτσι τά παιδιά τους ἀναγκάστηκαν νά μάθουν τό ιδίωμα τῶν νικητῶν. ᾿Αλλά, προσθέτουν, θά ξαναμάθουμε τή γλῶσσα μας, ὥστε νά μή φανούμε κατώτεροι τῶν ἀδερφῶν μας στήν 'Αθήνα, τή μέρα πού ή φυλή μας θά ἀπελευθερωθεῖ δριστικά». Πράγματι, δ φίλος μου δ γέρο Καραντώνης, δάσκαλος στή Σπάρτη τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας, διάσημος γιά τήν ὀρθότητα τοῦ ὕφους του καί τήν ἱκανότητά του νά μιλάει τή γλῶσσα τοῦ Ξενοφῶντα, διδάσκει καμιά φορά τή γραμματική σέ γκριζομάλληδες μαθητές: δέν εἶναι συνηθισμένο θέαμα νά δλέπεις εναν λαό νά ἐπιστρέφει στό σχολεῖο γιά νά ξαναδρεῖ, ὅπως εἶπε ἕνας ποιητής, «τό κλειδί τῆς φυλακῆς του».

Ή Θρησκεία καί τό Σχολεῖο εἶναι τά καταφύγια πού, ἐδῷ καί αἰῷνες, ἔσωσαν τό ἑλληνικό ἔθνος ἀπό κάθε ἀλλοίωση. Τό κράτησαν ἄθικτο μέσα σέ ὅλους τούς κινδύνους πού διέτρεξε καί σέ ὅλες τίς ἐπιθέσεις πού ὑπέστη.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- \* 'Από τό διβλίο La Grèce d'aujourd'hui, Παρίσι: Armand Colin, 1892.
- 1. Θεωρεῖ τίς ἀκτές τῆς Ἡπείρου ἀσιατικές, γιατί ἀποτελοῦσαν τότε μέρος τοῦ τουρκικοῦ κράτους.
  - 2. «Ρούμελη» λεγόταν ἀκόμα ἡ εὐρωπαϊκή Τουρκία.
  - 3. Σπάρτη τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας.



## 'Ο Λῶρενς τῆς 'Αραβίας

τοῦ Winston S. Churchill

Μετάφραση ἀπό τά ἀγγλικά: Γιῶργος Μιχαλόπουλος ἀπό τό ἔργο Winston S. Churchill, Great Contemporaries, Odhams Press, London 1949 (ἐπανεκτύπωση: πρώτη ἔκδοση: 1937)

έν γνώρισα τόν Λῶρενς παρά μετά τό τέλος τοῦ πολέμου. Ήταν τήν ἄνοιξη τοῦ **L** 1919, ὄταν ἐκεῖνοι οἱ εἰρηνοποιοί ἤ, τέλος πάντων, αὐτοί πού ἔφτιαχναν τήν εἰρήνη εἶχαν συγκεντρωθεῖ στό Παρίσι καί όλη ή Αγγλία δρισκόταν στόν ἀναβρασμό τῶν ἐπακόλουθων τῆς σύρραξης. Τόσο μεγάλη ύπῆρξε ή πίεση τοῦ Πολέμου, τόσο εὐρεῖα ἡ κλιμάκωσή του, τόσο δεσπόζουσες οί μεγάλες μάχες στή Γαλλία, ὥστε εἶχα ἀμυδρά μόνο συνειδητοποιήσει τόν ρόλο πού είχε παίξει ή ἀραδική ἐξέγερση στήν ἔρημο στίς ἐκστρατεῖες τοῦ Ἄλλενμπυ. Ὅμως τώρα κάποιος μοῦ εἶπε: «Πρέπει νά γνωρίσεις αὐτόν τόν έξαιρετικό νέο. Τά κατορθώματά του εἶναι ἔπος».  $m ^{\prime\prime} E$ τσι, δ  $\Lambda 
m ilde{\omega}$ ρενς ἦρθε γιά γεῦμα.  $\Sigma$ υνήθως ἐκείνη τήν ἐποχή στό Λονδῖνο ἤ τό Παρίσι φοροῦσε τήν ἀραδική του φορεσιά, γιά νά ταυτιστεῖ μέ τά συμφέροντα τοῦ ἐμίρη Φεϋζάλ καί μέ τίς ἀραδικές διεκδικήσεις, πού τότε ἦταν ἀντικείμενο όξεῖας συζήτησης: ἀλλά σ' αὐτή τήν περίσταση φοροῦσε πολιτικά ροῦχα καί ἐκ πρώτης ὄψεως ἔδειχνε ώς ενας ἀπό τούς πολλούς ἀψεγάδιαστους νεαρούς άξιωματικούς πού κέρδισαν ύψηλούς δαθμούς καί διακρίσεις στόν άγῶνα. "Ημασταν μόνο ἄνδρες καί ή συζήτηση ἦταν γενική, ἀλλά σέ μία στιγμή κάποιος, μᾶλλον κακόδουλα, έξιστόρησε τή συμπεριφορά του σέ μία τελετή ἀπονομῆς παρασήμων πρίν ἀπό μερικές έβδομάδες.

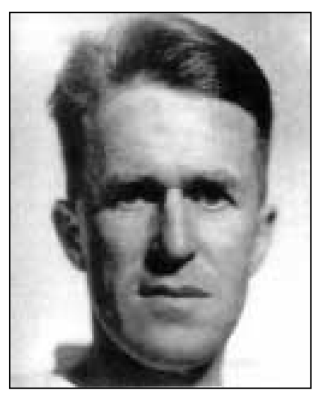
Η ἐντύπωση πού σχημάτισα ἦταν ὅτι εἶχε ἀρνηθεῖ νά δεχθεῖ τό παράσημο πού ἐπρόκειτο νά τοῦ ἀπονείμει ὁ Βασιλιάς σέ ἐπίσημη τελετή. Ἡμουν Ὑπουργός Στρατιωτικῶν, ἔτσι εἶπα ἀμέσως ὅτι ἡ συμπεριφορά του ἦταν μεγάλο λάθος, ἄδικη πρός τόν δασιλιά ὡς τζέντλεμαν καί ἰδιαίτερα ἀσεδής πρός αὐτόν ὡς ἡγεμόνα. Ὁ καθένας μπορεῖ νά ἀρνηθεῖ ἕναν τίτλο ἡ ἕνα παράση-

μο, δ καθένας μπορεῖ, ἐφ' ὅσον ἀρνηθεῖ, νά ἐκθέσει τούς λόγους ἀρχῆς πού τόν δδήγησαν στήν πράξη του, ἀλλά νά διαλέξει τήν περίσταση κατά τήν ὁποία ἡ Αὐτοῦ Μεγαλειότης ἐπρόκειτο, ἐκτελώντας τά συνταγματικά της καθήκοντα, νά ἐκτελέσει τήν εὐγενή πράξη τῆς προσωπικῆς του τίμησης ὡς εὐκαιρία γιά ἐκδήλωση τῶν πολιτικῶν του πεποιθήσεων ἦταν τερατῶδες. Καθώς ἦταν καλεσμένος μου δεν μποροῦσα νά πῶ περισσότερα, ἀλλά λόγω τῆς δημόσιας θέσης μου δέν μποροῦσα νά πῶ λιγώτερα.

Μόλις πρόσφατα ἔμαθα τά πραγματικά γεγονότα. Ἡ ἄρνηση εἶχε πράγματι γίνει, ἀλλά ὄχι στή δημόσια τελετή. Ὁ Λῶρενς ἔγινε δεκτός ἀπό τόν βασιλιά στίς 30 Ὁκτωβρίου μέ σκοπό νά συζητήσουν. Συγχρόνως, ἡ Μεγαλειότητά του σκέφτηκε ὅτι θά ἦταν άρμόζον νά τοῦ ἀπονείμει τά διάσημα τοῦ διοικητῆ τοῦ Τάγματος τοῦ Λουτροῦ καθώς καί τό παράσημο Διακεκριμένων Ὑπρρεσιῶν — κάτι πού εἶχε ἤδη δημοσιευθεῖ στήν Ἐφημερίδα τῆς Κυβερνήσεως. Τήν ὥρα πού ὁ Βασιλιάς ἦταν ἔτοιμος νά ἐπιδώσει τά παράσημα, ὁ Λῶρενς παρακάλεσε νά τοῦ ἐπιτραπεῖ νά μήν τά δεχθεῖ, ἐφόσον αὐτό ἦταν δυνατόν. Ὁ Βασιλιάς καί ὁ Λῶρενς ἦταν μόνοι τους ἐκείνη τήν ὥρα.

Εἴτε εἶχε προσέξει ὁ Λῶρενς ὅτι εἶχα παρανοήσει τό περιστατικό εἴτε ὅχι, δέν ἔκανε καμία προσπάθεια νά μειώσει τή σημασία του ἢ νά δικαιολογήσει τόν ἑαυτό του. ᾿Αποδέχτηκε τήν ἐπίπληξη μέ καλή διάθεση. Αὐτός ἦταν ὁ μόνος τρόπος πού διέθετε, εἶπε, γιά νά κάνει τίς ἀνώτατες ἀρχές τοῦ κράτους νά συνειδητοποιήσουν ὅτι ἡ τιμή τῆς Μεγάλης Βρετανίας ἐξαρτᾶτο ἀπό τήν ἔντιμη μεταχείριση τῶν ᾿Αράδων καί ὅτι ἡ ἀπό τή δρεττανική πλευρά προδοσία τους ὅσον ἀφορᾶ τά γαλλικά αἰτήματα στή Συρία θά ἦταν

WINSTON S. CHURCHILL



Ό Λῶρενς τῆς ᾿Αραβίας.

μία κηλίδα ἀνεξίτηλη στήν ἱστορία μας. Θά ἔπρεπε ὁ ἴδιος ὁ Βασιλιάς νά συνειδητοποιήσει ὅσα γίνονταν στό ὄνομά του καί δέν γνώριζε ἄλλον τρόπο. Εἶπα ὅτι αὐτό καθόλου δέν δικαιολογοῦσε τή μέθοδο πού εἶχε ἀκολουθήσει καί ἔπειτα ἔστρεψα τή συζήτηση πρός ἄλλα, πιό εὐχάριστα θέματα.

Πρέπει ὅμως νά ὁμολογήσω ὅτι αὐτό τό περιστατικό μοῦ δημιούργησε τήν ἐπιθυμία νά μάθω περισσότερα γιά ὅσα εἶχαν πραγματικά συμδεῖ στόν πόλεμο τῆς ἐρήμου καί ἄνοιξε τά μάτια μου στά πάθη πού ἀνέβραζαν στό ἐσωτερικό τῆς 'Αραδίας. Ζήτησα ἀναφορές καί τίς μελέτησα. Μίλησα γιά τό θέμα μέ τόν Πρωθυπουργό. Εἶπε őτι οἱ Γάλλοι ἐννοοῦσαν νά ἔχουν τή Συρία καί νά τήν κυβερνᾶνε ἀπό τή Δαμασκό καί ὅτι τίποτα δέν μποροῦσε νά τούς κάνει ν' ἀλλάξουν γνώμη. Ἡ συμφωνία Σάϋκς-Πικό, πού εἴγαμε συνάψει στή διάρκεια τοῦ πολέμου, εἶχε ἐξαρχῆς πολύ περιπλέξει τό θέμα καί μόνο ή Συνδιάσκεψη τῆς Εἰρήνης μποροῦσε νά ἀποφασίσει γιά τίς συγκρουόμενες άξιώσεις καί ύποσγέσεις. Σέ αὐτά δέν μποροῦσε νά δοθεῖ ἀπάντηση.

Δέν ξαναεῖδα τόν Λῶρενς γιά μερικές ἑβδομάδες ἄν θυμᾶμαι καλά, στό Παρίσι τόν συνάντησα πάλι. Φοροῦσε ἀραβικά ροῦχα καί ἀποκαλύφθηκε ὅλο τό μεγαλεῖο τῆς παρουσίας του: ἡ σοβαρότητα τῆς συμπεριφορᾶς του, ἡ ἀκρίβεια

τῶν ἀπόψεών του, τό εὖρος καί ἡ ποιότητα τῆς συνομιλίας του. "Ολα ἔδειχναν νά ἐπαυξάνονται σέ αξιοθαύμαστο δαθμό από τό υπέρογο αραδικό κάλυμμα τοῦ κεφαλιοῦ καί τό ἔνδυμα. Μέσα άπό τά ριχτά φορέματα, τά εὐγενῆ του χαρακτηριστικά, τά τέλεια σμιλεμένα χείλη του, τά άστραφτερά μάτια του δπλίζονταν μέ φωτιά καί άστραποδολοῦσαν πρός τά ἔξω τή διάνοιά του. "Εδειχνε αὐτό πού ἦταν, ἕνας ἀπό τούς μεγαλύτερους πρίγκιπες τῆς Φύσης. Τά πήγαμε πολύ καλύτερα αὐτή τή φορά καί ἄργισα πιά νά σγηματίζω τίς ἐντυπώσεις μου γιά τή δύναμη καί τίς ἀρετές του, πού ἀπό τότε δέν μέ ἄφησαν ποτέ. Εἴτε φοροῦσε τά πεζά ροῦγα τῆς ἀγγλικῆς καθημερινής ζωής εἴτε ἀργότερα τή στολή μηχανικοῦ τῆς Πολεμικῆς ᾿Αεροπορίας, στό ἑξῆς πάντα τόν ἔβλεπα ὅπως παρουσιάζεται στό ἐξαιρετικό σχέδιο μέ μολύδι τοῦ "Ωγκαστας Τζών.

"Αρχισα νά ἀκούω πολύ περισσότερα γιά αὐτόν ἀπό φίλους πού εἶχαν ὑπηρετήσει ὑπό τίς διαταγές του καί πράγματι γίνονταν ἀτελείωτες συζητήσεις γιά αὐτόν σέ κάθε στρατιωτικό, διπλωματικό καί ἀκαδημαϊκό κύκλο. Φαινόταν πώς ἦταν ἐξίσου σοφός ὅσο καί στρατιώτης ἀρχαιολόγος ἀλλά καί ἄνθρωπος τῆς δράσης ἐξαίρετος λόγιος ἀλλά καί "Αραδας ἀντάρτης.

Γρήγορα ἔγινε φανερό ὅτι ἡ ὑπόθεσή του δέν πήγαινε καλά στό Παρίσι. Συνόδευε παντοῦ τόν Φεϋζάλ ως φίλος καί διερμηνέας πολύ καλά τά ἔβγαζε πέρα στόν ρόλο του αὐτόν. Περιφρονοῦσε τίς ἀγγλικές γνωριμίες του καί ὅλα τά σχετικά μέ τή σταδιοδρομία του θέματα σέ σύγκριση μέ αὐτό πού θεωροῦσε ὡς καθῆκον του ἀπέναντι στούς "Αραβες. Συγκρούστηκε μέ τούς Γάλλους. 'Αντιμετώπισε τόν Κλεμανσώ σέ μακρές, ἐπανειλημμένες διενέξεις. Αὐτός ἦταν ἕνας ἐχθρός άντάξιος τῶν πυρῶν του. Ὁ γέρο-Τίγρης εἶχε ενα πρόσωπο ἐξίσου σκληρό μέ αὐτό τοῦ Λῶρενς, τό ίδιο ἄφοδα μάτια καί ἰσάξια δύναμη θέλησης. 'Ο Κλεμανσώ εἶχε βαθύ πάθος γιά τήν 'Ανατολή. Άγάπησε στόν Λῶρενς ἕναν παλαδίνο, θαύμαζε τά κατορθώματά του καί ἀναγνώριζε τήν ὶδιοφυΐα του. Άλλά οι γαλλικές δλέψεις στή Συρία ύπῆρχαν ἐδῶ καί έκατό χρόνια. Ἡ ἰδέα ὅτι ή Γαλλία, πού εἶχε ἐξουθενωθεῖ στά χαρακώματα τῆς Φλάνδρας, θά ἔπρεπε νά ἀναδυθεῖ ἀπό τόν Μεγάλο Πόλεμο χωρίς μερτικό στά κατακτημένα ἐδάφη τοῦ φαινόταν ἀφόρητη καί ποτέ δέν θά τήν ἀνέγονταν οί συμπατριῶτες του.

"Ολοι γνωρίζουν τί ἐπακολούθησε. "Υστερα ἀπό μακρές, ὀξεῖες διενέξεις στό Παρίσι καί τήν 'Ανατολή, ἡ Συνδιάσκεψη τῆς Εἰρήνης ἔδωσε στή

O  $\Lambda\Omega PEN\Sigma$   $TH\Sigma$   $APABIA\Sigma$ 

Γαλλία τήν ἐντολή στή Συρία. "Όταν οί "Αραβες ἀντιστάθηκαν βίαια, τά γαλλικά στρατεύματα ἔδιωξαν ἀπό τή Δαμασκό τόν 'Εμίρη Φεϋζάλ μετά ἀπό μία σύγκρουση στήν ὁποία σκοτώθηκαν μερικοί ἀπό τούς γενναιότερους "Αραβες ἡγέτες. Βολεύτηκαν μιά χαρά μέ τήν κατοχή αὐτῆς τῆς ὑπέροχης ἐπαρχίας, κατέστειλαν τίς ἐξεγέρσεις πού ἐπακολούθησαν μέ τή μεγαλύτερη αὐστηρότητα καί συνεχίζουν μέχρι σήμερα νά κυβερνοῦν ἐκεῖ μέ τή βοήθεια ἑνός πολύ μεγάλου στρατοῦ."

 $\Delta$ έν εἶδα τόν  $\Lambda$ ῶρενς ὅταν γίνονταν ὅλ' αὐτά καί πράγματι τόσα πολλά κατέρρεαν στόν μεταπολεμικό κόσμο, ώστε ή μεταχείριση τῶν ᾿Αράδων δέν φαινόταν περίεργη. 'Αλλά καθώς ἀπό καιρό σέ καιρό τό μυαλό μου ἐπέστρεφε στό θέμα, συνειδητοποιοῦσα πόσο ἔντονα θά ἔπρεπε νά ἦταν τά συναισθήματά του. Απλά δέν ἤξερε τί νά κάνει. Άκολούθησε αὐτόν ἤ τόν ἄλλο δρόμο μέ ἀπόγνωση καί ἀπέχθεια γιά τή ζωή. Στά δημοσιευμένα κείμενά του εἶχε δηλώσει ὅτι κάθε προσωπική φιλοδοξία είχε πεθάνει μέσα του, πρίν άκόμη μπεῖ θριαμβευτικά στή Δαμασκό κατά τήν τελική φάση τοῦ πολέμου. Άλλά εἶμαι σίγουρος ὅτι δοχιμάστηκε δλέποντας τούς "Αραδες φίλους του στούς δποίους εἶχε δώσει τόν λόγο του καί, ὅπως νόμιζε, τόν λόγο τῆς Βρεττανίας, νά τούς κακομεταχειρίζονται ἀδοήθητους μέ αὐτόν τόν τρόπο καί αὐτή πρέπει νά ἦταν ἡ κύρια αἰτία γιά τήν ὁποία τελικά ἀποφάσισε νά ἀπαρνηθεῖ κάθε ἐξουσία στίς ὑψηλές κρατικές ὑποθέσεις. Ἡ ἄριστα σφυρηλατημένη φύση του εἶχε ύποστεῖ τίς πιό μεγάλες κακουχίες στή διάρκεια τοῦ Πολέμου, ἀλλά ἡ ψυχή του εἶχε ἀντέξει τώρα ὅμως εἶχε πληγωθεῖ ἡ ψυχή του.

Τήν ἄνοιξη τοῦ 1921 μέ ἔστειλαν στό Υπουργεῖο ᾿Αποιχιῶν γιά νά ἀναλάδω τίς ὑποθέσεις μας στή Μέση 'Ανατολή καί νά βάλω τά θέματα σέ κάποια σχετική τάξη. Ἐκεῖνο τόν καιρό εἴχαμε καταστείλει μία ιδιαίτερα ἐπικίνδυνη καί αίματηρή ἐξέγερση στό Ἰράκ καί πάνω ἀπό σαράντα χιλιάδες στρατός μέ κόστος τριάντα έκατομμύρια λίρες στερλίνες τόν χρόνο ἦταν ἀναγκαῖος γιά τήν τήρηση τῆς τάξης. Αὐτό δέν μπορούσε νά συνεχιστεῖ. Στήν Παλαιστίνη ή διαμάχη μεταξύ τῶν ᾿Αράδων καί τῶν Ἑδραίων ἀπειλοῦσε κάθε στιγμή νά πάρει μορφή πραγματικῆς βίας. Οἱ "Αραβες ὁπλαρχηγοί, πού εἶχαν διωχτεῖ ἀπό τή Συρία μέ πολλούς ἀπό τούς ὀπαδούς τους (δλοι τους πρώην σύμμαχοί μας) καραδοχοῦσαν ἐξαγριωμένοι στίς ἐρήμους πέρα ἀπό τόν ποταμό Ἰορδάνη. Ἡ Αἴγυπτος ἦταν σέ ἀναταραχή. "Ετσι δλόκληρη ή Μέση 'Ανατολή

παρουσίαζε μία ιδιαίτερα θλιβερή και άνησυχητική εἰκόνα. Δημιούργησα ἕνα νέο τμῆμα στό Υπουργεῖο ᾿Αποικιῶν γιά νά ἀνταποκριθῶ σ' αὐτές τίς νέες εὐθῦνες. Ὁ πυρήνας σχηματίστηκε ἀπό μισή δωδεκάδα πολύ ίκανῶν ἀνδρῶν ἀπό τό Υπουργεῖο τῶν Ἰνδιῶν καί ἀπό αὐτούς πού εἶχαν δπηρετήσει στό Ίράκ καί τήν Παλαιστίνη στή διάρχεια τοῦ πολέμου. ᾿Αποφάσισα νά προσθέσω τόν  $\Lambda$ ῶρενς σέ αὐτούς, ἄν κατάφερνα νά τόν πείσω. Τόν γνώριζαν δλοι καλά καί πολλοί εἶγαν ὑπηρετήσει μαζί του ἤ ὑπό τίς ἐντολές του στό πεδίο τῆς μάχης. "Όταν εἶπα τήν πρόθεσή μου σέ αὐτούς, ἔδειξαν εἰλιχρινή ἔκπληξη: «Τί! Θά δάλετε γαλινάρι στό ἄγριο γαϊδούρι τῆς ἐρήμου;» Αὐτή ἦταν ἡ ἀντιμετώπιση, πού τήν ὑπαγόρευε ὄχι μικροπρεπής ζήλεια καί ὑποτίμηση τῆς ἀξίας τοῦ Λῶρενς ἀλλά εἰλιχρινής πεποίθηση ὅτι ἡ ψυχολογία του καί ἡ ιδιοσυγκρασία του ποτέ δέν θά τοῦ ἐπέτρεπαν νά ἐργαστεῖ στή ρουτίνα μιᾶς δημόσιας ύπηρεσίας.

Παρ' δλ' αὐτά ἐπέμεινα. Μία σημαντική θέση προσφέρθηκε στόν  $\Lambda \tilde{\omega}$ ρενς καί πρός ἔκπληξη τῶν περισσότερων, ἄν καί ὄχι ἐντελῶς πρός δική μου, δέχθηκε. Δέν εἶναι αὐτή ἡ κατάλληλη εὐκαιρία γιά νά μποῦμε στίς λεπτομέρειες τῶν μπερδεμένων καί ἀκανθωδῶν προδλημάτων πού εἴγαμε νά λύσουμε: ἀρχεῖ ἕνα ἐλάχιστο περίγραμμα. Ἦταν ἀνάγκη νά χειριστοῦμε τήν ὑπόθεση ἐπί τόπου. Γι' αὐτό συγκάλεσα μία διάσκεψη στό Κάιρο, ὅπου στήν πραγματικότητα συγκεντρώθηκαν όλοι οί είδικοί καί οί αὐθεντίες τῆς Μέσης 'Ανατολής. Συνοδευόμενος ἀπό τόν Λῶρενς, τόν Χιοῦμπερτ Γιάνγκ καί τόν Τρέντσαρντ ἀπό τό Υπουργεῖο ᾿Αεροπορίας, ξεκίνησα γιά τό Κάιρο. Μείναμε ἐκεῖ καί στήν Παλαιστίνη γιά ἕνα περίπου μῆνα· ὑποδάλαμε τίς ἀκόλουθες δασικές προτάσεις στήν Κυβέρνηση. Πρῶτο, θά ἐπανορθώναμε τίς ζημιές σέ βάρος τῶν ᾿Αράβων καί τοῦ Οἴκου τῶν Σερίφηδων τῆς Μέκκας, τοποθετώντας τόν Ἐμίρη Φεϋζάλ στόν Θρόνο τοῦ Ἰράκ ὡς Βασιλιᾶ καί ἀναθέτοντας στόν Ἐμίρη Ἐμπντάλλα τή διαχυβέρνηση τῆς Υπεριορδανίας. Δεύτερο, θά άπομακρύναμε δλα οὐσιαστικά τά στρατεύματά μας ἀπό τό Ἰράκ καί θά ἐμπιστευόμασταν τήν ἄμυνά του στή Βασιλική 'Αεροπορία. Τρίτο, προτείναμε ρύθμιση τῶν ἄμεσων δυσχερειῶν μεταξύ Έβραίων καί Άράβων στήν Παλαιστίνη: αὐτό θά χρησίμευε ώς θεμέλιο γιά τό μέλλον.

Οί δύο πρῶτες προτάσεις προκάλεσαν τρομερές ἀντιδράσεις. Ἡ γαλλική κυβέρνηση ἔφερε βαρέως τήν εὔνοια πρός τόν Ἐμίρη Φεϋζάλ, τόν ὁποῖο ἀντιμετώπιζε ὡς ἡττημένο ἀντάρτη. Τό

WINSTON S. CHURCHILL

δρεττανικό Υπουργεῖο Πολέμου σοκαρίστηκε μέ τήν ἰδέα τῆς ἀποχώρησης στρατευμάτων καί προέβλεψε σφαγές καί καταστροφές. Εἶχα, ὅμως, ἤδη παρατηρήσει πώς, ὅταν ὁ Τρέντσαρντ ἀναλάμβανε νά κάνει κάτι συγκεκριμένο, συνήθως τό ἔφερνε εἰς πέρας. Οἱ προτάσεις μας ἔγιναν δεκτές, ἀλλά χρειάστηκε ἕνας χρόνος δύσκολης καί ἀγχώδους διοίκησης γιά νά γίνει πράξη αὐτό πού εἶχε τόσο γρήγορα ἀποφασιστεῖ.

ή θητεία τοῦ Λῶρενς ὡς Δημόσιου Λειτουργοῦ ἦταν μία μοναδική φάση τῆς ζωῆς του. "Ολοι έξεπλάγησαν ἀπό τήν ἤρεμη καί διακριτική συμπεριφορά του. Ἡ ὑπομονή καί ἡ προθυμία του γιά νά δουλέψει μέ ἄλλους κατέπληξε ιδίως ὅσους τόν γνώριζαν καλύτερα. Μεταξύ αὐτῶν τῶν εἰδικῶν θά ἔπρεπε νά εἶγαν γίνει τρομερές συζητήσεις καί ή ἔνταση θά ἔπρεπε σέ δρισμένες στιγμές νά ἦταν ἀφόρητη. ᾿Αλλά, στόν δαθμό πού μέ άφοροῦσε, πάντα συμβουλευόμουν ἀπό κοινοῦ δύο ή τρεῖς ἀπό αὐτούς τούς καλύτερους ἄνδρες μέ τούς δποίους εἶχα κάποτε τήν τύχη νά συνεργαστῶ. Δέν θά ἦταν δίκαιο νά ἀποδοθεῖ μονάχα στόν  $\Lambda ilde{\omega}$ ρενς ή τιμή τῆς ἐπιτυχίας πού εἶχε ή νέα πολιτική μας. Τό ἐρώτημα ἦταν ἄν ὁ Λῶρενς θά κατόρθωνε νά καταπνίξει τήν προσωπικότητά του, νά λυγίσει τήν αὐταρχική του θέληση καί νά διοχετεύσει τίς γνώσεις του στό κοινό ἀπόθεμα. Ίδού μία ἀπό τίς ἀποδείξεις τοῦ μεγαλείου τοῦ χαρακτῆρα του καί τῆς προσαρμοστικότητας τῆς ίδιοφυΐας του. Εἶδε τήν ἐλπίδα νά ἐκπληρώσει σέ μεγάλο δαθμό τίς ύποσχέσεις πού εἶχε δώσει στούς "Αραβες άρχηγούς καί νά ἀποκαταστήσει ἕνα ἀνεκτό μέτρο εἰρήνης σ' ἐκεῖνες τίς μεγάλες περιοχές. Γιά αὐτόν τόν σκοπό ἦταν ἱκανός νά γίνει (ἀποτολμῶ τήν ἔκφραση) ἕνας δαρετός ἀξιωματοῦχος. Ἡ προσπάθεια δέν ὑπῆρξε μάταιη. Ὁ σκοπός του πραγματοποιήθηκε.

Πρός τό τέλος τοῦ ἔτους τά πράγματα ἄρχισαν νά πηγαίνουν καλύτερα. Τό ἕνα μετά τό ἄλλο ὅλα τά μέτρα μας ἐφαρμόστηκαν. Ὁ στρατός ἔφυγε ἀπό τό Ἰράκ, ἡ ἀεροπορική δύναμη ἐγκαταστάθηκε σέ μία καμπή τοῦ Εὐφράτη, ἡ Βαγδάτη ἐπευφήμησε τόν Φεϋζάλ ὡς δασιλέα, ὁ ᾿Αμπντάλλα ἐγκαταστάθηκε σέ κλῖμα ἀφοσίωσης καί χωρίς προδλήματα στήν Υπεριορδανία. Μιά μέρα εἶπα στόν Λῶρενς: «Τί θά θέλατε νά κάνετε, ὅταν ὅλα αὐτά ἐξομαλυνθοῦν; Οἱ καλύτερες θέσεις εἶναι ἀνοικτές γιά σᾶς, ἄν φροντίσετε νά συνεχίσετε τή νέα σας σταδιοδρομία στό Ὑπουργεῖο ᾿Αποικιῶν». Χαμογέλασε μέ τό πρᾶο, λαμπερό, αἰνιγματικό χαμόγελό του καί εἶπε: «Σέ πολύ λίγους μῆνες ἡ ἐργασία μου ἐδῶ θά ἔ-

χει τελειώσει. Ἡ δουλειά ἔχει γίνει καί θά διαρκέσει». «Μά σεῖς τί θά κάνετε;» «Ὅ,τι θά δεῖτε ἀπό ἐμένα θά εἶναι ἕνα μικρό σύννεφο σκόνης στόν δρίζοντα».

Κράτησε τόν λόγο του. Πιστεύω ὅτι ἐκεῖνο τόν καιρό δέν εἶχε σχεδόν καθόλου πόρους. Ὁ μισθός του ήταν 1.200 λίρες στερλίνες τόν χρόνο θέσεις χυβερνήτη ἀποιχιῶν χαί μεγάλες διοιχήσεις ἦταν τότε στή διάθεσή μου. Τίποτα δέν ὼφέλησε. Ώς τελευταία διέξοδο τόν ἔστειλα στήν Υπεριορδανία, ὅπου δυσκολίες πρόδαλαν ξαφνικά. Είχε απεριόριστες έξουσίες· τίς χρησιμοποίησε μέ τήν παλιά του ἐνεργητικότητα. ᾿Απομάκρυνε ἀξιωματικούς. Έκανε χρήση Ισχύος. Άποκατέστησε πλήρως τήν ήρεμία. Όλοι ήταν εὐχαριστημένοι μέ τήν ἐπιτυχία τῆς ἀποστολῆς του, ἀλλά τίποτα δέν θά τόν ἔπειθε νά συνεχίσει. Μέ λύπη μου εἶδα «τό μικρό σύννεφο σκόνης» νά ἐξαφανίζεται στόν δρίζοντα. Δέν ἐπρόχειτο νά ξανασυναντηθοῦμε παρά μετά ἀπό πολλά χρόνια. 'Αναφέρομαι ἐπί μαχρόν σέ αὐτή τήν πλευρά τῶν δραστηριοτήτων του γιατί σ' ενα πρόσφατα δημοσιευμένο γράμμα ἀποδίδει σέ αὐτές σημασία μεγαλύτερη ἀπό ἐκείνη τῶν ἀνδραγαθημάτων του στόν πόλεμο. 'Αλλά αὐτή ή κρίση εἶναι λανθασμένη.

Τό έπόμενο ἐπεισόδιο ἦταν τό γράψιμο, ἡ ἐκτύπωση, τό δέσιμο καί ή ἔκδοση τοῦ διδλίου του Οί Έφτά Στύλοι τῆς Σοφίας. Ἐδῶ ἴσως εἶναι τό κατάλληλο σημεῖο γιά νά ἀσχοληθῶ μέ αὐτόν τόν θησαυρό τῆς ἀγγλικῆς λογοτεχνίας. Ώς ἀφήγηση πολέμου καί περιπέτειας, ώς ἀπεικόνιση ὅλων όσων οί "Αραδες σημαίνουν γιά τόν κόσμο εἶναι ἀξεπέραστο. Συγκαταλέγεται μεταξύ τῶν σπουδαιότερων διδλίων πού γράφτηκαν ποτέ στήν άγγλική γλῶσσα. "Αν δ Λῶρενς δέν εἶχε κάνει ποτέ τίποτε ἄλλο παρά αὐτό τό διδλίο ἁπλῶς ὡς δημιούργημα τῆς φαντασίας του, ἡ φήμη του θά διατηροῦνταν (γιά νά ἀναφέρω τή χιλιοειπωμένη φράση τοῦ Μακώλεϋ) «γιά τόσο ὅσο ἡ ἀγγλική γλῶσσα θά μιλιέται σέ κάποια γωνιά τῆς ύδρογείου». Η Πορεία τοῦ Προσχυνητῆ, Ὁ Ροβινσώνας Κροῦσος, Τά ταξίδια τοῦ Γκιούλιβερ εἶναι τά ἀγαπημένα τῶν βρεττανικῶν σπιτιῶν. Ἰδού ὅμως μιά ίστορία ισάξια μέ αὐτές σέ ἐνδιαφέρον καί γοητεία, μέ τόν δικό της τρόπο: ἀλλά εἶναι πραγματική καί ὄχι φανταστική. Ὁ συγγραφέας ἦταν ἐπίσης ὁ ἡγήτορας. Τά ἀπομνημονεύματα τοῦ Καίσαρα ἀναφέρονται σέ μεγαλύτερους ἀριθμούς, άλλά στήν ίστορία τοῦ  $\Lambda$ ῶρενς δέν λείπει τίποτα άπ' ὅσα ἔχουν ποτέ συμβεῖ στή σφαῖρα τοῦ πολέμου καί τῆς αὐτοκρατορίας. "Όταν τό μεγαλύτερο μέρος τῆς ἀχανοῦς λογοτεχνίας τοῦ ΜεγάO  $A\Omega PEN\Sigma$   $TH\Sigma$   $APABIA\Sigma$ 

λου Πολέμου θά ἔχει κοσκινιστεῖ καί ξεπεραστεῖ ἀπό τίς ἐπιτομές, τά ἀπομνημονεύματα καί τίς ἱστορίες τῶν μελλοντικῶν γενεῶν, ὅταν οἱ περίπλοκες καί ἀπίστευτα δαπανηρές ἐπιχειρήσεις τῶν ὀγκωδῶν στρατιῶν του θά ἀφοροῦν μόνο τούς μαθητές στρατιωτικῶν σχολῶν, ὅταν οἱ ἀγῶνες μας θά ἐξετάζονται σέ προοπτική πού θά σδήνει καί σέ ἀναλογίες περισσότερο ἀληθινές, ἡ ἱστορία τοῦ Λῶρενς γιά τήν ἐξέγερση στήν ἔρημο θά λάμπει μέ φλόγα ἀθάνατη.

Μάθαμε ὅτι εἶχε καταπιαστεῖ μέ αὐτό τό ἔργο καί ὅτι ἕνας ὁρισμένος ἀριθμός ἀπό αὐτούς πού θεωροῦσε ἄξιους τῆς τιμῆς προσκαλοῦνταν νά προεγγραφοῦν ἀγοραστές μέ τιμή ἀντιτύπου 30 λίρες στερλίνες. Τό ἔκανα μετά χαρᾶς. Στό ἀντίτυπο πού τελικά πῆρα ἔγραψε σέ διάστημα ἔντεκα ἐτῶν δύο ἀφιερώσεις στίς ὁποῖες δίνω μεγάλη ἀξία, ἄν καί πολλά ἄλλαξαν ἀπό τότε καί πῆγαν πολύ πέρα ἀπό τήν ἀλήθεια ἐκείνου τοῦ καιροῦ. ᾿Αρνήθηκε νά μοῦ ἐπιτρέψει νά πληρώσω τό διδλίο· εἶπε ὅτι τό εἶγα κερδίσει δικαιωματικά.

Κατ' ἀρχήν, ή δομή τῆς ἱστορίας εἶναι ἁπλή. Οί τουρκικές στρατιές πού ἔκαναν ἐπιχειρήσεις ἐναντίον τῆς Αἰγύπτου ἐξαρτιόνταν ἀπό τόν σιδηρόδρομο τῆς ἐρήμου. Αὐτός ὁ λεπτός δρόμος ἀπό άτσάλι τρέχει μέσα άπό έκατοντάδες μίλια κυματώδους ἄμμου. "Αν κοδόταν μόνιμα, οί τουρκικές στρατιές θά έξοντώνονταν: θά έπακολουθοῦσε ή καταστροφή τῆς Τουρκίας καί μαζί της ή κατάρρευση τῆς μεγάλης τευτονικῆς δύναμης, πού ἐκτόξευε τό μῖσος της ἀπό δέκα χιλιάδες κανόνια στίς πεδιάδες τῆς Φλάνδρας. Ἐδῶ λοιπόν βρισκόταν ή ἀχίλλειος πτέρνα καί πάνω της αὐτός ὁ ἄνθρωπος, στήν τρίτη δεκαετία τῆς ζωῆς του, διεύθυνε τίς παράτολμες, ἀπεγνωσμένες, ρομαντικές ἐφόδους του. Διαδάσαμε ἐπανειλημμένα γι' αὐτές. Σκληρές πορεῖες μέ καμῆλες στήν ἔρημο μέσα ἀπό καυτές, φαγωμένες ἀπό τόν ἥλιο περιοχές, ὅπου ἡ ἀπόλυτη ἐρήμωση τῆς φύσης τρομάζει τόν ταξιδιώτη. Μέ ενα αὐτοκίνητο ἤ ενα ἀεροπλάνο τώρα μποροῦμε νά ἐποπτεύουμε αὐτές τίς ἀπαγορευμένες ἐρημιές, τήν ἀτέλειωτη ἄμμο, τούς καυτερούς, ἄγριους βράχους, πού ἔχουν φαγωθεῖ ἀπό τόν ἀέρα, τά δουνίσια φαράγγια πού θυμίζουν πυρωμένο φεγγάρι. Μέσα ἀπό αὐτά, μέ ἀτέλειωτες στερήσεις, ἄνδρες πάνω σέ καμῆλες μέ τρομακτικό μόχθο μετέφεραν δυναμίτη γιά νά καταστρέψουν τίς σιδηροδρομικές γέφυρες καί νά κερδίσουν τόν πόλεμο καί, ὅπως τότε πιστεύαμε, νά ἐλευθερώσουν τόν κόσμο.

Έδῶ δλέπουμε τόν στρατιώτη Λῶρενς. ὄχι μόνο τόν στρατιώτη ἀλλά καί τόν μεγάλο πολι-



Ό Λῶρενς τῆς ᾿Αραβίας μέ ἀραβική περιβολή. Πρόκειται γιά τόν πραγματικό Λῶρενς καί ὅχι για τόν ἠθοποιό Πῆτερ Ο᾽ Τούλ στόν ὁμώνυμο κινηματογραφικό ρόλο. Ἡ ὁμοιότητα πάντως εἶναι ἐκπληκτική.

τικό ἄνδρα, πού ξεσήκωσε τούς περήφανους λαούς τῆς ἐρήμου, πού εἰσέδυε στά μυστήρια τῆς σκέψης τους, πού τούς ὁδηγοῦσε στά ἐπιλεγμένα σημεῖα δράσης, ὅποτε δέν πυροδοτοῦσε ὁ ἔδιος τούς ἐκρηκτικούς μηχανισμούς. Ὑπάρχουν λεπτομερεῖς ἀφηγήσεις γιά ἄγριες μάχες πού ἔγιναν ὑπό τίς διαταγές του μέ χιλιάδες ἄνδρες καί ἐλάχιστο οἶκτο σ' αὐτά τά ἡφαιστειώδη τοπία τῆς κόλασης. Δέν ὑπῆρχαν μαζικά ἀποτελέσματα. Ὅλα εἶναι ἔντονα, ἀτομικά, εὐαίσθητα — καί παρ' ὅλ' αὐτά ἐξελίσσονταν σέ συνθῆκες πού φαινομενικά δέν ἐπέτρεπαν τήν ἀνθρώπινη ζωή. Μέσα σ' ὅλα ἕνας νοῦς, μία ψυχή, μία θέληση. Ἔνα ἔπος, ἕνα θαῦμα, μία ἱστορία δασάνων καί στήν καρδιά τῆς ἱστορίας αὐτῆς — ἕνας Ἄντρας.

Ἡ ἐντύπωση τῆς προσωπικότητας τοῦ Λῶ-ρενς παραμένει ζωντανή καί ἐναργής στό μυαλό τῶν φίλων του καί ἡ αἴσθηση τῆς ἀπώλειάς του δέν ἔχει μέ κανέναν τρόπο ξεθωριάσει μεταξύ τῶν συμπατριωτῶν του. Ὅλοι αἰσθάνονται πολύ φτωχότεροι ἀπό τότε πού μᾶς ἄφησε. Αὐτές τίς

WINSTON S. CHURCHILL



ήμέρες, κίνδυνοι καί δυσκολίες μαζεύονται πάνω ἀπό τή Βρεττανία καί τήν Αὐτοκρατορία της καί ἔχουμε συνείδηση τῆς ἔλλειψης ἐξαιρετικῶν προσωπικοτήτων μέ τίς δποῖες θά μπορούσαμε νά τίς ξεπεράσουμε. Νά ενας ἄντρας πού εἶγε μέσα του ὄχι μόνο τεράστια ίχανότητα γιά ύπηρεσίες άλλά καί ἐκεῖνο τό ἄγγιγμα τῆς μεγαλοφυΐας πού δλοι ἀναγνωρίζουν, ἀλλά κανένας δέν μπορεῖ νά δρίσει. "Όπως κατά τή μεγάλη περίοδο τῆς περιπέτειας καί στά μετέπειτα χρόνια τῆς ἐξαφάνισης καί τῆς ἐπισκίασης πού ὁ ἴδιος ἐπέβαλε στόν έαυτό του, πάντα χυριαρχοῦσε σέ ὅσους ἔρχονταν σέ ἐπαφή μαζί του. Αὐτοί αἰσθάνονταν τήν παρουσία ένός έξαιρετικοῦ ὄντος. Καταλάδαιναν ὅτι τά λανθάνοντα ἀποθέματά του δύναμης καί θέλησης ήταν ύπεράνω μετρήσεων. "Αν ξανάρχιζε τή δράση, ποιός θά μποροῦσε νά πεῖ τί κρίση δέν θά μποροῦσε νά ὑπερνικήσει ἤ νά ἀποσοδήσει; "Αν τά πράγματα πήγαιναν πολύ ἄσχημα, πόσο θά χαιρόταν κανείς νά τόν δεῖ νά ξεπροδάλλει στή γωνία.

Μέρος τοῦ μυστικοῦ αὐτῆς τῆς διεγερτικῆς ὑπεροχῆς του βρίσκεται φυσικά στήν περιφρόνησή του γιά τίς ἐπιδραδεύσεις, τίς εὐχαριστήσεις καί τίς ἀνέσεις τῆς ζωῆς. ᾿Από τή φύση του ὁ κόσμος δλέπει μέ κάποιο δέος ἕναν ἄνθρωπο πού παρου-

σιάζεται γαλήνια άδιάφορος γιά σπίτι, χρήματα, άνεση, κοινωνική θέση ή ακόμα έξουσία καί φήμη. Ὁ κόσμος νιώθει, ὄχι χωρίς ἀνησυχία, ὅτι ἐδῶ ύπάρχει κάποιος ἐκτός τῆς δικαιοδοσίας του κάποιος μπροστά στόν δποῖο τά θέλγητρά του μάταια θά άπλωθοῦν κάποιος παράδοξα χειραφετημένος, αδάμαστος, πού δέν περιορίζεται από συμδατικότητες, πού κινεῖται ἀνεξάρτητα ἀπό τά συνηθισμένα ρεύματα τῆς ἀνθρώπινης δράσης τόν πρόθυμα ίχανό γιά τή βίαιη έξέγερση ή τήν υπέρτατη θυσία, ενας ἄντρας μοναχικός, αὐστηρός, γιά τόν όποῖο ἡ ὕπαρξη δέν εἶναι παρά καθῆκον, ἀλλά καθηκον τό όποῖο πρέπει νά ἐκπληρώσει μέ τιμή. Ήταν πράγματι κάποιος πού ζοῦσε στίς κορυφές τοῦ δουνοῦ, ἐχεῖ ὅπου ὁ ἀέρας εἶναι ψυχρός, τσουχτερός καί ἀραιωμένος, ἐκεῖ ὅπου ἡ θέα τίς καθαρές ήμέρες άπλώνεται πάνω σέ ὅλα τά Βασίλεια τοῦ κόσμου καί τή δόξα τους.

Ό Λῶρενς ἦταν ἕνα ἀπό ἐκεῖνα τά ὄντα πού ὁ δηματισμός τους στή ζωή ἦταν ταχύτερος καί ἐντονότερος ἀπό τό συνηθισμένο. Ὅπως ἕνα ἀεροπλᾶνο πετᾶ μέ τήν ταχύτητα καί τήν πίεσή του ἐναντίον τοῦ ἀέρα, ἔτσι καί αὐτός πετοῦσε καλύτερα καί πιό εὔκολα μέσα στή θύελλα. Δέν δρισκόταν σέ ἀπόλυτη ἁρμονία μέ τίς ὁμαλές καταστάσεις. Ἡ μανία τοῦ Μεγάλου Πολέμου εἶχε ἀνυψώ-

O  $A\Omega PEN\Sigma$   $TH\Sigma$   $APABIA\Sigma$ 

σει τό ἐπίπεδο ζωῆς στά μέτρα τοῦ Λώρενς. Οἱ μᾶζες παρασύρθηκαν πρός τά ἐμπρός, ἔως ὅτου ὁ ὅηματισμός τους ἔγινε ἴδιος μέ τόν δικό του. Σ' ἐκείνη τήν ἡρωϊκή περίοδο ὅρέθηκε σέ τέλεια σχέση καί μέ τούς ἀνθρώπους καί μέ τά γεγονότα.

Συχνά ἀναρωτήθηκα τί θά εἶχε συμδεῖ στόν Λῶρενς, ἄν ὁ Μεγάλος Πόλεμος εἶχε συνεχιστεῖ γιά μερικά ἀκόμα χρόνια. Ἡ φήμη του ἁπλωνόταν γρήγορα μέ τήν δρμή τοῦ μυθικοῦ σ' δλόκληρη τήν 'Ασία. ή γη ἔτρεμε ἀπό τήν ὀργή τῶν ἐθνῶν πού μάχονταν. "Ολα τά μέταλλα εἶχαν λιώσει. "Ολα βρίσκονταν σέ κίνηση. Κανένας δέν μποροῦσε νά πεῖ τί ἦταν ἀδύνατο. Ὁ Λῶρενς θά μποροῦσε νά εἶχε πραγματοποιήσει τό νεανικό ὄνειρο τοῦ Ναπολέοντα, τήν κατάκτηση τῆς 'Ανατολῆς. Θά μποροῦσε νά εἶχε φτάσει στήν Κωνσταντινούπολη τό 1919 ή 1920, ἔχοντας πίσω του πολλές ἀπό τίς φυλές καί τίς ράτσες τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας. Ἡ θύελλα ὅμως κόπασε τό ἴδιο ἀπότομα ὅπως άρχισε. Οἱ οὐρανοί καθάρισαν ἤχησαν οἱ καμπάνες τῆς ᾿Ανακωχῆς. Ἡ ἀνθρωπότητα ἐπέστρεψε μέ ἀπερίγραπτη ἀνακούφιση στήν ἐπί μακρόν διακεκομμένη καί δαθύτατα άγαπημένη συνηθισμένη ζωή της καί δ  $\Lambda$ ῶρενς, ἄλλη μιά φορά, ἀφέθηκε νά χινεῖται μόνος του σέ ἕνα διαφορετιχό ἀεροπλᾶνο καί μέ διαφορετική ταχύτητα.

"Όταν γράφτηκε τό λογοτεχνικό ἀριστούργημά του καί ἔπειτα χάθηκε. ὅταν κάθε εἰκόνα του μελετήθηκε δαθύτατα καί κάθε ζήτημα τῆς ἐκτύπωσης καί τοῦ σχηματισμοῦ παραγράφων ρυθμίστηκε μέ λεπτολόγο προσοχή. ὅταν ὁ Λῶρενς, πάνω στό ποδήλατό του, ἔφερε τούς πολύτιμους τόμους στούς λίγους, τούς πολύ λίγους πού εἶχε κρίνει ἄξιους νά τούς διαβάσουν — τότε βρῆχε μέ εὐχαρίστηση στά χέρια του ἕνα ἄλλο ἔργο, πού χαροποιοῦσε καί ἀνακούφιζε τήν ψυχή του. Είδε τόσο καθαρά ὅσο κανένας ἄλλος τό ὅραμα τῆς ἐναέριας δύναμης καί δλα δσα αὐτή θά σήμαινε στίς μεταχινήσεις καί τόν πόλεμο. Βρῆχε στή ζωή ένός σμηνίτη τό βάλσαμο τῆς εἰρήνης καί τῆς ὶσορροπίας πού καμία μεγάλη στρατιωτική δάση καί καμιά διοίκηση δέν θά μποροῦσαν νά τοῦ δώσουν. Ένιωθε ὅτι ζώντας τή ζωή τοῦ κατώτερου στή Βασιλική 'Αεροπορία θά ἔδινε ἀξία σ' αὐτό τό εὐγενές κάλεσμα καί θά δοηθοῦσε στήν προσέλκυση τοῦ νεανικοῦ ἀνδρικοῦ πληθυσμοῦ μας στόν τομέα ὅπου κατεπειγόντως χρειαζόταν. Γι' αὐτήν τήν υπηρεσία καί τό παράδειγμα, στό οποῖο ἀφιέρωσε τά τελευταία δώδεκα χρόνια τῆς ζωῆς του, τοῦ ὀφείλουμε ξεχωριστό χρέος. Ήταν ἀπό μόνο του ένα ήγεμονικό δῶρο.

Ὁ Λῶρενς εἶχε σ' ἀπόλυτο δαθμό τήν πολυ-

μέρεια τῆς μεγαλοφυΐας. Κρατοῦσε ἕνα ἀπό αὐτά τά πασπαρτού πού ξεκλειδώνουν τίς πόρτες θησαροφυλακίων διαφόρων είδῶν. Ήταν έξίσου σοφός καί στρατιώτης. Ήταν έξίσου άρχαιολόγος καί ἄνθρωπος τῆς δράσης. Ήταν ἐξίσου ἄριστος ἐπιστήμονας καί "Αραδας ἀντάρτης. ΤΗταν έξίσου μηχανικός καί φιλόσοφος. Τό φτιαγμένο ἀπό μελαγχολική ἐμπειρία καί στοχασμό φόντο τῆς εἰκόνας του φαινόταν σάν νά προδάλλει πιό φωτεινά τή γοητεία καί τή χαρά τῆς συντροφιᾶς του, τό γενναιόδωρο μεγαλεῖο τοῦ γαρακτῆρα του. Λείπει περισσότερο σέ ὅσους τόν γνώριζαν καλύτερα: ἀλλά κυρίως λείπει στή χώρα μας καί τῆς λείπει τώρα περισσότερο ἀπό ποτέ. Γιατί τώρα εἶναι οἱ καιροί πού τά μεγάλα προδλήματα στά δποῖα ἐπικεντρώθηκε ἡ σκέψη καί ή ἐργασία του, προδλήματα ἐναέριας ἄμυνας, προδλήματα τῶν σχέσεών μας μέ τούς ἀραδικούς λαούς, ἔχουν περισσότερη σημασία παρά ποτέ στίς ύποθέσεις μας. Παρ' όλες τίς ἐπανειλημμένες ἀποποιήσεις του, πάντα ἔνιωθα ὅτι ἦταν ἕνας ἄντρας πού χρατοῦσε τόν έαυτό του ἕτοιμο γιά τό ξπόμενο κάλεσμα.  $^\circ\mathrm{O}$ σο ζοῦσε  $^\circ\mathrm{O}$ δρενς ἔνιωθε κανείς (καί ἐγώ σίγουρα τό ἔνιωθα ἔντονα) πώς κάποια ἀκαταμάχητη ἀνάγκη θά τόν τραδοῦσε ἀπό τό ταπεινό μονοπάτι ὅπου εἶχε διαλέξει νά δαδίζει καί θά τόν ἔφερνε ξανά σέ δράση, στό ἐπίχεντρο ἀξιομνημόνευτων γεγονότων.

Αὐτό δέν ἦταν γραφτό νά συμβεῖ. Ἡ πρόκληση πού ἔφτασε σ' αὐτόν, γιά τήν ὁποία ἦταν ἔξίσου προετοιμασμένος, ἦταν διαφορετικοῦ εἴδους. Ἡρθε ὅπως θά τό ἤθελε, γρήγορα καί ξαφνικά, πάνω στά φτερά τῆς ταχύτητας. Ἦταν τό τελευταῖο ἄλμα πού ἔκανε στή μεγαλόπρεπη κούρσα τῆς ζωῆς του.

"Ολα τελείωσαν! Γρήγορη σταδιοδρομία,
Όρμή λαγωνικοῦ πού ξεφεύγει ἀπ' τό λουρί,
Πέταγμα γερακιοῦ, σκίρτημα ἐλαφιοῦ,
Τρελλή ὁπλή — κεραυνός στά νῶτα μας,
Δροσερός ἀέρας πού ἀναζωογονοῦσε τά πνευμόνια μας,

Φωνές σέ πολλές γλῶσσες.

Ό βασιλιάς Γεώργιος ὁ Πέμπτος ἔγραψε στόν ἀδελφό τοῦ Λῶρενς: «τό ὄνομά του θά ζήσει στήν ἱστορία». Αὐτό εἶναι ἀλήθεια. Θά ζήσει στά ἀγγλικά γράμματα θά ζήσει στίς παραδόσεις τῆς Βασιλικῆς ᾿Αεροπορίας θά ζήσει στά χρονικά τοῦ πολέμου καί στούς θρύλους τῆς ᾿Αραβίας.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Γράφτηκε στά 1935.

## Εἰσαγωγή στήν μελέτη τῶν πλατωνικῶν διαλόγων¹

τοῦ Friedrich Nietzsche Μετάφραση, σχόλια: Βαγγέλης Δουδαλέρης

Plato amicus sed? — «Ὁ Πλάτων καί οἱ προγενέστεροί του. Ένα βοήθημα γιά ὅσους θέλουν νά διαβάσουν Πλάτωνα καί νιώθουν τήν ἀνάγκη νά προετοιμαστοῦν.»

#### Εἰσαγωγή

Στίς διάφορες ἔρευνες περί Πλάτωνα, ἡ τρέχουσα μέθοδος συνίσταται στό νά μή λαμβάνεται ὑπόψη μήτε ἡ φιλοσοφία μήτε ὁ φιλόσοφος: ἐμεῖς θ' ἀκολουθήσουμε τήν τελευταία αὐτή μέθοδο: θά στηριχθοῦμε μονάχα στό σύστημα. Ὁ ἄνθρωπος Πλάτωνας εἶν' ἀκόμα πιό θαυμαστός ἀπ' τά συγγράμματά του.

Ὁ Πλάτωνας ἀνέκαθεν θεωρεῖτο, καί δικαίως, δ αἰώνιος δδηγός πρός τό φιλοσοφεῖν γιά τούς νέους.  $\Delta$ ίνει τήν εἰκόνα μιᾶς πλη $\theta$ ωρικῆς  $\varphi$ ιλόσοφης φύσης, ἰσοδύναμα ίχανῆς νά προσφέρει πολυσχιδή δράματα, μεγαλειώδη κι ἀστραπηδόλα, άλλά καί νά δουλέψει τίς ἔννοιες διαλεκτικά. Τό εἴδωλο³ αὐτῆς τῆς πληθωρικῆς φύσης ξυπνᾶ τή φιλοσοφική δρμή (Trieb): ἐγείρει τό θαυμάζειν<sup>4</sup>, τό καθαρά φιλοσοφικό πάθος. Ἡ λαμπρή θεωρία τῶν Ἰδεῶν εἶναι ἕνας προπομπός τοῦ καντιανοῦ ιδεαλισμοῦ. Κινεῖ πάντα λίθον, συμπεριλαμδανομένου τοῦ μύθου, γιά νά θέσει τήν αὐστηρή ἀντίθεση τοῦ εἶναι καί τοῦ φαίνεσθαι, δηλ. τή δάση κάθε ἀληθινά οὐσιαστικῆς φιλοσοφίας: ἐνῶ ἐμεῖς παραδέρνουμε ἀκόμα μέ τήν εὐτελῆ ἀντίθεση σώματος καί πνεύματος...

Γιά τόν φιλόλογο, ή ἀξία τοῦ Πλάτωνα εἶν' ἀκόμα πιό σημαντική. Ὁ Πλάτωνας ἀντικαθιστᾶ, ὑποτίθεται, τά μέγιστα — καί χαμένα γιά μᾶς σήμερα — συγγράμματα τῶν προπλατωνικῶν φιλοσόφων. Ἄς ὑποθέσουμε ὅτι χάνονταν τά πλατωνικά συγγράμματα κι ὅτι ἡ φιλοσοφία

ἄρχιζε μέ τόν 'Αριστοτέλη: δέ θά μπορούσαμε ἐπουδενί νά συλλάδουμε τόν άρχαῖο αὐτό φιλόσοφο, πού εἶναι ταυτόχρονα καί καλλιτέχνης. Δέ θά 'χαμε κανένα δεῖγμα τοῦ εὔρους τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ ιδεαλισμοῦ, καθ' ὅλη τήν κλασσική ἐποχή: δέ θά μπορούσαμε ἐπουδενί ν' άντιληφθοῦμε τή δαθειά — ἐξ δλοκλήρου πρωτοφανή — σύγχυση πού προκαλοῦσε δ Σωκράτης, καθώς ἐναντιωνόταν, μέ μιά ριζοσπαστικότητα άδιανόητη γιά τά δεδομένα τῆς ἐποχῆς, στήν πολιτική, τήν ήθική καί τήν τέχνη. Ό Πλάτωνας εἶναι ὁ μόνος ελληνας πού, κατά τά τέλη τῆς κλασσικῆς ἐποχῆς, υίοθέτησε κριτική στάση: ὅποτε συλλογιζόμαστε τί ἐκτιμοῦμε περισσότερο ἐκείνου τοῦ κόσμου<sup>6</sup>, βρίσκουμε πώς τό μεγαλύτερο hetaα $ilde{
u}$ μ $lpha^7$  εἶν'  $ec{o}$ ,τι παρουσίασε  $ec{o}$ Πλάτωνας στούς ἀναγνῶστες του.

Ώς πένα, δ Πλάτωνας εἶναι δ πιό προιχισμένος «γραφιάς». ἔχει στή διάθεσή του τίς μέγιστες πηγές, χειρίζεται ἄριστα κάθε ὕφος - εἶναι ή πιό μεστή πένα τῆς πιό καλλιεργημένης ἐποχῆς. Στή σύνθεση, ἐμφανίζει ἕνα μεγάλο δραματικό ταλέντο. Πρέπει, ώστόσο, νά 'χουμε πάντα κατά νοῦ ὅτι ὁ γράφων Πλάτωνας δέν εἶναι παρά ἕνα *εἴδω*λο<sup>8</sup> τοῦ παιδαγωγοῦ Πλάτωνα, μιά ἁπλῆ ἀνάμνηση<sup>9</sup> τῶν διαλόγων πού ἐκτυλίσσονται στόν κῆπο τοῦ ᾿Ακάδημου. Κι ὡς πρός αὐτούς τούς διαλόγους, ἐπίσης, πρέπει νά χρησιμοποιήσουμε τά συγγράμματα, προκειμένου ν' ἀνακαλύψουμε τό πνεῦμα τοῦ φιλοσοφικοῦ ἐκείνου κύκλου. Σέ μιά ἐποχή «φιλολογίας» (litterarische)<sup>10</sup>, σάν τή σημερινή, εἶναι πολύ δύσχολο νά 'χει κανείς συνεχῶς ὑπόψη του τό χαρακτηριστικό αὐτό τῆς ἁπλῆς ἀνάμνησης πού διέπει τούς πλατωνικούς διαλόγους. Δέν περιγράφουν ἕναν κόσμο φανταστικό, ἀποκλειστικά λογοτεχνικό, ὅπως θά συνέβαινε μ' ἔναν οἱονδήποτε σημερινό διάλογο. Πρέπει ν' ἀνακαλύψουμε τόν ἄνθρωπο Πλάτωνα ἀπό τόν συγγραφέα: κι ένῶ σήμερα, συνήθως τό ἔργο (τό γραφτό) περιέχει τήν οὐσία κι ἔχει μεγαλύτερη ἀξία ἀπ' δ,τιδήποτε σχετικό μέ τόν δημιουργό του, τήν έποχή ἐκείνη, μέ τόν Ελληνα, συμδαίνει κάτι τό ἐντελῶς διαφορετικό: ὁ Ελληνας εἶναι ἐξ ὁλοκλήρου ἄνθρωπος τῶν δημοσίων ὑποθέσεων καί μονάχα παρέργως «ἄνθρωπος τῶν γραμμάτων» (litterarisch). Περισσότερο ἀπό τά συγγράμματά του, τό βασικό χαρακτηριστικό τοῦ Πλάτωνα μᾶς τό δίνουν ἐπακριδῶς ὁρισμένα περιστατικά, πού μᾶς μεταφέρει ἡ παράδοση, λ.χ. τά πολιτικά του ταξίδια. Δέν πρόκειται γιά μία συστηματική vita umbratica<sup>11</sup>, άλλ' ἀντιθέτως γιά μίαν άκτιδιστική πολιτική ἀπό ἕναν ἄνθρωπο πού θέλει ν' άλλάξει έξ δλοκλήρου τόν κόσμο, καί πού εἶναι — σύν τοῖς ἄλλοις καί πρός αὐτόν σταθερά τό σχοπό - καί συγγραφέας. Ἡ σύσταση τῆς ᾿Ακαδημίας ἔχει πολύ μεγαλύτερη σημασία γι' αὐτόν: γράφει γιά νά ἐνδυναμώσει τούς συνεταίρους του τῆς 'Ακαδημίας.

#### Συγγράμματα σχετικά μέ τόν Πλάτωνα

[ Έξετάζονται λεπτομερῶς οἱ Tennemann, Schleier-macher, Ast, C. Fr. Hermann, Zeller. Θίγονται, μεταξύ ἄλλων, κάποια ἀποσπάσματα παρμένα ἀπ' τά σχόλια τοῦ Schleiermacher. Ἡ μετάφρασή του θεωρεῖται «ἡ καλύτερη μέχρι σήμερα, ἀπό πλευρᾶς κομψότητας τῶν γερμανικῶν του: ἐγώ, ώστόσο, φρονῶ ὅτι τά γερμανικά του εἶναι πομπώδη κι ἄθλια - ἄθλια, τόσο ἀπό πλευρᾶς ὕφους καθεαυτοῦ, ὅσο κι ἀπό πλευρᾶς τῆς ἴδιας ἀκόμα τῆς κατανόησης τοῦ ὕφους τῶν πλατωνικῶν διαλόγων. ᾿Ανήκει σ' ἄθλιους στυλίστες τύπου Hegel.]

... Ὁ διαχωρισμός τοῦ πλατωνικοῦ ἔργου σέ τρεῖς κατηγορίες προβάλλει — καθό χρονολογικός – ὡς ἀντικειμενικός. Ὁ Schleiermacher διαβλέπει, λοιπόν, σ' δλη τή ζωή τοῦ Πλάτωνα, μία συνεχῶς μονότροπη τάση, ἡ ὁποία δίνει τάχα τή σαφη εἰκόνα της «φιλοσοφικης συζήτησης». 'Αποτέλεσμα: παρουσιάζει ὅλη τή δράση τοῦ φιλοσόφου σάν ἕναν μέγα λόγο<sup>12</sup>. Ώς πρός τοῦτο δέ, δασίζεται στή σκέψη ὅτι, μέσφ αὐτῶν τῶν συγγραμμάτων, «δ ἀδαής δδηγεῖται στή γνώση» - κάτι πού θά ἐπιτυγχάνετο μέσα ἀπό τήν πλησιέστερη ἐκδοχή τῆς καλύτερης μεθόδου διδασκαλίας: τῆς προφορικῆς. Πλήν ὅλη ἡ ὑπόθεση αὐτή, στηριγμένη σέ μιάν ἐσφαλμένη ἑρμηνεία, ἔρχεται σέ φανερή σύγκρουση μέ τή διακήρυξη τοῦ Φαίδρου: ὁ Πλάτωνας λέει ὅτι τό γραφτό δέν ἔχει καμμιά ἀξία πάρεξ στόν εἰδήμονα, ώς φάρμακον μνήμης $^{13}$ . Νά γιατί τό γραπτό,

στήν πιό δλοκληρωμένη του μορφή, ὀφείλει νά εἶναι παράδειγμα (πρότυπο) προφορικῆς διδασκαλίας, ἀποσχοπῶντας, κατά συνέπεια, στό νά θυμίζει μέ ποιόν τρόπο ἀπόκτησε ὁ είδήμων τή γνώση του. Κατά βάση, τό γραπτό εἶναι, «γιά τόν ίδιο καί τούς ἐν φιλοσοφία συνεταίρους του, μία ἀστείρευτη πηγή μεθόδων ὑπόμνησης». Σύμφωνα μέ τόν Schleiermacher, ή γραφή ὀφείλει νά εἶναι τό δεύτερο καλύτερο μέσο γιά νά δδηγήσεις τόν ἀδαῆ στή γνώση. Κύριος καί κοινός σκοπός όλων τῶν διαλόγων, ὑποστηρίζει, εἶναι ἡ διδασκαλία καί ή ἐκπαίδευση. Σύμφωνα ὅμως μέ τόν ἴδιο τόν Πλάτωνα, τό γραπτό δέν ἔχει γενικά σά σχοπό του οὔτε νά διδάσχει οὔτε νά ἐχπαιδεύει, άλλ' ἀντίθετα, νά ὑπενθυμίζει σέ κεῖνον πού έχει ήδη διδαγθεῖ καί ἐκπαιδευτεῖ.

Πρῶτα-πρῶτα, ὁ Schleiermacher διόλου δέν ύπολογίζει τόν καλλιτέχνη Πλάτωνα, δ δποῖος δοκιμάζει τήν ἀνάγκη τῆς αὐτοέκφρασης. "Επειτα, δέ λαβαίνει ὑπόψη του τόν πολιτικό ἀναμορφωτή Πλάτωνα, δ δποῖος φυσικά καί δέν ἐξέφρασε τήν ἀνάγκη ἀναμόρφωσης τῆς Πολιτείας μόνο στό τελευταῖο μισό τῆς σαραντάχρονης ἐκπαιδευτικής δράσης του. "Ας σκεφτοῦμε άπλά ὅτι στά σαράντα του έκανε τό πρῶτο μεγάλο του ταξίδι καί ἵδρυσε τήν 'Ακαδημία του. Τρίτον, ἀγνοεῖ τόν δάσκαλο Πλάτωνα, ὁ ὁποῖος, ἐν πρώτοις, δέν ἀπευθύνεται πρός κάποιο «κοινό» μέ τά συγγράμματά του, ἀλλά πρός τούς μαθητές του. Ἡ ύπόθεση τοῦ Schleiermacher εὐσταθεῖ μονάχα σέ μιά ἐποχή «φιλολογίας» (litterarisch). Ἐνῶ, λοιπόν, δ Tennemann ἔβλεπε στό πρόσωπο τοῦ Πλάτωνα εναν πανεπιστημιακό καθηγητή μέ τή μέθοδο καί τό σύστημά του, δ Schleiermacher ἔδλεπε τόν λογοτέχνη-διδάσκαλο, πού ἔχει ἕνα iδανικό κοινό ἀναγνωστῶν, τό ὁποῖο καί θέλει νά μορφώσει μεθοδικά: κάτι πού δ ίδιος ἐπεδίωξε μέ τούς «Διαλόγους» του «περί θρησκείας», ἀπευθυνόμενος σ' ενα χοινό χαλλιεργημένο.

Μοιάζει, ώστόσο, νά ἔφερε ὁ Schleiermacher τόν Πλάτωνα πιό κοντά στούς σύγχρονούς του, μ' αὐτήν τήν εἰκόνα πού τοῦ δημιούργησε: τόν παρουσίασε σάν ἕναν ἀπ' τούς μεγάλους κλασσικούς μας. Δημιουργεῖται, ὡς ἐκ τούτου, μιά λατρεία γύρω ἀπ' τόν Πλάτωνα, μέ μιμήματα διαλογικῆς μορφῆς νά φυτρώνουν παντοῦ, διά χειρός Schelling καί Solcher ἐπίμοχθες φιλολογικές ἐργασίες, κυρίως τοῦ Boeckh καί τοῦ Heindorf. ᾿Αντίστοιχες μέ τίς ἀπόψεις τοῦ Schleiermacher εἶν' οἱ ἀπόψεις τοῦ Ast (δλ. Platons Leben und Schriften, Λειψία 1816). Κατ' αὐτόν, ἡ μορφή καί ἡ οὐσία τῶν διαλόγων ἔχει

190 FRIEDRICH NIETZSCHE



ΗΡΑΚΛΕΙΤΟΣ

μία καί μόνο πηγή. Τό καθαρά πλατωνικό χαρακτηριστικό πουθενά δέν αὐτοδιαψεύδεται. Αὐτό τό πνεῦμα μόνο στά μέγιστα πλατωνικά ἔργα πρέπει νά τό γυρέψουμε: δ Ast, λοιπόν, δποστηρίζει ὅτι σύμφωνα μ' αὐτό τό πνεῦμα ἀχριδῶς πρέπει νά ζυγιστοῦν τά ὑπόλοιπα ἔργα καί ν' ἀπορριφθοῦν, ἄν κριθοῦν ξένα πρός αὐτό. ᾿Απορρίπτει, λοιπόν, ἐκτός ἀπ' τόν Μένωνα, τόν Εὐθύδημο, τόν Xαρμίδη, τόν  $\Lambda$ ύση, τόν  $\Lambda$ άχη - ήδη ἀπορριφθέντες ἀπό τόν Schleiermacher —, τούς δύο Άλκιδιάδηδες, τούς δύο Ίππεῖς, τόν Μενέξενο, τόν Ἰωνα, τόν Εὐθύφρονα, τήν Ἰπολογία, τόν Κρίτωνα καί τούς Νόμους. 'Ακολουθῶντας τό παράδειγμα τοῦ Schleiermacher, διακρίνει τρεῖς δμάδες: ἀρχικά, τούς σωκρατικούς, ὅπου κυριαρχεῖ τό ποιητικό καί τό δραματικό στοιχεῖο: ἔπειτα, τούς διαλεκτικούς: καί τέλος, τούς πλατωνικοσωκρατικούς, ὅπου τό ποιητικό ἀναμιγνύεται μέ τό δραματικό. — Ὁ νόμος τῆς ἀθέτησης πρέπει ἐξ δλοκλήρου νά ἐξετασθεῖ μέ τή μέγιστη δυσπιστία:  $\dot{\eta}$  άρτιότητα  $\dot{\omega}$ ς νόρμα - ἀκόμα ἕνα κριτήριο κατά δάθος αἰσθη τικό, πού δέ συμφωνεῖ μέ τά γραφόμενα τοῦ Πλάτωνα περί υπομνήσεως 14. Ἡ πρόθεσή του δέν ἦταν νά κάνει ἕνα ἔργο αἰσθητικῆς ἀρτιότητας: αἰσθητική ἀρτιότητα ὑπάρχει ἐδῶ κ' ἐκεῖ, σέ διάφορες στιγμές μονάχα, σχεδόν περιστασιακά. Πρόκειται άπλά καί μόνο γιά τό καταστάλαγμα μίας συζήτησης, πού κατέγραψε ἀντλώντας ἀπό τή μνήμη του: ὅ,τι ἔκαναν δηλαδή καί

οί Έλληνες γλύπτες σάν ἤθελαν νά ἐξιδανικεύσουν μίαν εἰκόνα (Bild). Δέν ἦταν «ρεαλιστές» οὔτε κι ὁ Πλάτων. 'Αλλ' εἶναι ἐσφαλμένη κ' ἡ ἄποψη ὅτι μποροῦμε τάχα νά χωρίσουμε τά ἔργα σέ αὐθεντικά καί μή αὐθεντικά μέ όδηγό μας τόν βαθμό αὐτῆς τῆς ἐξιδανίχευσης: διότι ἔτσι, δ νόμος τῆς αἰσθητικῆς ἐπισκιάζει τά πάντα. Ἡ Πολιτεία εἶναι πολύ πιό σημαντικό σύγγραμμα ἀπ' τό Γοργία ἤ τό Συμπόσιο. έντούτοις, ἀπό αἰσθητικῆς πλευρᾶς, ἡ ἀξία της εἶναι συγκριτικά μικρότερη. Αὐτό τό ἔνστικτο πού μεριμνᾶ γιά τό πλάσιμο μορφῆς 15, πού βρίσκουμε στόν Πλάτωνα, θά 'λεγε κανείς πώς μᾶς παραπέμπει στόν Ἡρόδοτο καί τόν Θουχυδίδη: εἶναι ἡ ἀβίαστη καλλιτεχνική ἔκφραση τοῦ Ἐλληνα - κι ἄρα ἐμεῖς σέ καμμιά περίπτωση δέν μποροῦμε νά θεωρήσουμε τόν Πλάτωνα μόνο καλλιτέχνη. Είναι δεδαίως καί καλλιτέχνης - κάτι πού ἔρχεται σέ ἀντίθεση, οὕτως εἰπεῖν, μέ τή σωχρατιχή του αἴσθηση — καί λίγο-λίγο ή καλλιτεχνική του δύναμη καταπνίγεται δλοένα καί περισσότερο, λ.χ. στούς Νόμους. Υίοθετοῦμε μίαν ἐσφαλμένη στάση, ἄν βλέπουμε έδῶ ἕνα ὑπόδειγμα έλληνικοῦ καλλιτεχνικοῦ ὕφους, ἐνῶ τό πράγματι μοναδικό σ' αὐτή τήν ύπόθεση εἶναι τό καθαρά πλατωνικό στοιχεῖο, δηλ. ή πολιτική-διαλεκτική, μιᾶς καί ή καλλιτεχνία καθαυτή ήταν, στήν πραγματικότητα, κάτι τό έξαιρετικά σύνηθες. Ἡ αἰσθητική τοῦ Πλάτωνα κάθε ἄλλο παρά ἐξεζητημένη εἶναι άντιθέτως μάλιστα: δέχεται σταδιακά τήν κατά μέτωπο ἐπίθεσή του. Ὁ διάλογος δέν πρέπει νά θεωρεῖται κάτι τό δραματικό: εἶναι τό μνημόνιο μιᾶς διαλεκτικῆς πορείας. Έπομένως, δ δαθμός τῆς ἀρτιότητας διόλου δέν εἶναι κρίσιμος ώς ἀρχή, ἐνῶ, ἀντίθετα, τό ἔθος τῆς ἑνθύμησης ήταν μιά πραγματικότητα. "Η μήπως γνωρίζουμε τάχα ποιοί λόγοι (καί πού ἦταν σημαντικοί ἤ ὄχι;) δδηγοῦσαν κάθε φορά τόν Πλάτωνα στήν παγκάλη παιδιά<sup>16</sup>, δηλ. τή γραφή; 'Αλλά τίποτα δέν ξέρουμε μέ δεδαιότητα σχετικά καί μέ μίαν ὑποτιθέμενη ὑψηλότερη καί διαρκῶς μονότροπη τάση, πού ἐνυπῆρχε δῆθεν σ' ὅ,τι ἔγραφε, καί πού ἐμεῖς ὀφείλουμε νά τή δαφτίσουμε αἰσθητική. Στό κάτω-κάτω, ύπάρχουν φύσεις πού δέν δημοσιοποιούν παρά μόνον ὅ,τι τούς φαίνεται ἐντελές. Ἡ πλειοψηφία, δπωσδήποτε, δέν κάνει ἔτσι. Τί θ' ἀπογίνονταν τά ἄπαντα τοῦ Γκαῖτε, άν ἦταν νά ἐφαρμόσουμε σ' αὐτά ἕνα τέτοιο κριτήριο; Ἐπιπλέον, ὑπάρχει ἡ αἴσθηση μιᾶς ἐντέλειας σ' ὅ,τι κι ἄν ἔγραφε ὁ Πλάτωνας - ὄχι ὑπό μιάν αἰσθητική ἔννοια, ἀλλ' ὑπό τήν ἰδιότητα

τοῦ δασκάλου ἀπέναντι στούς μαθητές του, ὑπό τήν ιδιότητα τοῦ δασκάλου τῆς διαλεκτικῆς. Ἡ πλατωνική διαλεκτική μᾶς γίνεται κάποτε δαρετή, ἐνογλητική, μᾶς κάνει νά γαμογελᾶμε κ.λπ., κ.λπ. - ἀλλά ἐμᾶς. Γιά τόν ἴδιο, καί γιά τήν ἐποχή του, ή διαλεκτική εἶναι τό διακριτικό τοῦ φιλοσόφου, καί θεωρεῖται ή πιό σπάνια ποιότητα. Κάθε «διαλεκτικός» — ὅπως τόν χαρακτήρισαν διάλογος εἶναι σ' αὐτό τό δαθμό κάτι τό ἐντελές: καί μάλιστα στό δαθμό πού ἀναδεικνύει μιά σπανιότατη ίκανότητα. Θά 'χαμε τό δικαίωμα νά δρίσουμε ενα χριτήριο δασιζόμενοι στή διαλεκτική ἀρτιότητα, ἄν πάντως ἤμασταν πράγματι σέ θέση νά διατυπώσουμε μιά γενική κρίση γιά τίς δαθμίδες τῆς διαλεκτικῆς! Δεύτερον, ή φύση τοῦ Πλάτωνα δέν ἀκολουθεῖ τυφλά κανένα λογικό μονοπάτι: ἐκεῖ πού ἐμεῖς ἐπισημαίνουμε μιά δρισμένη ἀνακολουθία στή λογική ἀνάπτυξη, ἐκεῖ δικαιολογημένα δρίσκονται, μεριχές φορές, τά δυνατά του σημεῖα. "Αρα τό κριτήριο αὐτό δέν ἐνδείκνυται πλέον: οὔτε ἡ καλλιτεχνική ἀρτιότητα οὔτε ἡ διαλεκτική ἀρτιότητα ἀποτελοῦν σταθερό ἀξίωμα. Ἡ ἐμπειρία ὅλων τῶν μεγάλων πνευμάτων δείχνει ὅτι στά χρόνια τῶν 20 ώς τά 30 φέρουν ἤδη ὅλα τά σπέρματα τῆς μεγαλοφυίας πού τά χαρακτηρίζει, τίς περισσότερες φορές μέσα στήν ἀνάβλυση μιᾶς πληθωρικῆς ζωτικότητας, σέ πρωτόλεια μέν κατάσταση, ἀλλά μέ πλοῦτο ἀμύθητο. Εἶναι δλότελα παράλογο νά χαρακτηρίζουμε τούς ἀτελεῖς διαλόγους ως «γραπτά τῆς νεότητας». Εἴμαστε σύμφωνοι μέ τήν παράδοση, πού ὑποστηρίζει ὅτι ό Φαίδρος εἶναι τό πρῶτο γραπτό, ἀπ' τό ὁποῖο δγαίνει, δμως, δτι ή ἄποψη σχετικά μέ τά δῆθεν «γραπτά τῆς νεότητας» 1) διαψεύδεται ἀπ' τόν ἴδιο τόν Πλάτωνα· 2) διόλου δέν ταιριάζει σέ μιά μή λογοτεχνική ἐποχή. Ἡ ἀνάγκη τοῦ γράφειν εἶν' ἐλάχιστα διαδεδομένη σ' αὐτή τήν ἐποχή. Ίδιαίτερα δ νεαρός Πλάτωνας εἶχε τότε ὅλως ἄλλους σκοπούς καί σχέδια ἀπό τή συγγραφή. 📗

Πολύ ἐνδιαφέρουσα ἡ Ἱστορία καί τό σύστημα τῆς πλατωνικῆς σκέψης (Χαϊδελδέργη 1839)
τοῦ C. Fr. Hermann, ἔργο σοφό κι ἀληθινά ὀξυδερκές. ᾿Αντιτίθεται στόν Schleiermacher. ᾿Αναρωτιέται πῶς κι ὁ Πλάτωνας — ἔχοντας ἔστω
μιά τέτοια πρόθεση — κατάφερε τόσο καλά νά
τήν κρύψει, ὥστε κανείς ἀπ᾽ τούς συγχρόνους
του νά μήν μπορέσει, στά σοδαρά, νά τήν διακρίνει - καί οὐδείς, ὡς τόν Schleiermacher! Πιστεύει κι αὐτός στόν τύπο μιᾶς ὀργανικῆς ἀνάπτυξης
(«καθαρῶς ἱστορική ἀνάπτυξη» τήν ὀνομάζει, σέ
ἀντίθεση μέ τήν «ψευδο-ιστορική» τοῦ Schleier-

macher) τῶν πλατωνικῶν ἔργων: ὄχι μιᾶς ἀνάπτυξης, πού ὁ Πλάτωνας θέλησε νά ἐπιδάλει ὡς παράδειγμα στούς ἀναγνῶστες του γνωρίζοντας δ ίδιος ἐκ τῶν προτέρων τό τέλος καί τό σκοπό της, άλλά μιᾶς ἀνάπτυξης πραγματικά διωμένης, τῆς ὁποίας τό ξετύλιγμα ἔβαινε παράλληλα μέ τό ἀντίστοιχο ξετύλιγμα τῆς συγγραφῆς. Ἡ «ἐσωτερική ἑνότητα τῶν ἔργων» δέν ὀφείλεται οὔτε σέ μιά μεθοδική ἀλληλουχία οὔτε σέ μιά διαρχῶς μονότροπη κοσμοαντίληψη - ὀφείλεται στήν ἐσωτερική ζωή τοῦ συγγραφέα. Τό πρῶτο ζητούμενο, λοιπόν, εἶναι ἡ κατανόηση τῆς ἐξέλιξης τῆς πλατωνικῆς φιλοσοφίας. Ό Hermann εἶναι πεπεισμένος ὅτι ὁ Πλάτωνας δέν πρόλαδε νά δάλει «τήν τελευταία πινελιά» στό φιλοσοφικό του σύστημα πρό τῆς ἐπιστροφῆς ἀπ' τό μεγάλο ταξίδι του: θεωρεῖ ὅλους τούς προγενέστερους τῶν 40 του χρόνων διαλόγους σταθμούς στήν πορεία τῆς ἐξέλιξής του. Δέν ὑπῆρχαν πολλά μέσα γιά τή μελέτη τῆς ἀρχαίας φιλοσοφίας στήν 'Αθήνα: γι' αὐτό, λοιπόν, χρειάστηκε νά ταξιδέψει. Εἶχε ὡς ἀφορμή 17 τήν ἠθική τοῦ Σωκράτη: μετά τό συνταρακτικό γεγονός τοῦ θανάτου του, πῆγε στά Μέγαρα, στήν οἰκία τοῦ Εὐκλείδη· ἔπειτα, μέ τό ταξίδι του στή Σικελία, ἔρχεται σ' ἐπαφή μέ τούς Πυθαγόρειους. Ή πρώτη περίοδος, κατά τόν Hermann, περιλαμδάνει τούς σωκρατικούς διαλόγους ( Ίππίας έλάττων, Ἰων, ᾿Αλκιβιάδης, Χαρμίδης, Λύσις, Λάχης, μετά δ Πρωταγόρας, δ Εὐθύδημος, δ Μένων καί δ Ίππίας μείζων). Στή δεύτερη περίοδο, γίνεται ἀντιληπτή ή ἐπίδραση τῶν Μεγάρων: Κρατύλος, Θεαίτητος, Σοφιστής, Πολιτικός καί Παρμενίδης. Ἡ τρίτη περίοδος, ἐν πρώτοις μέ τόν Φαῖδρο ώς προγραμματικό ἔργο γιά τό ἄνοιγμα τῆς ᾿Ακαδημίας, ἔπειτα μέ τόν  $M \varepsilon$ νέξενο, τό Συμπόσιο, τόν Φαίδωνα καί τόν Φίληδο· τέλος, μέ τήν Πολι*τεί*α, τόν Τίμαιο, τόν Κριτία καί τούς Νόμους. Πρώτη περίοδος: ιδιαίτερα χαρακτηριστικά τῆς νεότητας: αὐστηρός σωκρατισμός: κανένα περιθώριο γι' ἄλλη ἀντίληψη τῆς ὕπαρξης ἀπό κείνη πού λάβαμε ἀπ' τόν Σωκράτη καί τόν Ξενοφώντα. Δεύτερη περίοδος: ἀφοῦ γνώρισε τή διδασκαλία τῶν προγενέστερών του φιλοσόφων, τούς πολεμᾶ καί τούς συνταιριάζει στή σωχρατική διδασκαλία. Ἡ διαλεκτική δξυδέρκεια ὤφειλε ἀναγκαῖα νά ὑποχωρεῖ μπροστά στή δύναμη τῆς ποιητικῆς ἔκφρασης: ποῦ καί ποῦ βρίσκουμε χοντροκοπιές καί ἀσάφειες. Τρίτη περίοδος: ἐπιστρέφοντας στήν πατρίδα, κάνει μιάν ἐσωτερική ἀναδρομή: ἐμπλουτισμένος ἀπό έναν θησαυρό εἰκόνων καί ἰδανικῶν, πού τοῦ δώ192 FRIEDRICH NIETZSCHE

ρισε ή πυθαγόρεια φιλοσοφία, ἀντιλαμδάνεται ὅτι ή πραγμάτωσή τους εἶναι ή κορωνίδα τῆς ὕπαρξής του...

Μιά τέτοια ἄποψη θεωρεῖται αὐστηρῶς «ξστοριχή». Ἄς μήν τό παραχάνουμε! Πρόκειται γιά τή συνήθη τάση — πού ἀχολουθεῖται χατά τήν ἱστοριχή ἀναπαράσταση τῆς ζωῆς ἑνός μεγάλου — νά προϋποθέτουμε μιάν ἀντιστοιχία μεταξύ τῶν ἔξω ἐμπειριῶν χαί τῶν ἔσω μεταμορφώσεων. ᾿Αλλ᾽ ἄν ἐφαρμόζαμε μιά τέτοιαν ἀντιστοιχία στά μεγαλύτερα παραδείγματα, θά βλέπαμε πώς διόλου ἀναγχαία δέν εἶναι. Στήν περίπαυση δέ ἐνός φιλοσόφου, τό ζήτημα γίνεται ἐδιαίτερα περίπλοχο: κ᾽ ἐπιπλέον, προστίθεται τό γεγονός ὅτι πολύ λίγα γνωρίζουμε γιά τόν Πλάτωνα: μιά τυχαία ἔλλειψη χάποιας πληροφορίας θά δδηγοῦσε, ἀπό πλευρᾶς Hermann, σέ μία ἄλλη ἀναπαράσταση τῆς ἐξέλιξής του!

[] Πρίν συναντήσει τόν Σωκράτη, δ Πλάτωνας θά εἶχε ἀσφαλῶς ὑπόψη του τή φιλοσοφία τοῦ Ἡράκλειτου (᾿Αριστ. Μετ. Α, 6 [987 a31 - b1]). Τήν ἄποψη ὅτι τά αἰσθητά βρίσκονται ὑπό τό κράτος μιᾶς ἀκατάπαυστης μεταβολῆς τήν παίρνει ἀπ' τόν ήρακλείτειο Κρατύλο, καί δέν τήν ἐγκαταλείπει. ᾿Αφοῦ γνώρισε τίς σωκρατικές ἔννοιες, οἱ ὁποῖες, ἀφ' ἦς συγκροτήθηκαν, ὀφείλουν νά μένουν πάντα ἀμετάβλητες, ἔκρινε ὅτι, συνεπῶς, ἢταν ἀδύνατο νά τίς συνδέσει μέ τά αἰσθητά, πού διαρκῶς μεταβάλλονται: ἔπρεπε νά ὑπάρχουν ἄλλες ὀντότητες, πού θ' ἀποτελοῦσαν ἀντικείμενα τῆς ἐννοιολογικῆς γνώσης ¹8.

Σημαντική ἐπίδραση ἀπό τόν μεγάλο Ἡράκλειτο.  $\Delta$ έν ὑπάρχει εἶναι τό αἰώνιο  $\gamma$ ίγνεσθαι εἶναι σάν ἕνα αἰώνιο μή-εἶναι. Ὁ κόσμος εἶναι μιά έν κινήσει θεότητα. Ἡ θεότητα φτιάχνει τόν κόσμο σ' ενα αἰώνιο παιχνίδι. Μία φύση εξαιρετικά αὐστηρή καί μεγαλοπρεπής - ἄποψη πού ἀντιτίθεται σ' δλες τίς προηγούμενες, ἀκόμα καί στόν "Ομηρο ή τόν Ήσίοδο. Βασιζόμενος στή βεβαίωση τοῦ Ἡράκλειτου, πού ὑποστήριξε πώς δέν μπορούμε νά μπούμε δυό φορές στό ίδιο ποτάμι<sup>19</sup>, ό Κρατύλος ύπερθεματίζει λέγοντας ὅτι δέν μποροῦμε ο ὅτε μία φορά νά μποῦμε. Ἡ πλέον ὑπερδολική συνέπεια αὐτῆς τῆς δοξασίας ἦταν λέει δ 'Αριστοτέλης — νά πεῖ ἐν τέλει ὅτι δέν μποροῦσε πιά κἄν νά μιλάει, παρά νά κουνᾶ μόνο τό δάχτυλό του. Ὁ Πλάτων ἀποκαλεῖ τούς ὀπαδούς τοῦ Κρατύλου ρέοντας<sup>20</sup> (δλ. Θεαίτ., 181 a).

Ό Σωκράτης θεμελίωσε τόν ήθικό καί πολιτικό του ίδεαλισμό καί τόν έλευθέρωσε ἀπ' τόν δρμητικό αἰώνιο ροῦ τῶν ήρακλειτείων.

Περιορίζει τήν αἰώνια χίνηση τοῦ Ἡράχλειτου (χάρη στόν Σωχράτη) στό χῶρο τῶν αἰσθητῶν²¹, τά ὁποῖα στεροῦνται οὐσίας²² ἀληθινῆς: χάρη στόν Σωχράτη μαθαίνει τίς σταθερές ἔννοιες, τήν ἐπιστήμη²³. ᾿Αλλά παραμένει τό πρόδλημα: πῶς μποροῦμε νά φτάσουμε στήν ἐπιστήμη²⁴ μέσα στόν χόσμο τῶν αἰσθήσεων²⁵; Στό σημεῖο αὐτό, ἔρχονται ἀρωγοί του οἱ Πυθαγόρειοι. Συνδέει τήν προὕπαρξη χαί τή «μετοίχηση» τῶν ψυχῶν μέ τήν ἀνάμνηση τῶν Ἰδεῶν, χαί πάνω σ' αὐτήν στηρίζει τή θεωρία του περί ἐπιστήμης²⁶.

[] Ὁ Φαῖδρος, ἄν θεωρηθεῖ πρῶτο γραπτό, μᾶς ὑποδηλώνει ὅτι ὁ Πλάτων ὑπομνήσεως ἕνεκα<sup>27</sup> εἰσήγαγε αὐτό τό σύγγραμμα. γιά νά θυμίζει τίς συζητήσεις πού ἔγιναν. Σίγουρα ὄχι τίς συζητήσεις μέ τον Σωκράτη: ἄρα μέ τούς μαθητές τῆς ᾿Ακαδημίας. Ἐπιζητεῖ τό πλάσιμο μιᾶς μυθολογίας γιά τίς ἐπαναλήψεις τῶν συνομιλιῶν: δπως ή τραγωδία παρίστανε συχνά πρόσωπα καί πράγματα τοῦ παρόντος κάτω ἀπό τό ἔνδυμα μυθικής μορφής, αὐτό ἀχριδῶς ἔχανε ἐν προχειμένω κι δ ἴδιος. Ταυτίζεται αὐτός μέ τό Σωκράτη, καί οί μαθητές του μέ τήν δμήγυρη τοῦ Σωκράτη. Οἱ ἀναχρονισμοί λίγο τόν ἐνδιαφέρουν. Ταυτόχρονα, ὅμως, ἤθελε νά περιδάλει μέ ἀξιοπιστία τό στέρεο τῆς ἀποδεικτικῆς διαδικασίας παρά τή μεγάλη χρονική ἀπόσταση<sup>28</sup>.

 $\Phi AI\Delta\Omega N$ . — Τό θέμα του εἶναι: «δ φιλόσοφος κι δ θάνατος». "Η «ξορκίζοντας τόν φόδο τοῦ θανάτου». Εἶπαν πώς ὁ θάνατος εἶναι ἡ ἀληθινά ἐμπνευστική πηγή τῆς φιλοσοφίας ἤ ἀκόμα κι δ Μουσηγέτης<sup>29</sup> τῆς φιλοσοφίας. Σύμφωνα μέ τόν Πλάτωνα, ή φιλοσοφία εἶναι ἀκριδῶς θανάτου μελέτη $^{30}$ .  $\dot{X}$ ωρίς τόν θάνατο, ἀκόμα καί τό φιλοσοφεῖν θά 'ταν δύσκολο. Μονάχα στόν ἄνθρωπο ἐνυπάρχει τό δέδαιο τοῦ θανάτου φάρμακο, ἄρα, οί μεταφυσικές δοξασίες, πυρήνας κάθε θρησκείας καί κοσμοθεωρίας. Αὐτό τό ιδιαίτερο ζεῦγμα «θάνατος καί φιλοσοφία» μοιάζει - γιά νά ποῦμε τήν ἀλήθεια - κατεξοχήν πλατωνικό κι ὄχι σωκρατικό. Ὁ πραγματικός Σωκράτης ἀκολουθοῦσε τή λαϊκή δοξασία, πού μιλοῦσε γιά ενα «ἐπέχεινα», ἀλλ' ὄχι τήν πλατωνική, πού ἔλεγε ὅτι ἡ φιλοσοφία ἕλκεται πρός τό θάνατο<sup>31</sup>. Όπωσδήποτε ό Πλάτωνας χρησιμοποιεί τόν Σωχράτη ἐν εἴδει μυθιχοῦ παραδείγματος, ώς ἀγωγό τῆς ἄποψής του. Ἡ παραδεδομένη συζήτηση δέν ἀποτελεῖ ἱστορικό γεγονός.

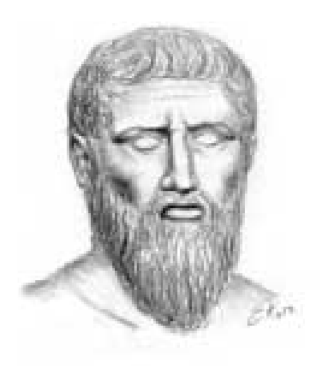
Ή πλατωνική θεωρία περί ἀθανασίας τῆς ψυχῆς ἔκανε πολύ θόρυδο. []

Ό Κλεόμδροτος τῆς 'Αμδραχίας διαδάζει τόν Φαίδωνα καί δάζει τέλος στή ζωή του «δίχως νά 'χει αἰτίαν σοδαράν»<sup>32</sup> λέει ὁ Καλλίμαχος, ἐπίγραμμα 24. Οἱ πρῶτοι Ἑλληνες εἶχαν πάντα ἕνα σκεπτικό «ἄν» στό μυαλό τους: ἄν οἱ νεκροί εἶχαν τίς αἰσθήσεις τους κ.λπ. κ.λπ. [εἴ ἀληθῆ ἐστι τὰ λεγόμενα<sup>33</sup> (40 e 5-6), εἴπερ γε ἀληθῆ ἐστι τὰ λεγόμενα<sup>34</sup> (41 c 6-7) στήν 'Απολογία]. 'Από τόν Πλάτωνα κι ἐφεξῆς, ἡ λαϊκή δοξασία δέν θέλει τήν ψυχή στόν κάτω κόσμο πιά, ἀλλά στόν οὐρανό (ἀνέρχεται στόν αἰθέρα, στ' ἀστέρια, στόν ὑπερουράνιο χῶρο, στούς θεούς). 'Ο μακαρίτης<sup>35</sup> γίνεται ἔκφραση τοῦ συρμοῦ («τήν μακαρῖτίν μου γυναῖκα»<sup>36</sup> Λουκ., Φιλοψευδ. 27)<sup>37</sup>.

ΦΑΙΔΡΟΣ. — [] Τό ζεῦγμα ρητορικῆς καί φιλοσοφίας ἀντιστοιχεῖ μέ τό ζεῦγμα κάλλους καί ἀληθείας: ἄν ἡ ὀμορφιά δέν ἀποτελεῖ εἴδωλο τῆς αἰώνιας ἀλήθειας, εἶναι μονάχα φαινόμενο καί τέχνασμα — σάν τήν κοινή ρητορική —, κι ὁ ἔρωτας πού τῆς ἀποδίδουμε: χυδαῖος ὑλισμός. Ἄν ὅμως παρουσιαζόταν ὡς ἀδερφή τῆς ἀλήθειας, τότε ὁ ἔρωτας πού τῆς ἀποδίδεται, χωρίς νά 'ναι καθαρή σοφία, θά μποροῦσε καλύτερα ἀπ' ὁ,τιδήποτε νά κάνει τούς ἀνθρώπους νά στρέψουν τό δλέμμα τους σ' αὐτήν. 'Αλλ' ἔτσι, ἡ ὀμορφιά τοῦ λόγου [τό κάλλος τῆς ρητορείας] μπορεῖ κι αὐτή νά δδηγήσει τά αἰσθήματα ὅσων δέν εἶναι πραγματικά ἱκανοί νά ὁδηγηθοῦν ἀπό μόνοι τους στό δέλτιστο³8.

ΓΟΡΓΙΑΣ. — "Ενας ἀπό τούς πιό ἐντελεῖς διαλόγους... Ἡ εὐφράδεια (πειθώ) καταδικάζεται ὡς κολακεία<sup>39</sup>. [] Παντοῦ τοῦ ὁ θάνατος τοῦ Σωκράτη στό φόντο: αὐτός πού πέθανε ἐλλείψει εὐφραδείας. [] Ὁ Πλάτωνας ἀναθεωρεῖ ὅλες τίς πνευματικές δραστηριότητες τοῦ καιροῦ του: πολεμᾶ τήν ἐριστική στόν Εὐθύδημο, τούς μή δημόσιους λόγους τοῦ Λυσία στόν Φαῖδρο καί στό Συμπόσιο, τήν πολιτική ρητορική στόν Γοργία [προσθήκη:] Δικαιολογεῖ τήν ἀ-πολιτική δράση του ἐνώπιον τῶν περιφρονητῶν τῆς φιλοσοφίας.

Σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τή συγκεκριμένη περίοδο, ὁ ᾿Αθήναιος [] ἀναφέρει ὅτι ὁ Γοργίας εἶχε πεῖ τάχα γιά τόν διάλογο αὐτό: «Πῶς ξέρει ὁ Πλάτων λαμπρά νά ἰαμδίζει⁴θ! [«νά κάνει ἰάμδους (νά κάνει τόν ποιητή δηλ. κι ἄρα νά μυθολογεῖ)»]



ΠΛΑΤΩΝ

#### Όμοιότητα μέ τή διδασκαλία τοῦ Ἡράκλειτου

'Αλήθεια, τή γνώμη τοῦ 'Ηράκλειτου υίοθέτησε ὁ Πλάτωνας ἤ τῶν ἡρακλειτείων; Τί σημαίνει ή ἀρχή τοῦ Ἡράκλειτου: «πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν μένει»; 41 "Αν ἔλεγε κανείς ὅτι τό ὑλικό ὅλων τῶν πραγμάτων ἀλλάζει συνεχῶς, τοῦτο σημαίνει ὅτι τό πᾶν ἀνανεώνει συνεχῶς τή σύσταση τῶν μορίων του. ἄν ἔλεγε κάποιος ὅτι κάθετι ξεχωριστό χάνεται κι ὅτι τίποτα δέν εἶναι σταθερό, τοῦτο σημαίνει άπλά ὅτι δέν ὑπάρχει κάτι πού νά διατηρεῖ αἰωνίως τήν ἀτομική του υπαρξη, ἀκόμα κι ἄν μένει γιά πολύν καιρό ἀναλλοίωτο. Στήν τελευταία περίπτωση, ὅλη ἡ ἔμφαση πηγαίνει στό «οὐδὲν μένει» 42. τό «πάντα γωρεῖ» 43 σημαίνει άπλά πώς τό κάθετι παραγωρεῖ κατά τό νόμο κάποτε τή θέση του. Στήν πρώτη περίπτωση, τό «χωρεῖ»<sup>44</sup> ἔχει μιά χροιά πολύ δυνατή, καί τό «οὐδὲν μένει» 45 ἀναφέρεται σέ ενα μόριο τῆς οὐσίας: κανένα μόριό της δέν μένει πράγματι ίδιο - λόγου χάρη, κανένα κομμάτι γῆς δέν μένει γῆ καί δέν εἶναι γῆ παρά μόνο μιά στιγμή. 'Αλλά τότε, ὅ,τι ἔχει διάρκεια, ἀπό τήν ἄποψη τῆς ἐν χώρω είδικῆς του ποιότητας, θά διαγραφόταν ριζικά ἀπό τόν κόσμο, καί κεῖνο πού φρονεῖ ὁ Πλάτων γιά τήν δοξασία τῶν ήρακλείτειων — πώς τίποτα δέν εἶναι «τοῦτο»

194 FRIEDRICH NIETZSCHE

ή «ἐκεῖνο», παρά μόνο γίνεται συνεχῶς — εἶναι άκριβές. Τούτη ή έρμηνεία ἀνήκει στόν Πλάτωνα, δ δποῖος ἀκολουθεῖ ἐν προκειμένῳ τούς ἡρακλείτειους: ἐνῶ ὁ Ἡράκλειτος — καθώς τό ἀποδειχνύει ὁ Schuster — λέει άπλῶς ὅτι τίποτα στόν χόσμο δέν γλιτώνει ἐν τέλει τή φθορά.  $^{2} ext{E}\delta ilde{\omega}$  δ χύριος τόνος πέφτει στό «οὐδὲν μένει» $^{46}$ . ή γη κι δ οὐρανός θ' ἀφανιστοῦν: ἐπειδή τίποτα δέν σώζεται, δέν εἶναι δυνατόν καί ν' ἀποκτήσει τελικούς σκοπούς, πρός τούς δποίους τά πάντα θά προσανατολίζονταν σύμφωνα μέ μιά τάξη αὔξουσας τελειότητας. Ἡ ἐργασία τῆς φύσης παραδάλλεται μέ τήν ἐργασία ἑνός κεραμέα<sup>47</sup>, δ όποῖος μορφώνει μέ ἄργιλο ἀγαλμάτια κι ἀντικείμενα, τά δποῖα πλάθει κατόπιν ἐκ νέου. Ὁ Ηράκλειτος ἐννοεῖ πώς τίποτα δέν δύναται νά ὑπάρξει κατά τρόπο δριστικό.

#### Ώς πρός τόν Κρατύλο

Εἶναι τοῦ Ἡράκλειτου τάχα αὐτό τό συμπέρασμα: "Όλα ρέουν, ἄρα καμμιά γνώση (ἐπιστήμη)48 τοῦ ὄντος δέν μπορεῖ νά ὑπάρξει ἀπορρέουσα ἀπό τά αἰσθητά; "Οχι. Δέν προέρχεται οὔτε ἀπό τόν ἡρακλείτειο ἐκεῖνο Πρωταγόρα· εἶναι τοῦ Κρατύλου συμπέρασμα. Ὁ Πρωταγόρας μᾶλλον πιστεύει ὅτι ὑ π άρχει ἐπιστήμη⁴9, κι ὅτι αὐτή ένώνεται μέ τήν αἴσθηση $^{50}$  καί τή σχετική δό- $\xi \alpha^{51} \left[ \gamma \nu \dot{\omega} \mu \eta \right] \left( \ddot{\alpha} \rho \alpha \right) \dot{\varepsilon} \pi i \sigma \tau \dot{\eta} \mu \eta = \delta \dot{\delta} \xi \alpha = \alpha \ddot{\epsilon} \sigma \theta \eta$  $\sigma$ ις) $^{52}$ . Θέλει νά πεῖ ὅτι ὑπάρχει ἕνας μόνο τύπος γνώσεως, ὅτι ἡ γνώση ὑπάρχει, ἀλλ' ὅτι δέν ἔχει καθολικήν ἰσχύ. Ὁ Ἡράκλειτος διόλου δέν είναι δ πατέρας τῆς θεωρίας πού χηρύσσει τήν περιφρόνηση τῶν αἰσθήσεων: ἀντίθετα μάλιστα, αὐτός θεμελίωσε πρῶτα-πρῶτα τή μάθη- $\sigma \eta^{53}$  πάνω στήν  $\delta \psi \eta^{54}$  καί τήν  $\delta \omega \eta^{55}$ ,  $\delta \omega$ : συλλογή πάνω στά θεμέλια τῆς ἐμπειρίας (ἀνεπιφύλακτη πίστη στή γνώση $^{56}$ ). Ὁ Παρμενίδης παλεύει ἐνάντια στόν κόσμο τοῦ Ἡράκλειτου, ἐνάντια στόν κόσμο τῆς δόξας<sup>57</sup>. Οἱ μαθητές τοῦ Ἡράκλειτου ἔμειναν σταθεροί στήν ἄποψη πώς «ἄν ἔτσι ἔχουν τά πράγματα κι εἶναι δυνατή ή γνώση, τούτη ἀσφαλῶς ἀπορρέει ἀπ' τίς αἰσθήσεις, μιᾶς καί γνώση μή-αἰσθητή ἀχόμα λιγώτερο δυνατή εἶναι!». "Έτσι, δύο κατευθύνσεις ἐμφανίστηκαν: οἱ μέν δυσπιστοῦν στίς αἰσθήσεις καί χάνουν ἔτσι τή δάση κάθε γνώσης: μελαγχολικά πνεύματα σάν τόν Κρατύλο, χάνουν κάθε ἐλπίδα καί δέν τολμοῦν ν' ἀρθρώσουν τίποτα πιά καί κουνοῦν μόνο τό δάχτυλο· οἱ δέ (Πρωταγόρας) δέν βρίσκονται σέ τέτοια σύγχυση καί παραδέχονται μονάχα πώς μιά γνώση μέ καθολική ἰσχύ δέν μπορεῖ νά 'ρθε ἀ-

πό τήν  $\alpha l \sigma \theta \eta \sigma \eta^{58}$ : ἀλλά καθώς αὐτή μονάχα [: ή αἴσθηση | θά μποροῦσε νά 'ναι ή πηγή τῆς γνώσης, δέν μποροῦμε λοιπόν νά δεχτοῦμε παρά μιά γνώση ἀτομική. Υποστηρίζουν ὅτι δέν μπορεῖ ἕνας ἄνθρωπος νά φτάσει στή γνώση διαμέσου τῶν ἀντιλήψεων ἤ τῶν παραστάσεων ένός ἄλλου άνθρώπου ἐπίσης, φρονοῦν πώς δέν μπορεῖ καί ν' ἀντιφάσκει εἰς ἑαυτόν<sup>59</sup>. Ἡ προσωπική γνώση δέν ἀντικρούεται. Ὁ Πλάτωνας λοιπόν ξεκινάει μ' ἕναν ἀπεγνωσμένο σκεπτικισμό ὄχι μόνο πρός ὅ,τι ἀφορᾶ τή γνώση τῶν αἰσθητῶν, ἀλλ' ακόμα καί πρός όλη συλλήβδην τή γνώση: δέν πιστεύει ὅτι δυνάμεθα νά γνωρίσουμε, γιατί υίοθετεῖ τή βασική θέση τοῦ Κρατύλου: μονάχα άπό τίς αἰσθήσεις θά ἐρχόταν ἡ ὅποια γνώση! Πρέπει νά δεχτοῦμε ώς πρώτη ἐπίδραση τῆς φιλοσοφίας πάνω στόν Πλάτωνα μιά σκοτεινή ἀπόγνωση. Μέ αὐτόν τόν τρόπο πᾶσα ἡθική ζωή ἐκμηδενίζεται, δέν μπορεῖ νά ὑπάρξει πιά κώδικας συμπεριφορᾶς, ὅλες οἱ ἔννοιες εἶναι ρευστές, τό ἄτομο ἔμεινε χωρίς κανένα σημεῖο ἀναφορᾶς καί δέν γνωρίζει οὔτε ἀρχές οὔτε ὅρια... Δέ μένει παρά ή λύση τοῦ Πρωταγόρα: ή λατρεία τοῦ ἀτόμου, τοῦ ἀνθρώπου ὡς πᾶν μέτρον. 'Ο Πλάτωνας δέν ἔλυσε τό πρόδλημά του μ' αὐτό τόν τρόπο. Πρέπει ν' ἀντιληφθοῦμε πάνω ἀπ' δλα τήν ἀπόγνωσή του αὐτή ὡς  $\tilde{\eta}\theta$ ος.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Ἡ Εἰσαγωγή στούς πλατωνιχούς διαλόγους, πού παρουσιάζουμε έδῶ ἐπιλεκτικά (ἀφαιρῶντας τά εἰδικῶς φιλολογικά ζητήματα, λ.χ. σχετικά μέ τή γνησιότητα ή μή δρισμένων διαλόγων, κρατῶντας μόνο τίς οὐσιαστικές παρατηρήσεις ώς πρός τή φιλοσοφία ή τή ζωή τοῦ Πλάτωνα) εἶναι σχεδιάσματα μαθημάτων (σημειώσεις, ὄχι δουλεμένο γραπτό), μέ ήμερομηνία τό χειμῶνα τοῦ 1871-1872, 1873-1874 καί τό καλοκαίρι τοῦ 1876. <sup>°</sup>Ο Νίτσε διδάσκει, πρίν κἄν ἀναγορευθεῖ διδάκτωρ, στή Βασιλεία ἀπ' τό 1869, 25 χρονῶν, καί τό 1872 δημοσιεύει τή Γέννηση τῆς Τραγωδίας ἀπό τό πνεῦμα τῆς μουσικῆς. Φαίνεται ξεκάθαρα ή διαφωνία του μέ ὅλη τή γερμανική φιλολογία, στάση πού δεδαίως ἐπρόχειτο νά χρατήσει ἐνάντια σ' ὅλο τό πνεῦμα τοῦ πανεπιστημιακοῦ κ' ἐκπαιδευτικοῦ, μά καί κοινωνικοῦ γενικότερα κατεστημένου, ὥσπου, ἐν τέλει, έξηλθε ἀπό τήν οἰκίαν τῶν σοφῶν καί προσέρριψε τήν θύραν ὅπισθέν του, ὅπως ἔγραψε ὁ ἴδιος χαρακτηριστικά.
- 2. Λατινικά στό κείμενο, Φίλος μὲν Πλάτων... [φιλτάτη δὲ ἀλήθεια] ('Αριστοτέλης).
  - 3. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 4. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 5. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 6. Δηλαδή τοῦ τέλους τῆς κλασσικῆς ἐποχῆς.
  - 7. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 8. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 9. Έλληνικά στό κείμενο.

- 10. Ἄλλοτε μεταφράζουμε ἐποχή «φιλολογίας», ἄλλοτε ἐποχή «τῶν γραμμάτων» κι ἄλλοτε «λογοτεχνική» ἐποχή. Βεβαίως, τό litterarisch ἐδῶ ἐνέχει ὑποτιμητική χροιά.
- 11. Λατινικά στό κείμενο, βίος ἀβροδίαιτος, «τοῦ κλειστοῦ δωματίου».
  - 12. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 13. Φαῖδρος, 275.
  - 14. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 15. Dieser bildende Trieb.
  - 16. Έλληνικά στό κείμενο.
- 17. Μέ τή θουχυδίδεια ἔννοια ὡς όρμητήριο δηλαδή —, μά καί κυριολεκτικά, ὡς ἀφορμή, ἀφετηρία: ὁ θάνατος τοῦ δασκάλου του Σωκράτη, μαζί μέ τήν ὀργή καί
  τήν ἀποστροφή πού τοῦ ξύπνησε γιά τήν παρηκμασμένη
  πόλη του, ἀποδέσμευσε ὅλη ἐκείνη τήν προδιάθεση πού εἶχε ἀπό μικρός νά ἐνασχοληθεῖ μέ τά δημόσια, καί μ' ἔμϐλημα τή στάση περισσότερο τοῦ δασκάλου του, παρά
  τά «ἀκριδῆ» λεγόμενά του, ἔθεσε σάν σκοπό του ν' ἀνασυγκροτήσει τόν ξεπεσμένο τριγύρω κόσμο του.
- 18. Σέ μιά ἄλλη ένότητα, πού ἔγει τίτλο Τό δυνατόν τῆς γνώσεως, ἐπαναλαμβάνονται περίπου αὐτές οἱ σκέψεις: τήν παραθέτουμε έδῶ ὑποσημειωματικῶς: «Κατά τόν 'Aριστοτέλη, (Μεταφ. Α, 6, Μ, 4): πρῶτα-πρῶτα τή διδασκαλία τοῦ Ἡράκλειτου γνώρισε ὁ Πλάτων, σύμφωνα μέ τήν δποία κάθετι αἰσθητό διατελεῖ σέ ἀδιάκοπη ροή κι ἄρα εἶναι μή ἐπιδεκτικό γνώσεως. [] Ὑστερα, μέσω τοῦ  $\Sigma$ ωκράτη, τοῦ πατέρα τῆς ἀφαίρεσης καί τοῦ δρισμοῦ, ἀνακάλυψε μία νέα γνώση, ὄχι βέβαια κάτινος αἰσθητοῦ, ἀλλά πραγμάτων ἐμπιπτόντων στόν ἠθικό τομέα: προσχώρησε έτσι στήν ἄποψη ὅτι ἡ γνώση κι ὁ ὁρισμός ἀναφέρονται ἀποκλειστικά καί μόνο σέ μή-αἰσθητά αὐτά τά όντα τά ὀνόμασε Ἰδέες, τίς ὁποῖες θέτει ὁπουδήποτε δύναται νά ὑπάρξει ἕνας ὁρισμός, ἕνας κοινός ὅρος: ἐν τούτοις, ή ἔννοια δέν εἶναι Ἰδέα: ή Ἰδέα εἶν' αὐτό πού δρίζεται μέσφ τῆς ἔννοιας. Τά ἀντιχείμενα τῶν γενιχῶν δρισμῶν δέν εἶναι τά αἰσθητά, μά ἕνα ἄλλο εἶδος ὄντος».
  - 19. Ἡράκλειτος, D. 12.
  - 20. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 21. Στό κείμενο: αἰσθητά.
  - 22. Στό κείμενο: οὐσία.
  - 23. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 24. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 25. Στό κείμενο: αἰσθήσεις.
- 26. "Ητοι, θεωρία τῆς γνώσεως, ἡ ἐπιγραφή τοῦ Θεαίτητου.
  - 27. Έλληνικά στό κείμενο.
- 28. Ἡ καί: «νά δείξει τήν ὰξιοπιστία πού παρέχει ή συμπάγεια τῆς ἀποδεικτικῆς διαδικασίας στό πεῖσμα τοῦ ἀκατάπαυστα ρέοντος γρόνου».
  - 29. Προσωνυμία τοῦ ᾿Απόλλωνα.
  - 30. Έλληνικά στό κείμενο.
- 31. Φαίδ. 64 a: «οὐδὲν ἄλλο ἐπιτηδεύουσιν ἢ ἀποθνήσκειν τε καὶ τεθνᾶναι...».
- 32. Κατά τή μετάφραση τοῦ Γιάννη Δάλλα (Καλλίμαχου: Τά Ἐπιγράμματα / Στούς Τελχίνες, ἐκδ. Γαβριηλίδης 2001).
  - 33. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 34. Έλληνικά στό κείμενο.

- 35. Έλληνικά στό κείμενο.
- 36. Έλληνικά στό κείμενο.
- 37. Φαῖδρ. 247a-e, ὅπου ὅλη ἡ περιγραφή συγκεκριμένα, 247 c: «Τὸν δὲ ὑπερουράνιον τόπον». Ἡ πλατωνική μυθολογία περί οὐρανοῦ λειτουργεῖ μεταξύ ἄλλων καί στόν Γκαῖτε: 6λ. Faust, 6΄ μέρος: «Versinke denn! Ich könnt auch sagen: steige! 's ist einerlei» [«Βυθίσου λοιπόν! Θά μποροῦσα νά πῶ καί: ἀνέβα! Τό ἴδιο εἶναι» μτφρ. Θρ. Σταύρου στήν Ίστορία τῆς ἀρχαίας έλληνικῆς λογοτεχνίας τοῦ Β. Κράντς, ἐκδ. Χιωτέλλης 1953]. Ἐπίσης, 6λ. Πολιτεία 517b «εἰς τὸν νοητὸν τόπον τῆς ψυχῆς». Ἡ σύλληψη τοῦ ὑπερουράνιου τόπου πρωτοδουλεύτηκε στόν Φαίδωνα, 6λ. 109 d-e: «"Αν ἔφτανε κανείς στό ἀνώτατο σημεῖο τοῦ ἀέρα, ἢ ἔβγαζε φτερά καί πέταγε κατά πάνω, θά μποροῦσε νά σηκώσει ψηλά τό κεφάλι καί νά δεῖ — ὅπως τά ψάρια ἀναδύονται μές ἀπ' τό νερό καί βλέπουν τά έδῶ τοῦ δικοῦ μας κόσμου, ἔτσι κανείς θά 'παιρνε γεύση τῶν ἐκεῖ τοῦ πάνω κόσμου — καί, ἄν εἶγε βέβαια κράση ίκανή νά τό ἀντέξει τέτοιο θέαμα, θ' ἀναγνώριζε πώς πράγματι ἐκεῖνος εἶν' ὁ ἀληθινός οὐρανός καί τό πραγματικό φῶς...» (πρδλ. Πλατ. Φαῖδρος, Ι. Θεωδορακόπουλου, σ. 454, ύπ. 3, ἐκδ. Ἑστία) στόν Τίμαιο 90a: < Ὁ δαίμονας πού δώρισ' δ Θεός τοῦ καθενός μας> πρός τόν συγγενικό μας οὐρανό μᾶς ἀνυψώνει, γιατ' εἴμαστε δλαστάρια ὅχι τῆς Γῆς, μά τ' οὐρανοῦ», 42b: «ὅποιος ζήσει σωστά τό χρόνο πού τοῦ ἀναλογεῖ, πάλι στήν ἔδρα τοῦ συγγενοῦς του ἄστρου θά ἐπιστρέψει...», ὅπου ἡ συγγένεια τῆς ψυχῆς μέ τό ἄστρο παραπέμπει στούς 'Ορφικούς (πρβλ. «ἔριφος ἐς γάλ' ἔπετον», μέ τό δίσημο νόημα: «κατσίκι στό γάλα ώρμησα», ἀλλά καί «ἄστρο πέταξα <πίσω> στό Γαλαξία») 6λ. Ρένου 'Αποστολίδη, «Πρόγευση 'Ορφικῶν», Τετράμηνα, τ. 3-4, 1975, καί Κατηγορῶ σ. 264.
  - 38. Βλ. Συμπ. 211 b-c.
- 39. Διότι «τοῦ ἡδέος στοχάζεται ἄνευ τοῦ δελτίστου» (Γοργ. 465).
  - 40. Ίαμβίζειν στό πρωτότυπο.
- 41. «Όλα προχωροῦν καί τίποτα δέ μένει» (Πλατ. Κρατύλος 402 a).
  - 42. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 43. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 44. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 45. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 46. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 47. «Πάντα ὥσπερ κεράμια ρεῖ» (δ.π. 440 c).
  - 48. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 49. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 50. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 51. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 52. Ἐπιστήμη, δόξα, αἴσθησις: ἑλληνικά στό κείμενο.
  - 53. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 54. Έλληνικά στό κείμενο.
- 55. D. 55. Τό ἀχοή: ἐλληνικά στό κείμενο. Ἐπίσης, δλ. Λυκόφως τῶν εἰδώλων, «Ἡ λογική στή φιλοσοφία» 2.
  - 56. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 57. Έλληνικά στό κείμενο.
  - 58. Έλληνικά στό κείμενο.
- 59. «Οὐχ ἔστιν ἀντιλέγειν» σέ συνάρτηση μέ τό «οὐχ ἔστιν ψεύδεσθαι» (Εὐθύδημος,  $285~{\rm d}$  χ.έξ., Κρατύλος,  $429~{\rm c-d}$ ).

# 6ι6λιοφορίες

#### Βιβλιοχριτιχή

### Editions HÊRODOTOS, Πολιτιστικό ρεπορτάζ, Παρίσι, 17 Ἰουνίου 2001.

Οἱ ἐκδόσεις Ἡρόδοτος ἦταν ὁ μόνος ἐλληνικός ἐκδοτικός οἶκος πού συμμετεῖχε μέ περίπτερο στό ἔκτο διεθνές εὐρωαραδικό σαλόνι τοῦ διδλίου (8-17 Ἰουνίου 2001), τό ὁποῖο διοργανώνεται κάθε δύο χρόνια στό Παρίσι ἀπό τό περίφημο Ἰνστιτοῦτο τοῦ ἸΑραδικοῦ Κόσμου.

Ἡ ὑπεύθυνη τῶν ἐκδόσεων Ἡρόδοτος κ. Σοφία Σταμούλη πρόδαλε χυρίως τό ἔργο τοῦ διεθνοῦς ἐπιστημονικοῦ περιοδικοῦ Mésogeios (Μεσόγειος), τό όποῖο εἶναι τριμηνιαῖο καί ἐκδίδεται στό Παρίσι σταθερά ἀπό τό 1998 καί τυγχάνει τῆς στήριξης τῆς διεύθυνσης Γραμμάτων τοῦ ὑπουργείου Πολιτισμοῦ. Τό περιοδικό Mésogeios — διεπιστημονικό καί διαχρονικό - ἔγει ἐξειδικευτεῖ στίς μεσογειαχές σπουδές, μέ δλως ιδιαίτερη δαρύτητα στήν έλληνική θεματική, στήν δθωμανική περίοδο, στόν αραδικό καί στόν σλαδικό κόσμο, στίς σχέσεις μεταξύ δυτικής καί ανατολικής Μεσογείου, στό Βυζάντιο, στά Βαλκάνια καί στήν Κύπρο. Δημοσιεύει μελέτες στά γαλλικά καί στά άγγλικά ἤ σέ ἄλλη διεθνή ἐπιστημονική γλῶσσα (μεταξύ τῶν ὁποίων καί ἡ έλληνική ὡς γλῶσσα ἐπιχοινωνίας τῶν εἰδιχῶν στίς ἀνθρωπιστιχές σπουδές).

Τό περιοδικό Mésogeios διευθύνει συντακτική ἐπιτροπή ἀποτελούμενη ἀπό τόν ἱστορικό τῆς ἀρχαίας Έλλάδας κ. Ζάν-Κλώντ Ντεκούρ (τοῦ CNRS τῆς Λυών), τήν πολιτειολόγο κ. Μαριέττα Καραμανλή (τοῦ ὄγδοου πανεπιστημίου τῶν Παρισίων), τόν είδικό τῆς αὐτοκρατορίας τῆς Τραπεζούντας κ. Σεργκέι Πάβλοβιτς Κάρποφ (τοῦ πανεπιστημίου τῆς Μόσχας), τόν δυζαντινολόγο κ. Τηλέμαχο Λουγγή (τοῦ Ἐθνιχοῦ Ἱδρύματος Ἐρευνῶν) καί τόν νεοελληνιστή κ. 'Ανρί Τοννέ (τοῦ πανεπιστημιακοῦ **ινστιτούτου** ἀνατολικῶν σπουδῶν ΙΝΑΕΟΟ τῶν Παρισίων). Μεταξύ τῶν συνεργατών του συγκαταλέγονται κορυφαΐοι ίστοριχοί καί εἰδιχοί τῆς ἱστορίας καί τῶν πολιτισμῶν τῆς μεσογειακῆς λεκάνης, καθώς καί πολιτειολό-

γοι, ὅπως ἡ ἀλβανολόγος κ. Ναταλί Κλέυερ (τοῦ CNRS τῶν Παρισίων), ἡ νεοελληνίστρια κ. Ρενέ-Πώλ Ντεμπαιζιέ (τοῦ πανεπιστημίου τοῦ Μπορντώ), δ πολιτειολόγος κ. Χασάν Μπασρί Ἐλμάς (τοῦ ὄγδοου πανεπιστημίου τῶν Παρισίων), ὁ μεσαιωνολόγος κ. Χοσέ Μαρία Φλοριστάν (τοῦ πανεπιστημίου τῆς Μαδρίτης), το τουρκολόγος κ. Μάχιελ Κίλ (τῶν πανεπιστημίων τοῦ Μονάχου καί τῆς Οὐτρέχτης), ὁ νεοελληνιστής κ. Μιχαήλ Λασσιθιωτάχης (τοῦ πανεπιστημίου Σορδόννη), δ είδικός τῶν σγέσεων ᾿Αράδων καί Βυζαντινῶν κ. Μοχάμμεντ Ταχάρ Μανσούρι (τῶν πανεπιστημίων τοῦ Σφάξ καί τῆς Τύνιδας), ὁ βαλκανιολόγος κ. Άλεξάντρ Πόποδιτς (τοῦ CNRS τῶν Παρισίων), δ ίστορικός κ. Άλέξιος Γ.Κ. Σαββίδης (τοῦ Έθνικοῦ Ἱδρύματος Ἐρευνῶν), ὁ καθηγητής τοῦ πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης κ. Κωνσταντίνος Βακαλόπουλος, κ.ἄ.

Στό ἕκτο σαλόνι τοῦ εὐρωαραδικοῦ διδλίου συμμετείγαν περίπου τριαχόσιοι ἐχδοτιχοί οἶχοι ἀπό τίς ἀραδικές χῶρες καί τήν Εὐρώπη, πού εἶναι έξειδιχευμένοι στίς αραβοϊσλαμιχές καί στίς ανατολικές σπουδές. Μεταξύ αὐτῶν συγκαταλέγονταν οί γνωστοί ἐκδοτικοί οἶκοι Albin Michel, Brill, Edisyd, Geuthner, Karthala, L'Harmattan, Peeters, Phébus, Seuil, Sindbad, κ.ἄ. Οἱ ἐκδόσεις Ἡρόδοτος καί το περιοδικό Mésogeios βρίσχονταν στό ίδιο περίπτερο μέ τίς διεθνεῖς όλλανδικές ἀκαδημαϊκές ἐκδόσεις Brill. Μεταξύ τῶν συγγραφέων πού προσκλήθηκαν στό σαλόνι συγκαταλέγονταν οί Γκαμάλ Γκιτανί, δ Ταγίμπ Σαλίχ, δ Χουάν Γκοϋτίσολο, δ 'Ορχάν Παμούκ, δ Ντζεδάντ Καραχασάν, δ 'Αμπντουλραχμάν Μουνίφ, δ Κάρλος Φουέντες, κ.ἄ. Τά ἐγκαίνια τοῦ σαλονιοῦ ἔκανε ὁ ὑπουργός Ἐνημέρωσης καί Πολιτισμοῦ τῶν Ένωμένων ᾿Αραβικῶν Ἐμιράτων σεΐχης Άμπνταλλάχ Μπίν Ζαγιέντ, τοῦ δποίου ή χώρα ήταν τιμώμενη. Τό σαλόνι τοῦ διδλίου ἐπισκέφτηκαν χιλιάδες είδικοί τῶν ἀνατολικῶν πολιτισμών, πανεπιστημιακοί, μεταπτυχιακοί φοιτητές καί τό εὐρύ κοινό.

Χρήστος Π. Μπαλόγλου

## Journal of Economic Studies, vol. 24, No 4/5, 2000: The role of mathematics in Economics and the Social Sciences. Guest Editor: Jürgen G. Backhaus.

Άποτελεῖ γεγονός ὅχι μόνο πρωτόγνωρο, ἀλλά καί ἀρκετά ἀσυνήθιστο ἡ διεξαγωγή εἰδικοῦ συμποσίου γιά τόν ρόλο καί τή σημασία τῶν μαθηματικῶν στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη καί στίς Κοινωνικές Ἐπιστῆμες γενικώτερα. Ἡ διεξαγωγή ένός τέτοιου συμποσίου ἔλαβε χώρα τόν Ἰούνιο τοῦ 1999 στό Heilbronn τῆς Γερμανίας καί ἡ ἐπιτυχής διεξαγωγή του ὀφείλεται στίς ἄοκνες προσπάθειες τοῦ Καθηγητῆ τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Ἐρφούρτης (Erfurt) Jürgen G. Backhaus. Τά Πρακτικά τῶν Εἰσηγήσεων δημοσιεύθηκαν στό εἰδικό τεῦχος τοῦ περιοδικοῦ «Journal of Economic Studies».

Τοῦ τόμου προτάσσονται σύντομες περιλήψεις τῶν ἀναχοινώσεων (σσ. 237-241) καί ἡ «Εἰσαγω-γή» τοῦ ἐκδότη τοῦ τόμου J. Backhaus (σσ. 243-245). ᾿Αχολουθοῦν δεχαοχτώ συνολιχά ἀναχοινώσεις, οἱ ὁποῖες διαχρίνονται σέ δύο τμήματα. Τό πρῶτο τμῆμα, συγκείμενο ἀπό ὀκτώ ἀναχοινώσεις, ἀφορᾶ τή χρησιμότητα καί τή σημασία τῆς χρήσεως τῆς μαθηματιχῆς μεθόδου στήν Οἰχονομιχή Ἐπιστήμη καί στίς Κοινωνικές Ἐπιστῆμες. Τό δεύτερο τμῆμα, ἀπό τίς ὑπόλοιπες δέχα ἀναχοινώσεις συγχείμενο, εἶναι ἀφιερωμένο σέ συγχεχριμένους συγγραφεῖς, πρωτοπόρους τῆς χρήσεως τῆς μαθηματιχῆς μεθόδου στήν Οἰχονομική Ἐπιστήμη.

Ο W. Drechsler «On the possibility of quantitative-mathematical social science, chiefly economics. Some preliminary considerations» (σσ. 246-259) καταθέτει δρισμένες σκέψεις γιά τή δυνατότητα εἰσαγωγῆς, ἀλλά καί χρήσεως τῆς μαθηματικῆς μεθόδου στίς Κοινωνικές Ἐπιστῆμες καί ὑπογραμμίζει τή διαφορά ἀνάμεσα στίς Φυσικές καί Κοινωνικές Ἐπιστῆμες. Ἡ διαπίστωσή του εἶναι ὅτι ἐπειδή στίς Κοινωνικές Ἐπιστῆμες τό ἐπίκεντρο εἶναι ἡ ἀνθρωπίνη συμπεριφορά εἶναι δύσκολο, ἄν ὅχι καί ἀδύνατο, νά ἐφαρμοσθεῖ ἡ μαθηματική μέθοδος.

Τή χρησιμότητα τῶν Μαθηματικῶν ὡς ἐργαλεῖο γιά τήν κατανόηση καί μελέτη τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων ἀναγνωρίζουν οἱ R. Dillmann, D. Eissrich, H. Frambach καί Ο. Herrmann «Mathematics in Economics: Some remarks» (σσ. 260-270), οἱ ὁποῖοι ἀναφέρονται σέ βασικά σύγχρονα ἐγχειρίδια τῆς Οἰκονομικῆς Ἐπιστήμης, στά ὁποῖα ἔχει ἐπικρατήσει ἡ χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου. "Ομως, ἐπισημαίνουν καί τόν κίνδυνο, ὁ ὁποῖος ἐλλοχεύει ἀπό τή μή ὀρθή χρήση τῶν μαθηματικῶν, ὁ ὁποῖος, κατά τούς συγγραφεῖς, ἐμφανίζεται ἀπό τή μή ὀρθή κατανόηση τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων.

Στό διεισδυτικό, ίστορικοῦ γαρακτῆρα ἄρθρο του μέ τίτλο «Mathematics and the social sciences at the time of the modern beginnings of the social sciences» (σσ. 271-291), δ P. Senn παρακολουθεῖ τήν ἐξέλιξη τῶν Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν μέ ἐκείνη τῆς προόδου καί ἐξελίξεως τῶν Μαθηματικών. Άποδεικνύεται ὅτι ἀπό τά πρῶτα δήματα, τά Μαθηματικά χρησιμοποιήθηκαν ἀπό διακεκριμένους κοινωνικούς ἐπιστήμονες. Ὁ συγγραφέας δρίζει ώς «Μαθηματικά» τή χρήση ἀριθμῶν καί τῆς μεθόδου (σσ. 272-273). Υπό τήν ὀπτική αὐτή γωνία ἐντάσσει τόν Sir William Petty, Political Arithmetick<sup>1</sup>, ἀλλά καί τούς Πλάτωνα, 'Αριστοτέλη καί Θουκυδίδη. Στό σημεῖο αὐτό ἄς μᾶς ἐπιτραπεῖ νά κάνουμε μιά παρέμδαση. Στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη ἔχει ἐπικρατήσει νά δρίζεται ώς «μαθηματική μέθοδος» ή χρήση συμβόλων, έξισώσεων καί γραφικῶν ἀπεικονίσεων². Ὁ ὁρισμός αὐτός τοῦ Ι. Fischer, πού ἔχει γίνει ἀποδεκτός ἀπό τούς συγγραφεῖς ἔκτοτε δέν περιλαμδάνει ἔργα, τά δποῖα χρησιμοποιοῦν στατιστικά καί ἀριθμητικά στοιχεῖα. Έτσι, ἔργα τῆς Στατιστικῆς τοῦ 17ου αἰώνα, ὅπως τοῦ Petty ἢ καί μεταγενέστερη ὅπως τοῦ G. Achenwall (179-1772) καί τοῦ A. Fr. Büsching (1724-1793) δέν περιλαμβάνονται στόν κατάλογο ἔργων μαθηματικῆς-οἰκονομικής. Ὁ πρῶτος συγγραφέας πού χρησιμοποιεῖ τή μαθηματική μέθοδο στή διερεύνηση τῶν οἰκονομιχῶν φαινομένων εἶναι ὁ Ἰταλός Giovanni Ceva (1648-1734), στό ἔργο του, De re numaria, quod fieru potuit geometrice tractata, ad illustrissimos et excellentissimos dominos Praesidem Quaestoresque hujus arciducalis Gaesarei Magistratus Mantuae. Mantova 1711<sup>3</sup>: Ἡ ἀξία τοῦ χρήματος σέ δύο διαφορετικές χρονικές περιόδους εἶναι ἀντιστρόφως ἀνάλογη τῆς ποσότητος τοῦ χρήματος καί εὐθέως ἀνάλογη μέ τό μέγεθος τοῦ πληθυσμοῦ στή συγκεκριμένη χρονική περίοδο<sup>4</sup>.

Τόν προδληματισμό του ἀνάμεσα στήν ὀρθή καί μή ὀρθή χρήση τῶν μαθηματικῶν στήν Οἰκονομική Ἐπιστήμη καταθέτει ὁ Μ. Hudson «The use and abuse of mathematical economics» (σσ. 292-315), ὁ ὁποῖος ὑποδεικνύει μέ σαφήνεια ὅτι σύγχρονα θέματα τῆς οἰκονομικῆς ἀναλύσεως δέν μποροῦν νά ἐκφρασθοῦν μέ τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου, ἐνῶ σέ ἄλλα εἶναι ἐπιβεβλημένη ἡ παρουσία τῆς μαθηματικῆς ἀναλύσεως.

Στήν παρουσία τῆς Οἰχονομετρίας στή σύγχρονη πραγματικότητα ἀναφέρεται τό ἄρθρο τοῦ Μ.Α.G. van Meerhaeghe «Econometrics: an appraisal» (σσ. 316-325), ὁ ὁποῖος ὑπογραμμίζει τόν χαραχτῆρα ἀπομονώσεως τῆς Οἰχονομετρίας ἀπό τίς λοιπές χοινωνικές ἐπιστῆμες. Ἡ Οἰχονομετρία κατέληξε ταυτόσημη μέ τά ἀφηρημένα μαθηματιχά.

Ό J. Ramos Silva «Mathematics in economics: the competition point of view» (σσ. 326-337) προσπαθεῖ νά προτείνει ἕναν συγκερασμό εἴτε συνδυασμό μαθηματικῆς καί μή-μαθηματικῆς μεθόδου γιά τήν καλύτερη καί ἀποτελεσματικότερη μελέτη τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων<sup>5</sup>.

Στό σύντομο, ἀλλά καί περιεκτικό ἄρθρο του «Mathematics in economics: the monopoly point of view» (σσ. 338-343), ὁ Η. Μακε ἀναφέρεται στήν εὐρεῖα ἀποδοχή τῆς μαθηματικῆς μεθόδου, κυρίως μετά τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο ἐπισημαίνει παράλληλα, ὅτι οἱ σχολές οἰκονομικῆς σκέψεως πού ἔχουν ἐπικρατήσει εἴτε ἀναφανεῖ μετά τόν Πόλεμο ἀποδέχονται τήν μαθηματική μέθοδο, παρόλες τίς διαφοροποιήσεις πού ἐμφανίζουν.

Τή χρήση τοῦ μαθηματιχοῦ λογισμοῦ στά χείμενα τῶν Βαδυλωνίων καί 'Ασσυρίων, ἀλλά καί στό Δευτερονόμιο καί σέ ἀρχαίους "Ελληνες συγγραφεῖς διερευνᾶ ὁ Μ. Hudson στό δεύτερο σ' αὐτόν τόν τόμο ἄρθρο του μέ τίτλο «The mathematical economics of compound interest: a 4,000-year overview» (σσ. 344-363). Πράγματι, σέ θέματα εἴτε προδλήματα καθημερινῆς οἰκονομικῆς πρακτικῆς ἀπαντᾶ ἡ χρήση τῶν μαθηματικῶν. "Ας μήν λησμονοῦμε ὅτι καί σέ λογιστικές καταστάσεις τῆς 'Αρχαιότητος γίνεται χρήση ἀλγεδρικοῦ λογισμοῦ. "Όμως, ὅπως προαναφέραμε αὐτό δέν ἔχει σχέση μέ τή μαθηματική οἰκονομική.

Τό δεύτερο μέρος τοῦ ἀφιερώματος ἀναφέρεται στήν καθεαυτό ἱστορία τῆς μαθηματικῆς οἰκονομικῆς στόν γερμανόφωνο χῶρο. Οἰ ἑργασίες πού ἀκολουθοῦν ἀφοροῦν Γερμανούς συγγραφεῖς.

Ό Ε. Reinert προδαίνει σέ μία ἀνακάλυψη. Παρουσιάζει τό ἄγνωστο μέχρι σήμερα ἔργο τοῦ Johann Jacob Meyen μέ τίτλο Wie kommt es, dass die Oekonomie bisher so wenig Vortheile von der Physik und Mathematik gewonnen hat; und wie kann man diese Wissenschaften Zum gemeinen Nutzen in die Oekonomie einführen, und von dieser Verbindung auf Grundsätze kommen, die in die Ausübung brauchbar sind. Τό ἔργο ἀπέκτησε ὁ συγγραφέας, ὅπως ὁ ἴδιος ἐξηγεῖ (σ. 368), σέ σχετική δημοπρασία σπανίων διδλίων στό 'Αμβούργο τό 1998. Τό διδλίο εὐτύχησε νά δραδευθεῖ ἀπό τήν Πρωσσική 'Ακαδημία 'Επιστημών τοῦ Βερολίνου τό 1769 καί κυκλοφορήθηκε τό έπόμενο έτος (σ. 365). Ὁ συγγραφέας παραθέτει λίγα διογραφικά στοιχεῖα γιά τόν Meyen (1731-1797) καί ἀναφέρεται στούς συγγραφεῖς πού τόν ἐπηρέασαν (σ. 369-370). Τό πρόδλημα της ύστερήσεως της χρήσεως της μαθηματικής μεθόδου στά Οἰκονομικά τό ἐντοπίζει στήν δλοκληρωτική ἐπικράτηση τοῦ Σχολαστικισμοῦ σέ ὅλο τό φάσμα τῶν Ἐπιστημῶν, καί οὐσιαστικά μετά τόν Bacon ἀρχίζει μία σχετική

πρωτοδουλία νά ἐμφανίζεται (σσ. 366-368). Ό συγγραφέας ἀναφέρεται σέ τρεῖς συγγραφεῖς πού χρησιμοποιούν τή μαθηματική μέθοδο μέχρι τό 1770, τή χρονιά κυκλοφορίας τοῦ διδλίου, τούς Fr. Forbonnais (1722-1800)<sup>6</sup>, Cesare Beccaria (1735-1793)<sup>7</sup> καί G. Ortes (1713-1790)<sup>8</sup>. 'Οφείλουμε νά προσθέσουμε τόν προμνημονευθέντα G. Ceva (1648-1734) σέ ἔργο του τό 1711, ἀλλά καί τόν φυσικό καί μαθηματικό Daniel Bernoulli (1700-1782)9, δ δποῖος στά 1730 θά γρησιμοποήσει τόν ἀπειροστικό λογισμό. Εἶναι ἐνδιαφέρον στό σημεῖο αὐτό ν' ἀναφέρουμε ὅτι ὁ D. Bernoul-Ιί, γόνος τῆς διάσημης οἰκογενείας τῶν φυσικῶν ἐπιστημόνων, χρησιμοποιεῖ τόν διαφορικό λογισμό σέ ἀνακοίνωσή του στήν ᾿Ακαδημία Ἐπιστημῶν τῆς Πετρουπόλεως, ἡ ὁποία τόν εἶχε προσκαλέσει. Τό ἔργο του δημοσιεύθηκε τό 1738, ἀλλά μόλις τό 1832 έγινε γνωστό στούς οἰχονομολόγους  $^{10}$ . Ἡ ἀναφορά αὐτή θέλει νά δείξει ὅτι ἡ Πρωσσιχή 'Ακαδημία 'Επιστημῶν τοῦ Βερολίνου προφανῶς θά ἐγνώριζε τό ἔργο καί τίς δραστηριότητες τῆς άντιστοίγου 'Ακαδημίας τῆς Πετρουπόλεως καί νά διετύπωσε αντίστοιγο ἐρώτημα σέ μορφή δραδείου. Όποιαδήποτε ἀναφορά τοῦ Bernoulli στόν Meyen δέν ὑπάρχει.

Στόν σημαντικό Γερμανό οἰκονομολόγο ἀπό τήν Λεττονία, ἀλλά συγγραφέα ἔργων στή γαλλική . Heinrich von Storch (1766-1835) ἀναφέρεται στό σύντομο καί περιεκτικό ἄρθρο του ὁ J. Backhaus «Heinrich von Storch's concept of the use of mathematics in political economy» (σσ. 377-381). Στό σημαντικό του ἔργο, Cours d' Économie Politique (6 τόμοι, 1815) ὁ Storch δέν χρησιμοποιεῖ μαθηματικά: ὅμως εἶναι γνώστης τῆς Στατιστικῆς καί ἐπειδή προβαίνει σέ ὑπολογισμούς τοῦ ΑΕΠ τῆς Ρωσίας ἐμφανίζεται ὡς ὑποστηρικτής τῆς στατιστικῆς.

Η χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου θά γενικευθεῖ στή Γερμανία ἀνάμεσα στά ἔτη 1838 καί 1871<sup>12</sup>. Δύο σημαντικοί συγγραφεῖς θά προπαγανδίσουν τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου τήν περίοδο αὐτή. Ό Karl Hans von Mangoldt (1824-1868) καί ὁ Hermann Heinrich Gossen (1810-1858).

Ό B. Mosselmans «The omitted mathematics of Hans von Mangoldt» (σσ. 382-393) διερευνᾶ τή μεθοδολογία τοῦ Mangoldt, τίς ἐπιδράσεις πού εἶχε γιά τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου, τή γραφική ἀπεικόνιση τῆς θεωρίας τῆς ζητήσεως καί προσφορᾶς (1863), ἀνεξάρτητα ἀπό τόν Α.Α. Cournot (1838), ἀλλά πολύ νωρίτερα τοῦ Α. Marshall (1890) καί τή μαθηματική διατύπωση τῆς θεωρίας τοῦ Διεθνοῦς Ἐμπορίου τοῦ J. St. Mill

O Y. Ikeda «Hermann Heinrich Gossen: a Wirkungsgeschichte of an ignored mathematical

economist» (σσ. 394-415) πραγματεύεται τό πολύπλοχο, ἴσως καί πλέον δυσχείριστο πρόβλημα τῆς προσωπικότητος καί τῆς συμβολῆς τοῦ Η.Η. Gossen. Τό μοναδικό του ἔργο. Entwickelung der Gesetze des menschlichen Handeln (1854), ἔμεινε γιά ἀρκετά χρόνια στήν ἀφάνεια μέχρι πού ἀνακαλύφθηκε ἀπό τούς Jevons (1871) καί Walras (1874). Ὁ συγγραφέας μέ τρόπο προσεκτικό διερευνᾶ τήν ἀλληλογραφία τῶν Jevons-Walras γιά νά διερευνήσει τήν ἐπίδραση τοῦ Gossen στόν Jevons (σσ. 395-399), στόν Walras (σσ. 399-404), ἀλλά καί τήν ἀποδοχή πού εἶχε τό ἔργο του καί στόν Menger (σσ. 404-412).

Τά έπόμενα δύο ἄρθρα, — τό πρῶτο τῶν G. Meijer καί R. Vogel «The fate of new ideas: Hermann Heinrich Gossen, his life, work and influence» (σσ. 416-420) καί τό δεύτερο τοῦ G. Meijer «Comment on "Hermann Heinrich Gossen: a Wirkungsgeschichte of an ignored mathematical economist" by Y. Ikeda» (σσ. 421-423) – , ἀποτελοῦν παρεμβάσεις εἴτε συμπληρώσεις στήν ἀνακοίνωση τοῦ Ikeda. Ἡ ὁποιαδήποτε προσπάθεια άνευρέσεως τῶν συγγραφέων πού τυχόν ἐπέδρασαν εἴτε ἐπηρέασαν τόν Gossen θά πρέπει νά ἀναζητηθεῖ σέ λεπτομέρειες τῆς ζωῆς καί τῶν σπουδών του. Κατά τό παρελθόν 13 εἴχαμε ἀποδείξει δτι δ Rau καί δπωσδήποτε δ Kaufmann ἐπέδρασαν στόν Gossen, ὅσον ἀφορᾶ τή χρήση τῆς μαθηματικής μεθόδου. Είναι ὅμως ἀξιοσημείωτο ότι ὁ Gossen δέν εὐτύχησε νά τύχει συστηματικῶν σπουδῶν στήν Οἰκονομική καί ἔτσι δέν εἴμεθα σέ θέση νά υποστηρίξουμε ποιούς οἰχονομολόγους εἶχε μελετήσει. Πάντως, ή θεωρία του περί ἀνταλλαγῆς προσιδιάζει μέ τήν ἀντίστοιχη τοῦ Turgot<sup>14</sup>.

Εἶναι ἐνδιαφέρον νά παρακολουθήσει κανείς τήν ἀποδοχή καί διάδοση τοῦ ἔργου τοῦ Gossen. "Ετυχε τῆς προσοχῆς τοῦ F. A. von Hayek (1899-1992), δ δποῖος προέδη σέ ἀναστατική ἔκδοση τοῦ ἔργου τό 192715 καί μεταφράσθηκε τό 1954 στήν ἰταλική ἀπό τόν Τ. Bagiotti<sup>16</sup>. Μόλις τό 1983 κατέστη δυνατή ή ἔκδοση τοῦ ἔργου στήν άγγλική. Τόν ἇθλο αὐτό κατέστησε ἐφικτό ὁ Robert C. Blitz<sup>17</sup>, δ δποῖος καθώρισε τά κεφάλαια τοῦ διδλίου καί τά μέρη του, πού ἀπουσίαζαν στήν πρώτη ἔκδοση τοῦ 1854. Ἡ ἔκδοση τοῦ 1854 πού εἶχε διασωθεῖ σέ πολύ περιορισμένο ἀριθμό ἀντιτύπων εἶναι προσιτή τώρα χάρη στήν ἀναστατική, φωτομηχανική ἔκδοση τοῦ 1987 8. Ἐνδιαφέρον είναι ὅτι ἡ μετάφραση τοῦ ἔργου πού είχε ξεκινήσει δ Walras στά 1880 καί δέν δημοσίευσε, κυκλοφορήθηκε μόλις τό 1995<sup>19</sup>. Παραμένει ὅμως μέχρι καί σήμερα, κατά τήν ἄποψή μου, χωρίς έξήγηση τό γεγονός ὅτι ὁ J. Kautz τό 1860<sup>20</sup>, ἀλλά καί δ Ρῶσος Ι.V. Vernadskir (1821-84) τό 1858<sup>21</sup> ἀναγνωρίζουν τή συμβολή τοῦ Gossen.

Τόν σημαντικότερο οἰκονομολόγο πού κάνει χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου κατά τήν «ὥριμη» περίοδο 1871-1890, τόν μηγανικό Wilhelm Launhardt (1832-1918), πραγματεύεται ή Ursula Backhaus «An engineer's view of economics: Wilhelm Launhardt's contributions» (σσ. 424-476). Πρόχειται γιά τό μεγαλύτερο σέ ἔχταση ἄρθρο τοῦ τόμου. Ὁ Launhardt ἀποτελεῖ τήν ἀποκορύφωση τῆς παραδόσεως τῆς μαθηματικῆς οἰκονομικής στή Γερμανία. Ώς μηχανικός χρησιμοποιεῖ τά μαθηματικά τόσο σέ θεωρητικά οἰκονομικά ζητήματα, ὅσο καί σέ ἐφαρμοσμένα καί διαμορφώνει τό ἔργο του ἀνεξάρτητα ἀπό τή μεγάλη παράδοση τῶν Γάλλων μηχανικῶν. ἀναφέρεται δτι ἐπηρεάσθηκε ἀπό τόν v. Thünen (σσ. 431-432), δμως αξίζει να προσθέσουμε δτι δ Launhardt δέν εἶναι ὁ πρῶτος μηχανικός-οἰκονομολόγος τῆς Γερμανίας. Στίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰῶνα δ Claus Kröncke (1771-1843), πολιτικός μηχανιχός ἀπό τό Darmstadt θά μᾶς δώσει σέ μιά σειρά ἔργων τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου στά οἰκονομικά ζητήματα<sup>22</sup>. Μιά τέτοια σχέση, Kröncke-Launhardt, δέν ἔχει διερευνηθεῖ ἐξ ὅσων εἶμαι σέ θέση νά γνωρίζω.

Τή διαφορετική ἀντιμετώπιση τῆς μαθηματικῆς οἰκονομικῆς ἀπό τρεῖς σημαντικούς συγγραφεῖς, — τούς G. Schmoller, C. Menger, W. St. Jevons—, πραγματεύεται δ J. Reiss «Mathematics in economics: Schmoller, Menger and Jevons» (σσ. 477-491) καί σχολιάζει ἐπ' αὐτοῦ ὁ R. Hansen «Comment on "Mathematics in economics: Schmoller, Menger and Jevons" by Julian Reiss» (σσ. 492-494). Εἶναι γενικά ἀποδεκτό ὅτι ὁ Schmoller, ὅπως καί δλόκληρη ἡ Ἱστορική Σχολή ἦταν ἀντίθετη μέ τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου στά Οἰκονομικά. 'Αντίθετα, ὁ Jevons προήγαγε τή χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου, ἐνῶ ἐπιφυλακτικός ἦταν ὁ Menger.

Μέ μεθοδολογικά προβλήματα χρήσεως τῆς μαθηματικῆς μεθόδου ἀσχολεῖται τό τελευταῖο στή σειρά ἄρθρο τοῦ τόμου, τοῦ Thomas Szira «The illusion of exactness» (σσ. 495-508), ὁ ὁποῖος ἐπισημαίνει τά ὅρια μέσα στά ὁποῖα πρέπει νά γίνεται ἡ χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου.

Τό συνέδριο, ἀφιερωμένο στή Μαθηματική Οἰκονομική, ἐπέτυχε τοῦ σκοποῦ του, ν' ἀναδείξει σημαίνοντες συγγραφεῖς στήν Ἱστορία τῆς Οἰκονομικῆς εἴτε ν' ἀποκαταστήσει τό ἔργο λιγότερο γνωστῶν. Ἡ λαμπρή ἔκδοση τῶν «Πρακτικῶν» καί τῶν συζητήσεων πού ὀφείλεται στόν καθηγητή Jürgen Backhaus πιστοποιεῖ τό ὑψηλό ἐπίπεδο τῶν Συνεδρίων τοῦ Heilbronn, τά ὁποῖα ἔχουν καταστεῖ πλέον θεσμός στήν εὐρωπαϊκή πραγματικότητα.

Χρῆστος Π. Μπαλόγλου

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Sir William Petty, Another Essay in Political Arithmetick concerning the Growth of the City of London. London 1683. Άνατ. σέ C.H. Hull, ἐπιμ.., The Economic Writings of Sir William Petty, τόμ. Β΄. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1889. Ἰδίου, Political Arithmetick, London 1690, ἀναδ. σέ C.H. Hull, ἐπιμ.., The Economic Writings of Sir..., ἔν-θ' ἀν., τόμ. Α΄.
- 2. I. Fisher, Mathematical Investigations in the Theory of Value and Prices. New Haven: Yale Univ. Press 1892 [ἀνατ. 1925], σ. 107.
- 3. Παραπέμπουμε στήν ἔκδοση Ε. Masè-Dari, Un precursore della Econometria. Il saggio di Giovanni Ceva «De re numaria» edito in Mantova nel 1711. Modena 1935, σσ. 35-59. Πρόλ. F. Nicolini «Un antico economista matematico», Giornale degli Economisti VIII (1878), Fasc. 1, σσ. 11-23.
- R.D. Theocharis, Early Developments in Mathematical Economics. Foreword by Lord Robbins. London: Macmillan, 1961, σσ. 5-9.
- 5. Βέβαια, ἔχουν προταθεῖ καί ἔχουν γίνει ἀποδεκτές καί ἄλλες μέθοδοι ἀναλύσεως τῶν οἰκονομικῶν φαινομένων. Πρβλ. Α. Καραγιάννη, Τστορία τῆς Οἰκονομικῆς Μεθοδολογίας, ᾿Αθήνα: Interbooks, 1995 καί τώρα σέ δεύτερη ἔκδοση μέ τίτλο, Οἰκονομική Μεθοδολογία. Τστορική ᾿Ανάλυση. ᾿Αθήνα: Κριτική, 2001.
- 6. François Véron de Forbonnais, Elémens du Commerce. Paris 1754. 1766², τόμ. Β΄, σσ. 113 χ.έξ. σσ. 128-29. Πρόλ. R.D. Theocharis, Early Developments..., ἔνθ' ἀν., σσ. 58-60.
- 7. Gesave Beccaria, Tentativo analitico sui contrabbandi. Estratto dal Foglio periodico intilato: Il Gaffé, vol. I. Brescia 1764. ἀναδημοσιεύθηκε στοῦ P. Custodi, Scrittori Classici Italiani di Economia Politica, parte moderna, τόμ. ΧΙΙ. Milano 1804, σσ. 236-41 καί σε ελληνική μετάφραση στοῦ Ρ.Δ. Θεσχάρη, Ἡ ἐξέλιξη τῆς οἰκονομικῆς σκέψεως ἀπό τούς ἀρχαίσως Ἔλληνες στούς Κλασσικούς. ἀθήγα: Παπαζήσης, 1985, σσ. 137-139.
- 8. G. Ortes, Calcolo sopra il valore delle opionioni Imane. Venezia 1757. 'Αναδημ. στοῦ P. Custodi, Scrittori Classici Italiani di..., ἔνθ' ἀν., parte moderna, τόμ. XXIV, σσ. 270 κ.ἔξ. Πρέλ. R.D. Theocharis, ἔνθ' ἀν., σσ. 40-43.
- 9. D. Bernoulli «Specimen theoriae novae de mensura sortis», Commentarii academiae scientiarum imperialis Petropolitanae, 5 (1738) 175-92. Οἱ ἀναφορές γίνονται στή γερμανική ἔκδοση μέ τίτλο Die Grundlage der modernen Wertlehre. Versuch einer neuen Theorie der Werthbestimmung von Glücksfällen. Εἰσαγωγή L. Fick. Μτφρ. Α. Pringsheim Leipzig 1896. ἀπόσπασμα τοῦ κειμένου καί στήν ἐλληνική στοῦ Ρ.Δ. Θεοχάρη, Ἡ ἐξέλιξη..., ἔνθ' ἀν., σσ. 145-51.
- 10. F.B.W. von Hermann, Staatswirthschaftliche Untersuchungen. München 1832 [ἀνατ. Düsseldorf: Wirtschaft und Finanzen, 1987], σ. 73, σημείωση. Τελευταῖα, δ G. Faccarello «Le legs de Turgot: Aspects de l'économie politique sensualiste de Condorcet à Roederer», σέ: G. Faccarello et Ph. Steiner, ἐπψ.., La Pensée Économique pendant la révolution Française. Grenoble: Presses Universitaires de Grenoble, 1990, σσ. 67-107, ἐδῶ σ. 98, ἔδείξε ὅτι ὁ Condorcet ἤδη ἀπο τό 1793 εἶγε χρησιμοποιήσει τά συμπεράσματα τοῦ Bernoulli. Πρόλ. Μ.-J.-A.-N. Caritat de Condorcet, «Sur l'impôt progressif», Journal d'Instruction Sociale, no 1, 1er Juin 1793, σσ. 11-24, ἀναδημ. σέ Μ.-J.-A.-N. Capital de Condorcet, Œuvres, vol. XII. Paris 1847, 566-572.

Πρίν ἀπό τό 1770 λαμβάνει χρήση τῆς μαθηματικῆς μεθόδου καί στή Σκωτία, ὅχι σέ ἐκτεταμένο ἐπίπεδο. Ὁ Fr. Hutcheson (1694-1746), δάσκαλος τοῦ Smith στό Πανεπιστήμιο τῆς Γλασκώδης χρησιμοποιεῖ μαθηματικούς συμδολισμούς καί ἐξισώσεις στή δεύτερη ἔκδοση τοῦ ἔργου του An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and Virtue (1726), καθώς καί στήν τρίτη (1729), ἐνῶ τά παραλείπει στήν τετάρ-

- τη (1738) καί πέμπτη (1753) ἔκδοση. R.D. Theocharis, The Development of Mathematical Economics. The Years of Transition: From Cournot to Jevons. London: Macmillan, 1993, σσ. 5-7. Ἑξισώσεις συναντοῦμε καί στόν ἄλλο Σκῶτο στοχαστή, σύγχρονο τοῦ Smith, τόν Sir James Steuart, A Dissertation upon the doctrine and principles of Money, applied to the German coin (1761), σέ: The Works political, metaphicical and chronological of Sir James Steuart, τόμ. V. London 1805 [ἀνατ. New York: A. Kelley, 1967, σσ. 171-265, ἐδῶ σσ. 192-94]. Η Βρετανική οἰκονομική φιλολογία δέν ἔχει νά ἐπιδείξει σημαντικές συνεισφορές στή μαθηματική οἰκονομική κατά τόν πρῶτο καιρό (μέχρι τό 1838). Πρόλ. Μ. Quddus and S. Rashid «Mathematics delayed? British Economics: 1730-1870», History of Economic Ideas VIII/2000/1, σσ. 39-75.
- 11. Γιά μιά συγκεντρωτική καταγραφή των ἔργων τοῦ Storch, πρβλ. H. Fr. von Storch, Cours d'économie politique, τόμ. VI (1815), ἀνατ. Hildesheim-Jürich-New York: Olms, 1997, Anhang III, σσ. 487-491.
- 12. Πρόλ. C. Baloglou, Die Vertreter der mathematischen Nationalökonomie in Deutschland zwischen 1838 und 1871. Πρόλογος Β. Priddat. Marburg: Metropolis, 1995, ἔργο μέ ποικίλες εὐμενεῖς κρίσεις καί θετικά σχόλια.
  - 13. C. Baloglou, Die Vertreter..., ἔνθ. ἀν., σσ. 240-41.
- 14. A.R.J. Turgot, Valeurs et monnaies, σέ: E. Daire, ὲ-πιμ., Oeuvres de Turgot. Paris: Guillaumin 1844, σσ. 75-93 καί Ρ.Δ. Θεοχάρη, Ἡ Ἐξέλιξη τῆς οἰκονομικῆς..., ἔνθ' ἀν., σσ. 209-17.
- 15. Τό ἔργο εἶχε χυχλοφορηθεῖ τό 1889 στήν Βιέννη. Ἡ ἔχδοση τοῦ Hayek ἀποτελεῖ οὐσιαστιχά τήν τρίτη κατά σειρά ἔχδοση τοῦ ἔργου στή γερμανιχή.
- 16. H.H. Gossen, Sviluppo delle leggi del commercio umano, μτφρ. Τ. Baggioti. Padova 1954. Πρόλ. τήν παρουσίσση τοῦ τόμου ἀπό τόν Α. Mahr, Zeitschrift für Nationalökonomie 15 (1956) 232.
- 17. H.H. Gossen, The Law of Human Relations and the Rules of Human Action Derived Therefrom, μτφρ. R.C. Blitz. Εἰσαγωγή καί Βιογραφικό σημείωμα ὑπό Ν. Georgescu-Roegen. Cambridge (MA): MIT Press.
- 18. H.H. Gossen, Entwickelung der Gesetze des menschlichen Verkehrs, und der daraus flieszenden Regeln fuer menschliches Handeln. Düsseldorf: Verlag Wirtschaft und Finanzen, 1987.
- 19. H.H. Gossen, Exposition des Lois de l'Échange et des Règles de l'Industrie qui s'en déduisent. Edited, introduced and annotated by J. can Daal, A. Jolink, J.-P. Potier and J.-M. Servet. Paris: Economica 1995. Πρέλ. τήν παρουσίαση τοῦ H.D. Kurz, σέ European Journal of the History of Economic Thought 4(3) (1997) 521-23.
- 20. J. Kautz, Theorie und Geschichte der Nationalökonomik. Erster Teil: Die Nationalökonomik als Wissenschaft. Wien 1858, σ. 9. Ἰδίου, Die geschichtliche Entwicklung der National—Oekonomik und ihrer Literatur. Wien 1860 [ἀνατ. Aalen 1970], σ. 704.
- 21. I.V. Vernadskir, Ocherki istorii politicheskoi economii. St. Petersburg 1858, ἀναφ. ὑπό R.S. Howey, A Bibliography of General Histories of Economics 1692-1975. Lawrence 1982, S. 39.
- 22. Γιά τόν «ἄγνωστο» μέχρι καί σήμερα αὐτό οἰκονομολόγο πρόλ. R.D. Theocharis, Early Developments..., ἔνθ' ἀν., σσ. 100-02. G. Homberg, Die Vertreter der mathematischen Nationalökonomie im deutschsprachigen Raum vor dem Erscheinen des Cournotschen Werkes (1838), διδ. διατριβή Freiburg 1971, σσ. 26-36. K. Brandt, Geschichte der deutschen Volkswirtschaftslehre, τόμ. 1ος. Freiburg: Haufe, 1992, σσ. 218-221. C. Baloglou, Die Vertreter der mathematischen..., ἔνθ' ἀν., σσ. 39-43 γιά τή σχέση Κτöncke-ν. Τhümen καί σσ. 78-79 γιά τήν ἀλγεδρική διατύπωση τῆς ποσοτικῆς θεωρίας τοῦ χρήματος.

## Κέννεθ Τζόν ΦΡΙΜΑΝ, Τά σχολεία στήν ἀρχαία Ἑλλάδα, μετάφραση ᾿Αλέξανδρος Κόντος, Ἐκδόσεις Δόμιος, ᾿Αθήνα 2001.

'Από τίς ἐκδόσεις ΔΟΜΙΟΣ κυκλοφορεῖ ἐδῶ καί λίγο καιρό ενα καινούργιο διδλίο μέ τόν τίτλο Τά σχολεῖα στήν ἀρχαία Ἑλλάδα. Πρόκειται γιά τό πρῶτο καί τελευταῖο ἔργο ένός νεαροῦ Βρετανοῦ πανεπιστημιακοῦ, τοῦ Κένεθ Τζόν Φρίμαν, δ δποῖος ἔφυγε τόσο πρόωρα ὥστε δέν μπόρεσε νά τελειώσει τό ἔργο του. Τά χειρόγραφά του άξιοποιήθηκαν ἀπό τούς δικούς του φίλους καί συγγενεῖς. Θπως προχύπτει χιόλας ἀπό τόν τίτλο, τό διδλίο ἀναφέρεται στήν παιδεία στήν 'Αρχαία Έλλάδα. Θά τά βρεῖ δ ἀναγνώστης ὅλα τά σχετικά διαδάζοντας τό διδλίο, άλλά ἀπό τώρα θά πρέπει νά ἐπισημάνουμε πώς μέ τόν ὅρο Παιδεία οί πρόγονοι ἐννοοῦσαν τή διαδικασία πού ἔκανε τόν νεαρό άλλά καί τόν ἐνήλικο Ελληνα - γιατί ή ἔννοια τῆς συνεχοῦς παιδείας ἐφαρμοζόταν ἀπό τότε στόν έλληνικό πολιτισμό – σωστό πολίτη, ίκανό νά ἀνταπεξέλθει στά καθήκοντά του ἀπέναντι στήν πόλη του ἀνάλογα μέ τό πολίτευμά της. Γιατί, ὅπως λέει ὁ ᾿Αριστοτέλης στά Πολιτικά του, τό όλιγαργικό πολίτευμα ἀπαιτεῖ όλιγαρχική παιδεία καί τό δημοκρατικό δημιουργεῖ δημοκρατική.

Ό Δημος, η Έχχλησία τοῦ Δήμου στήν ᾿Α-θήνα καί στίς περισσότερες έλληνικές πόλεις, η ᾿Απέλλα στή Σπάρτη, ηταν η ἐξουσία, θέσπιζε νόμους, ψήφιζε ἀποφάσεις. Τίς ἀποφάσεις τοῦ Δήμου τίς ἐκτελοῦσαν ἄρχοντες-πολίτες ἀναδειγμέ-

νοι μέ κλήρωση ἤ — σπανιότερα — μέ ἐκλογή. Πάντως οἱ ἄρχοντες-πολίτες εἶχαν, κατά κανόνα, θητεία μονοετή καί μή ἐπαναλήψιμη στό τέλος τῆς θητείας λογοδοτοῦσαν πάντα. Αὐτή ἡ ἀρχαία ἑλληνική πολιτική διαδικασία: πρός αὐτή ἀπέδλεπε ἡ Παιδεία τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων καί χάρη σ' αὐτή ἄνθησαν πολίτες καί πόλεις.

Τήν ἀρχαία έλληνική Παιδεία τή διέπουν οί ρήσεις «Φιλοχαλοῦμεν μετ' εὐτελείας χαί φιλοσοφοῦμεν ἄνευ μαλαχίας» καί «Νοῦς ύγιής ἐν σώματι ύγιεῖ». Ἡ ιδέα ἴσχυε καί γιά τή Σπάρτη, μέ τόν τρόπο της. Κι ἄς μήν τῆς ἀνήκει ἡ πρώτη ρήση. Οι ρήσεις αὐτές δέν κάνουν τίποτε ἄλλο ἀπό τό νά ἐφαρμόζουν τό διπλό στόχο τῆς Παιδείας πού - πιό συγκεκριμένα -  $\tilde{\eta}$ ταν νά κάνει τό νέο ἄνθρωπο ἀλλά καί τόν ἐνήλικο πολίτη ἱκανούς νά ύπερασπίζουν τό πολίτευμα τῆς πόλης του κατά κάθε ἐσωτερικῆς ἤ ἐξωτερικῆς ἐπιδουλῆς ἀπό κάποιο ἐπίδοξο τύραννο, σφετεριστή τῆς ἐξουσίας τοῦ  $\Delta$ ήμου  $\mathring{\eta}$  ἀπό κάποιο ξένο καταλυτή τῆς ἀνεξαρτησίας τῆς πόλης. Ὁ στόχος αὐτός ἐνέπνεε τούς Ελληνες καί τούς ἔδινε τή γνωστή ἀρχαία έλληνική ιδιαιτερότητα.

Ἡ Παιδεία στήν ᾿Αρχαία Ἑλλάδα δέν εἶχε σχέση μέ αὐτό πού ἀποκαλοῦμε σήμερα ἐπαγγελματική ἀποκατάσταση. Αὐτό τό τελευταῖο τό ὀνόμαζαν τέχνη ὄχι παιδεία. Ἡ Παιδεία εἶχε καθαρά πολιτικό καί μόνο νόημα.

Ό νεαρός δρετανός συγγραφέας μέ τήν εὐρυμάθειά του καί ὁ μεταφραστής μέ τά πλούσια σχόλιά του μέ τρόπο πολύ γλαφυρό μᾶς ἀναλύουν τό διπλό στόχο τῆς ἀρχαίας έλληνικῆς παιδείας.

Μελέτης Μελετόπουλος

## Εὐάνθης ΧΑΤΖΗΒΑΣΙΛΕΙΟΥ, Εἰσαγωγή στήν ἱστορία τοῦ μεταπολεμικοῦ κόσμου, Ἐκδόσεις Πατάκη, ᾿Αθήνα 2001.

Ὁ Εὐάνθης Χατζηβασιλείου γεννήθηκε τό 1966 στό Δοξάτο Δράμας. Τό 1992 ἀναγορεύθηκε διδάκτωρ Ἱστορίας τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Λονδίνου (London School of Economics). Εἶναι λέκτωρ τῆς Σύγχρονης Ἱστορίας στό Τμῆμα Ἱστορίας- ᾿Αρχαιολογίας τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν. Διευθύνει τήν σειρά «Νεώτερη καί Σύγχρονη Ἱστορία» τῶν ἐκδόσεων Πατάκη καί ἐπιμελήθηκε τήν ἔκδοση τοῦ 12τομου ἔργου «Κ. Καραμανλῆς: ᾿Αρχεῖο-γεγονότα καί κείμενα».

Τό διδλίο αὐτό φιλοδοξεῖ νά ἀποτελέσει μία δλοκληρωμένη εἰσαγωγή στή διεθνη πολιτική ίστορία τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου, ἀπό τό 1945 ἕως τή διάλυση τῆς Σοδιετικῆς Ένωσης τό 1991. Ἔχει διττό στόχο: ἀφενός νά προσφέρει ἐπαρκῆ πληροφόρηση γιά τά σημαντικότερα γεγονότα τῆς μεταπολεμικῆς ἐποχῆς καί ἀφετέρου (γιά ὅποιον ἐνδεχομένως ἐπιδιώκει πληρέστερη ἐνημέρωση σέ ἐπιμέρους ζητήματα) νά ἀποτελέσει τή ὅάση, τό σημεῖο ἐκκίνησης, γιά μία παρόμοια ἀναζήτηση.

Τό διδλίο ἀποτελεῖται ἀπό τρία μέρη, πού ἐξετάζουν, ἀντίστοιχα, τόν Ψυχρό Πόλεμο, τήν ἀποαποικιοποίηση καί τήν ἄνοδο τοῦ Τρίτου Κόσμου καί, τέλος, τήν εὐρωπαϊκή ἐνοποίηση. Ἔτσι, ἐξετάζονται γεγονότα ὅπως ἡ ἀγγλοσοδιετική «συμφωνία ποσοστῶν» τοῦ 1944 γιά τά Βαλκάνια, ἡ ἐπιβολή κομμουνιστικῶν καθεστώτων στήν ᾿Ανατολική Εὐρώπη, ἡ διαίρεση τῆς Γερμανίας, τό σχέδιο Μάρσαλ, ἡ ἴδρυση τοῦ ΝΑΤΟ, ὁ πόλεμος τῆς Κορέας, ἡ ἀνάπτυξη τῶν πυρηνικῶν

όπλοστασίων, ή κρίση τοῦ Σουέζ τοῦ 1956, ή σοδιετική εἰσδολή στήν Οὐγγαρία, ἡ κρίση τῆς Κούδας τοῦ 1962, ὁ πόλεμος τοῦ Βιετνάμ, οἱ πετρελαϊκές κρίσεις τοῦ 1973 καί 1979, τό ζήτημα τοῦ «πολέμου τῶν ἄστρων» ἡ ἄνοδος τοῦ Μ. Γχορμπατσώφ, δ πόλεμος τοῦ Κόλπου. Άκόμη, τό μεσανατολικό ζήτημα στίς διάφορες φάσεις του, ή πτώση τῶν ἀποικιακῶν αὐτοκρατοριῶν καί τά προβλήματα τοῦ Τρίτου Κόσμου (π.χ. ή οἰκονομική άδυναμία, οί κρίσεις τοῦ Κονγκό, τῆς Μπιάφρας καί τῆς Αἰθιοπίας, ἡ πτώση τῶν ρατσιστικῶν καθεστώτων στήν ᾿Αφρική), ἡ ἄνοδος τῆς Ίνδίας, τό κίνημα τῶν ᾿Αδεσμεύτων. Στό πεδίο τῆς εὐρωπαϊκῆς ένοποίησης, έξετάζονται θέματα όπως ή ἀνάπτυξη τῶν ἰδεῶν γιά ένοποίηση, ή δημιουργία τῆς ΕΟΚ καί ἡ σημαντική ἀρχική της ἐπιτυχία, ἡ κρίση στή δεκαετία τοῦ 1970, οἱ σχέσεις της μέ τίς ΗΠΑ, ή ἀναδίωση τῆς ένοποιητικής διαδικασίας στή δεκαετία του 1980, μέ τήν Ένιαία Εὐρωπαϊκή Πράξη καί τή Συνθήκη τοῦ Μάαστριχτ τοῦ 1991.

Συζητοῦνται, ἐπίσης, τά αἴτια σημαντικῶν φαινομένων τῆς διεθνοῦς ζωῆς (π.χ. τῆς ἀποαποικιοποίησης), παρουσιάζονται συνοπτικά οἱ σχολές τῆς διεθνοῦς διδλιογραφίας γιά ὁρισμένα κρίσιμα ζητήματα (π.χ. γιά τήν ἔναρξη τοῦ Ψυχροῦ Πολέμου), ἐνῶ παρεμβάλλονται καί ἀπόπειρες γιά τήν

ἀποτίμηση τῆς ἐπιρροῆς ἡγετιχῶν προσωπιχοτήτων: π.χ. Στάλιν, Κέννεντυ, Νίξον, Κίσινγχερ, Ντέ Γχώλ, Ρέηγχαν, Γχορμπατσώφ. Τέλος, γίνονται ἀναφορές καί στόν τρόπο μέ τόν ὁποῖο οἱ διεθνεῖς ἐξελίξεις ἐπηρέασαν τήν έλληνιχή ἱστορία. Ἔτσι, ἡ ἀνάλυση ἀποκτᾶ ἐπαφή μέ θέματα περισσότερο οἰχεῖα πρός τόν Ἕλληνα ἀναγνώστη, καί καταδειχνύεται ὁ δαθμός στόν ὁποῖο ἐπηρεάστηχε ἡ πορεία τῆς Ἑλλάδας ἀπό τήν ἐξέλιξη τῶν διεθνῶν ὑποθέσεων.

Ἡ μελέτη τῆς ἱστορίας τοῦ μεταπολεμικοῦ κόσμου ἔχει, ἐξάλλου, καί μία πρόσθετη διάσταση.

Ή διαρχής συμμετοχή τῆς Ἑλλάδας στά δρώμενα τῆς «μεταψυχροπολεμικῆς» ἐποχῆς —π.χ. ἡ θέση της στόν λεγόμενο «ἀνεπτυγμένο» κόσμο καί στήν Εὐρωπαϊκή Ἔνωση, τό ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον της γιά τίς ἐξελίξεις στήν ἄμεση γειτονιά της, τά Βαλκάνια καί τή Μέση ᾿Ανατολή — καθιστὰ ἐπιτακτική τήν πληροφόρηση, ὅχι μόνο ἐνός στενοῦ κύκλου εἰδικῶν ἐρευνητῶν, ἀλλά καί τῆς εὐρύτερης κοινῆς γνώμης, γιά τό πρόσφατο παρελθόν τῶν διεθνῶν σχέσεων.

Ή ἐπαρκής γνώση τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου εἶναι ἀπαραίτητη γιά τήν κατανόηση τῶν ἐξελίξεων πού σημειώνονται καί σήμερα.

Γιάννης Μαθιουδάκης

### Τζών Κέννεθ ΓΚΑΛΜΠΡΕΙΘ, Τό μεγάλο κράχ τοῦ 1929, Ἐκδόσεις Νέα Σύνορα - Α.Α. Λιβάνης, ᾿Αθήνα 2000.

#### Λίγα λόγια γιά τόν συγγραφέα

Ὁ Τζών Κέννεθ Γκαλμπρέιθ γεννήθηκε στό 'Οντάριο τοῦ Καναδᾶ τό 1908. Σπούδασε ἀρχικά στόν Καναδᾶ καί ἀργότερα στίς ΗΠΑ, ὅπου καί έγκαταστάθηκε δριστικά. Υπηρξε καθηγητής οἰκονομικών στή Σχολή Ἐμέριτους τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Χάρδαρντ τῶν ΗΠΑ, καθώς καί πρόεδρος τῆς 'Αμερικανικῆς "Ένωσης Οἰκονομολόγων καί τῆς ᾿Αμερικανικῆς ᾿Ακαδημίας Τεχνῶν καί Γραμμάτων. Μέ τά τρία πρῶτα διδλία του: Ὁ Άμερικανικός Καπιταλισμός, ή Κοινωνία τῆς Άφθονίας, Τό Νέο Βιομηχανικό Κράτος, ἔγινε γρήγορα διάσημος. Σήμερα θεωρεῖται ἀπό τούς κορυφαίους διανοητές τῆς ἐποχῆς μας. Έχει γράψει πολλά διδλία, πού ἔχουν μεταφραστεῖ σέ πολλές γλῶσσες, μερικά δέ καί στά έλληνικά. Στά ἔργα του, ἐκτός τῶν προαναφερθέντων, συμπεριλαμβάνονται: ή Οἰκονομία καί τό Δημόσιο, Ή Καλή Κοινωνία, Μιά Συνοπτική Ίστορία τῆς Οἰκονομιχῆς Εὐφορίας κ.ἄ.

#### Εἰσαγωγή

Τό Μεγάλο Κράχ τοῦ 1929 πρωτοεκδόθηκε τό 1955 (συνέπεσε μέ μιά ξαφνική πτώση τοῦ ἀμερικανικοῦ χρηματιστηρίου καί ἐπέσυρε ἀπειλές κατά τῆς ζωῆς τοῦ συγγραφέα) καί ἀπό τότε ἐπανεκδίδεται συνεχῶς τά τελευταῖα χρόνια. Τά συνεχῆ κερδοσκοπικά ἐπεισόδια πού σημειώνονται τακτικά ὄχι μόνο στίς ΗΠΑ ἀλλά καί σέ δλόκληρο τόν κόσμο, ἰδιαίτερα δέ στίς μέρες μας, τό καθιστοῦν πάντοτε ἐπίκαιρο.

Ό συγγραφέας στηρίχθηκε κυρίως στό γενικό καί οἰκονομικό τύπο τῆς ἐποχῆς καί γι' αὐτό δέν ὑπάρχει στό διδλίο συστηματική ἀναφορά στίς χρησιμοποιηθεῖσες πηγές.

Τό διδλίο περιλαμδάνει ἐννέα (9) κεφάλαια, τά δποῖα παρουσιάζονται κατωτέρω συνοπτικά.

### Κεφ. 1. "Οραμα καί ἀπεριόριστη ἐλπίδα καί αἰσιοδοξία

Στά τέλη τοῦ 1928 ὁ πρόεδρος Κούλιτζ ἀτένιζε τό μέλλον τῶν ΗΠΑ μέ αἰσιοδοξία. Ἡ χώρα σημείωνε τό ὑψηλότερο ρεκόρ ἐτῶν εὐημερίας μέσα σέ κλίνα ἐσωτερικῆς ἠρεμίας καί διεθνοῦς εἰρήνης. Χάρις στόν ἀκέραιο χαρακτήρα τοῦ λαοῦ,

οί δείχτες της διομηγανικής παραγωγής καί της άπασχόλησης ήταν ύψηλοί καί σημείωναν διαρκή ἄνοδο. Ἡ παραγωγή τῶν αὐτοκινήτων ἔφτανε τά 5.000.000, οί τιμές ἦταν σταθερές. Τά κέρδη τῶν ἐπιγειρήσεων αὐξάνονταν. Τίποτε δέν προμήνυε τή θύελλα πού θά ἐπαχολουθοῦσε. Καί ὅμως οἱ ἀγρότες δυστυχοῦσαν. Οἱ τιμές τῶν ἀγροτικῶν προϊόντων εἶχαν μειωθεῖ ἀπότομα, τό κόστος παραγωγῆς παρέμενε ύψηλό. Οἱ πλούσιοι γίνονταν πλουσιότεροι καί οί φτωχοί φτωχότεροι. Μήπως δ πρόεδρος ήταν ύπερβολικά αἰσιόδοξος καί ἐπιπόλαιος ἀναρωτήθηκαν πολλοί ἀπό τούς μεταγενέστερους ἐπιχριτές του. Μποροῦσε ἄραγε νά προδλέψει τήν καταστροφή πού ἐρχόταν; *Ὁ συγγρα*φέας άπλᾶ θεωρεῖ ὅτι τοῦ ἔλειπε τό ἀπαιτούμενο θάρρος καί ή διορατικότητα.

Ή ἄμετρη ἐπιθυμία τῶν ᾿Αμερικανῶν γιά γρήγορο πλουτισμό μέ τήν ἐλάχιστη φυσική προσπάθεια, πού εἶχε ἤδη ἐκδηλωθεῖ μέ τή σημειωθεῖσα ὑψηλή ἄνθηση καί κερδοσκοπία τῶν ἀκινήτων στή Φλόριντα — τή Ριβιέρα τῆς ᾿Αμερικῆς — στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ '20 (οἱ κερδοσκόποι πουλοῦσαν τή γῆ σέ τριπλάσια ἤ τετραπλάσια τιμή ἀπ' ὅτι τήν εἶχαν ἀγοράσει ἀπ' τούς ἀγρότες, πουλώντας τά προσύμφωνα πού εἶχαν συνάψει μέ αὐτούς), πού εἶχε ἀρχίσει νά ἐξαπλώνεται καί στό βορρᾶ, ἦταν κακό σημάδι. Δυό τυφῶνες πού συνέβησαν τό φθινόπωρο τοῦ 1926 ἦταν ἀρκετοί γιά νά διαλύσουν αὐτή τήν ἄνθηση τῆς Φλόριντα.

Οί τιμές τῶν μετοχῶν στό χρηματιστήριο σημείωναν σταθερή ἄνοδο μέχρι τό 1925. Στή διάρκεια τοῦ 1926 ἐμφανίστηκε ἔντονη πτώση, σχεδόν κατάρρευση. Στά τέλη τοῦ ἔτους ὅμως ἐπῆλθε ή ἀνάκαμψη καί τόν ἐπόμενο χρόνο ἄρχισε ή ἄνοδος, παρά τό κλείσιμο τοῦ ἐργοστασίου Φόρντ. Μακρά σειρά συναλλαγματικών κρίσεων στή Βρετανία καί τίς ἄλλες μεγάλες εὐρωπαϊκές χῶρες, δδήγησαν τό 1927 σέ μιά δεσμευτική συμφωνία ανάμεσα στίς ΗΠΑ, τή Βρετανία, τή Γαλλία καί τή Γερμανία γιά πολιτική φτηνοῦ χρήματος. Τό ἐπιτόχιο τῆς Τράπεζας τῆς Νέας Υόρκης μειώθηκε κατά μισή μονάδα (3,5%). Άγοράστηκαν σημαντικές ποσότητες κρατικών χρεογράφων, κι έτσι οί τράπεζες καί ίδιῶτες πού τά εἶχαν πουλήσει δρέθηκαν νά διαθέτουν άρκετά χρήματα. Τά κεφάλαια τά όποῖα κατέστησε διαθέσιμα ή Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ ἐπενδύθηκαν σέ κοινές μετοχές ἤ παρέμεναν διαθέσιμα γιά νά χρηματοδοτήσουν τήν άγορά κοινῶν μετοχῶν ἀπό ἄλλους. "Εχοντας κεφάλαια οί ἄνθρωποι δρμησαν στήν άγορά. ᾿Από τότε ἡ κατάσταση ξέφυγε ἀπό κάθε ἔλεγχο καί πολλοί θεώρησαν ὑπεύθυνη τήν Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ γιά τήν κερδοσκοπία καί τήν ἐπακολουθήσασα καταστροφή. Μερικοί μίλησαν καί γιά προσπάθεια χειραγώγησης τῆς ἀμερικανικής οἰκονομίας ἀπό τούς ξένους. Ὁ Χούδερ μάλιστα δέν δίστασε ν' ἀποκαλέσει — ἄδικα κατά τόν συγγραφέα — τόν διοικητή τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας τῶν ΗΠΑ ὡς πνευματικό παράρτημα τῆς Εὐρώπης γιατί μέ τήν πολιτική ἐπιτοκίων φτηνοῦ χρήματος πού ἀκολούθησε, δοήθησε τούς Εὐρωπαίους πού τότε πιέζονταν σκληρά. Ὁ συγγραφέας ὅμως θεωρεῖ ὅτι ἡ κατάσταση δέν ἦταν ἀκόμη ἐκτός ἐλέγχου, ἀλλ' ὅτι ἀπλᾶ δέν ὑπῆρχε προθυμία ἐλέγχου ἀπό μέρους τῶν ὑπευθύνων.

Άπό τήν ἄνοιξη τοῦ 1928 τό χρηματιστήριο τῶν ΗΠΑ ἄρχισε νά σημειώνει ὑπερβολική ἄνοδο. Ἡ ἀπότομη ἄνοδος τῶν μετοχῶν τῆς Radio Corporation of America καί τῆς General Motors προκάλεσαν μιά μεγάλη ἔκρηξη συναλλαγῶν ἄλλων μετοχῶν. Ἡ ἔκρηξη αὐτή ὀφειλόταν στούς ἰσχυρούς ἄνδρες τῆς αὐτοκινητοβιομηχανίας, τῆς βιομηχανίας χάλυβα καί τῆς βιομηχανίας τοῦ ραδιοφώνου μέ τούς ὁποίους εἶχαν ἐνωθεῖ πολλοί ἀπελπισμένοι ἐπαγγελματίες χρηματιστές.

Ή 12η Ἰουνίου ὑπῆρξε ὁρόσημο στήν ἱστορία τοῦ χρηματιστηρίου 5.000.000 μετοχές ἄλλαξαν χέρια καί γιά πρώτη φορά σημειώθηκε ἐντυπωσιακή πτώση. Τόν Αὖγουστο ὅμως σημειώθηκε πάλι ἀπότομη ἄνοδος. Οἱ ἐκλογές πλησίαζαν, ἀλλά ὁ κόσμος παρέμενε ἀτάραχος, βασιζόμενος στίς προδλέψεις τῶν εἰδικῶν ὅτι ἡ μεγάλη εὐημερία θά συνεχιζόταν. Ὁ συγγραφέας πιστεύει ὅτι οἱ εἰδικοί δὲν ἤξεραν καί ὅτι ἀπλᾶ πίστευαν ὅτι θά βοηθοῦσαν στό νά συνεχιστεῖ ἡ ὑπόψη εὐημερία.

Τίς ἐκλογές κέρδισαν οἱ Ρεπουμπλικάνοι μέ μεγάλη διαφορά καἱ ὁ Χούβερ ἔγινε πρόεδρος τῶν ΗΠΑ. "Όπως δήλωσε ἀργότερα στίς ἀναμνήσεις του, εἶχε ἀρχίσει ν' ἀνησυχεῖ ἀπό τό 1925 γιὰ τήν αὐξανόμενη κερδοσκοπία, πού πίστευε ὅτι ἦταν ἔγκλημα χειρότερο καἱ ἀπό φόνο. Ἡ ἐκλογή του ὅμως δέν προκάλεσε πανικό. ἀντίθετα πυροδότησε ἀκόμη πιό ἐντυπωσιακή ἄνοδο τῶν μετοχῶν (τήν 20ή Νοεμβρίου ὁ ὄγκος τῶν συναλλαγῶν ξεπέρασε τά 6.500.000 μετοχές), παρά τή σημαντική πτώση τῆς δης Δεκεμβρίου, καὶ φυσικά τήν κερδοσκοπία.

Ο συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ὁ ὄγχος τῶν δανείων τῶν χρηματιστῶν, μέ ἐνέχυρο τά χρεόγραφα — τά ἀποκαλούμενα δάνεια ὄψεως ἤ δάνεια ἐπιστρεπτέα σέ πρώτη ζήτηση — εἶναι καλός δείκτης τοῦ ὄγκου τῆς κερδοσκοπίας. Πράγματι μέ βάση αὐτόν τόν δείκτη, ἡ κερδοσκοπία ἀνερχόταν ταγύτατα τό 1928. Ἔτσι τά ὑπόψη δάνεια πού ἀνέρχονταν σέ 3,5 δίς δολάρια στά τέλη τοῦ '27, σ' ἔνα χρόνο ἔφτασαν τά 6 δίς δολάρια. Χιλιάδες ἄνθρωποι ἔσπευδαν νά ἀγοράσουν μετοχές μέ δάνεια πού χορηγοῦνταν μέ ἐνέχυρο χρεόγραφα. Ἡ ρευστοποίηση τῶν χρεογράφων στά τέλη τοῦ 1928 ἀπέδιδε 12%. Ἔνας ποταμός χρυσοῦ ἄρχι-

σε νά ἐκβάλλει στή Γουόλ Στρίτ. Μερικές ἐται-ρεῖες ἀποφάσισαν κι αὐτές ἀντί νά παράγουν ἀγαθά νά χρηματοδοτοῦν τήν κερδοσκοπία. Πολύ περισσότερες ἄρχισαν νά δανείζουν τό πλεόνασμά τους σέ κεφάλαια στή Γουόλ Στρίτ. Οἱ τράπεζες τῆς Νέας Ύόρκης ἔγιναν μεσίτες. Δανείζονταν χρήματα ἀπό τήν Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ μέ ἐπιτόκιο 5% καί τά ξαναδάνειζαν ὡς δάνεια ὅψεως μέ ἐπιτόκιο 12%. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι αὐτή ἦταν ἡ πιό κερδοσκοπική ἀγοραπωλησία (arbitrage) ὅλων τῶν ἐποχῶν.

#### Κεφ. 2. Κάτι ἔπρεπε νά γίνει;

Ό συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι τό 1929 θά ἦταν μιά ξεχωριστή χρονιά ἀπλά γιατί σύμφωνα μέ τό νόμο τῶν πιθανοτήτων θά τελείωνε κάποτε ἡ κερδοσκοπική ἄνθηση. "Όταν θά ἐξαντλοῦνταν ἡ προσφορά τῶν ἀγοραστῶν πού προσδοκοῦσαν αὕξηση τιμῶν, οἱ τιμές θά σταματοῦσαν νά ἀνεβαίνουν, ἡ ἰδιοκτησία χρεογράφων μέσω δανείων δέν θά εἶχε πιά νόημα καί ὅλοι θά ἔσπευδαν νά πουλήσουν. Τό χρηματιστήριο θά ἔπεφτε ἀπότομα, θά ἔσκαζε σαν μπαλόνι. "Έτσι πιθανῶς τό δίλημμα ἐκείνων πού ἔνιωθαν τί συνέβαινε στίς ἀρχές τοῦ 1929 ἦταν ἡ ἐπιλογή ἀνάμεσα σέ μιά ἄμεση καί σχεδιασμένη κατάρρευση καί μιά σοβαρότερη μεταγενέστερη καταστροφή.

Οἱ ὑπεύθυνοι γιὰ τήν ἐπιλογή αὐτή ἦταν ὁ πρόεδρος τῶν ΗΠΑ, ὁ ὑπουργός Οἰκονομικῶν, τό Δ.Σ. τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας τῶν ΗΠΑ καί ἡ διοίκηση τῆς Τράπεζας τῆς Νέας Ὑόρκης. Στά τέλη τῆς θητείας του ὁ πρόεδρος Κούλιτζ παρατηροῦσε ὅτι τὰ πράγματα ἦταν ἀπολύτως ὑγιἡ καί ὅτι οἱ μετοχές ἦταν φτηνές στίς τρέχουσες τιμές. Τόσον αὐτός ὅμως ὅσον καί ὁ ἀρμόδιος ὑπουργός παρέμεναν ἀδρανεῖς. Τό δὲ ΔΣ τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας των ΗΠΑ χαρακτηριζόταν ἀπό ἐκπληκική ἀνικανότητα. Ὅσο γιὰ τἡν ἡγεσία τῆς Τράπεζας τῆς Νέας Ὑόρκης, ἄν καί πιό σθεναρή, δὲν ἀνησύχησε ἰδιαίτερα γιατί οἱ προσπάθειες καθησύχασης προέρχονταν ἀπό ἀνθρώπους πού κατεῖχαν ὑψηλές θέσεις καί κερδοσκοποῦσαν χοντρά.

Ή Κεντριχή Τράπεζα τῶν ΗΠΑ ἦταν ἀνίσχυρη νά ἐλέγξει τήν κατάσταση, πού θά μποροῦσε κατά τόν συγγραφέα νά ἐλεγχθεῖ εἶτε μέ ἀγοραπωλησίες κρατιῶν χρεογράφων στήν ἀνοικτή ἀγορά, εἶτε μέ μεταβολές τοῦ ἐπιτοκίου. Ἔτσι ἡ Κεντρική Τράπεζα θά συγκέντρωνε στά ταμεῖα της τά μετρητά πού καταβάλλονταν γιά ἀγορά χρεογράφων, ἀντί νά μείνουν στίς ἐμπορικές τράπεζες πού θά τά δάνειζαν στόν κόσμο γιά ἀγορά μετοχῶν. Ὅμως τό 1929 ἀφενός ἡ Κεντρική Τράπεζα διέθετε μικρά ἀποθέματα κρατικῶν χρεογράφων (εἶχε πουλήσει σημαντικές ποσότητες τό 1928) καί ἀφετέρου τό Δ.Σ. της ἦταν ἀπρόθυμο

γιά μιά τέτοια δραστική συμπεριφορά. Πωλήσεις λίγων έκατομμυρίων στίς άρχές τοῦ 1929 εἶχαν ἀσήμαντα ἀποτελέσματα.

Τό ἄλλο ὅπλο τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας ἦταν τό ἐπιτόκιο μέ τό ὁποῖο δάνειζε τίς ἐμπορικές τράπεζες. Μιά δραστική αὔξησή του ἀπό τό 5% πού ἦταν στίς ἀρχές τοῦ '29 θά καθιστοῦσε μή κερδοφόρο τόν δανεισμό γιά τίς ἐμπορικές τράπεζες καί κατά συνέπεια θά περιόριζε τήν κερδοσκοπία. Τό Φεβρουάριο τοῦ '29 ἡ Τράπεζα τῆς Νέας Υόρκης πρότεινε τήν αὔξηση τοῦ ὑπόψη ἐπιτοκίου κατά μία μονάδα γιά τήν ἀναχαίτιση τῆς κερδοσκοπίας. Ἡ Κεντρική Τράπεζα ὅμως μέ τόν πρόεδρο Χούβερ ἀντέτειναν ὅτι μιά τέτοια πράξη δέν θά εἶχε νόημα γιατί οἱ ἐμπορικές τράπεζες θά μετακυλοῦσαν μιά τέτοια αὔξηση στούς ἐπιχειρηματίες πού ἔπαιρναν δάνεια. Ἔτσι, τό ὑπόψη ἐπιτόκιο παρέμεινε ἀμετάβλητο μέχρι τό τέλος τοῦ καλοκαιριοῦ.

Ή ροή κεφαλαίων ἀπό έταιρεῖες καί ἰδιῶτες στό χρηματιστήριο, πού στίς ἀρχές τοῦ '29 ἔφτανε στό ὕψος τῶν τραπεζικῶν δανείων, προσέφερε μιά ἀκόμη δικαιολογία στήν Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ γιά ἀδράνεια.

Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ἡ ὑπόψη Τράπεζα θά μποροῦσε νά ζητήσει ἐξουσιοδότηση ἀπό τό Κογκρέσο γιά ἀπαγόρευση συναλλαγῶν σέ χρεόγραφα μέ δάνεια πού χορηγοῦνταν μέ ἐνεχυρίαση τῶν χρεογράφων καί δρισμό ὑποχρεωτικῶν περιθωρίων δηλαδή ιδίων μετρητῶν πλήν τοῦ δανείου (κάτι πού ἔγινε τελικά τό 1934 ὅταν παρουσιάστηκε κίνδυνος νά ξαναζωντανέψει ή κερδοσκοπία). Τό περιθώριο αὐτό δέν ἦταν χαμηλό τό 1929. Οί περισσότεροι χρηματιστές ἀπαιτοῦσαν ἀπό τούς πελάτες τους τήν καταδολή μετρητῶν γιά τό 45-50% τῆς ἀξίας τῶν ὑπό ἀγορά μετοχῶν.  $^{\circ}O$  συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι μιά αὔξηση τοῦ ποσοστοῦ αὐτοῦ π.γ. στό 75% θά σταματοῦσε ἀπότομα τήν κερδοσκοπική ἄνθηση. Θ' άρκοῦσε ἀκόμη καί μιά ἀποφασιστική καταγγελία τῶν κερδοσκόπων καί τῆς κερδοσκοπίας ἀπό ἄνθρωπο ύψηλοῦ κύρους. Οί ύπεύθυνοι δμως προτιμοῦσαν νά σιωποῦν καί ή κερδοσκοπική ἄνθηση συνεχιζόταν.

Η εἴδηση αὔξησης τοῦ τραπεζιχοῦ ἐπιτοχίου κατά μία μονάδα ἀπό μέρους τῆς Τράπεζας τῆς ᾿Αγγλίας, προχαλεῖ ἀπότομη πτώση στό ἀμεριχανιχό χρηματιστήριο, ἄν καί στή συνέχεια ἡ ἀγορά ἀνακάμπτει. Τό Δ.Σ. τῆς Κεντριχῆς Τράπεζας τῶν ΗΠΑ στίς 7 Φεβρουαρίου προειδοποιεῖ τό κοινό γιά ἐνδεχόμενη λήψη διορθωτιχῶν μέτρων πρός περιορισμό τῆς κερδοσκοπίας. Ὁ συγγραφέας χαρακτηρίζει τήν ὑπόψη ἀνακοίνωση ὡς διστακτιχή καί ἀπτά πανιχόβλητη. Κατ' αὐτόν ἡ ὑπόψη Τράπεζα δέν ἤθελε νά ἐλέγξει τήν κερδοσκοπία, ἀλλά νά ἀποτινάξει τήν εὐθύνη πού ἡ ἴδια εἶχε γιά τήν κερδοσκοπία πού ἀναπτυσσόταν.

Ή νευρικότητα τῆς ἀγορᾶς ἔγινε ιδιαίτερα αίσθητή τόν Μάρτιο μόλις ανέλαδε τήν προεδρία δ Χούβερ. Τό  $\Delta.\Sigma.$  τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας ἄρχισε νά συνεδριάζει καθημερινά, χωρίς ὅμως ν' ἀνακοινώνει δτιδήποτε. Μερικές ἐμπορικές τράπεζες φοδούμενες τή λήψη αὐστηρῶν μέτρων ἀπό μέρους τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας ἄρχισαν νά περικόπτουν τά δάνεια, ἐνῶ τό ἐπιτόχιο δανείων πρός τούς χρηματιστές ἀνῆλθε στό 14%. Ένα κύμα φόδου σάρωσε τό χρηματιστήριο. Τό κοινό ἄρχισε νά πουλάει μετοχές. Πάνω ἀπό 8 έχ. μετοχές ἄλλαξαν χέρια στό χρηματιστήριο τῆς Νέας Υόρκης. Οἱ τιμές κατρακυλοῦσαν καί μαζί καί ὁ διομηχανικός δείκτης. Οι χρηματιστές ἄρχισαν νά ζητοῦν ἀπό τούς κερδοσκόπους τήν ἄμεση καταδολή σέ μετρητά ένός μεγαλύτερου περιθωρίου γιά τά χρεόγραφα πού εἶχαν ἀγοράσει μέ δάνεια. Στίς 26 Μαρτίου τό ἐπιτόχιο τῶν δανείων ὄψεως ἔφτασε τό 20%. Ὁ συγγραφέας πιστεύει ὅτι ἄν οί ἀρχές εἶχαν παραμείνει σταθερές στήν πρόθεσή τους νά διατηρήσουν τή στενότητα προσφορᾶς κεφαλαίων στήν ἀγορά, ἐκείνη ἡ ἡμέρα θά ἦταν τό τέλος. Ἡ παρέμβαση ὅμως τοῦ Μίτσελ, Διευθυντή τῆς Τράπεζας τῆς Νέας Υόρκης, ὅτι ἡ τράπεζα National City Bank θά δάνειζε τά ἀναγκαῖα κεφάλαια γιά ν' ἀποφευχθεῖ ἡ ρευστοποίηση, ἔσωσε τήν κατάσταση. Ἡ ὑπόψη τράπεζα δανείστηκε ἀπό τήν Τράπεζα τῆς Νέας Υόρκης γιά νά κάνει αὐτό, γιά τό ὁποῖο προειδοποιοῦσε ἡ Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ. Τόσο ὁ Μίτσελ, ὅσο καί ἡ Κεντρική Τράπεζα δέχτηκαν σκληρή κριτική.

Τόν Αὔγουστο τό ΔΣ τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας αὔξησε τελικά τό ἐπιτόκιο στό 6%. Ἡ αὔξηση αὐτή ὅμως συνέπεσε μέ ἄλλα ἀντίθετα μέτρα καί ἔτσι δέν εἶχε αἶσθητή συνέπεια γιά τό χρηματιστήριο. Παράλληλα, οἱ τραπεζίτες τῆς Νέας Ὑρκης διαδεδαίωναν τόν πρόεδρο Χούδερ ὅτι ἡ κατάσταση ἦταν ὑγιής. Ἐκεῖνος ἀπό τήν πλευρά του θεωροῦσε ὅτι ἡ πρωταρχική εὐθύνη γιά τή ρύθμιση τοῦ Χρηματιστηρίου τῆς Νέας Ὑόρκης ἀνῆκε στόν κυδερνήτη της Φραγκλίνο Ρούσδελτ. Ὁ τελευταῖος προτίμησε νά μήν ἀναμιχθεῖ. Ἔτσι, ἐλεύθερο ἀπό κάθε κυδερνητική παρέμδαση, τό χρηματιστήριο δάδιζε πρός τήν καταστροφή.

#### Κεφ. 3. Τήν Goldman Sachs ἐμπιστευόμαστε

Στήν περίοδο αὐτή τῆς εὐημερίας, οἱ ἄνθρωποι πού ὁραματίζονταν ἀχόμη μεγαλύτερη εὐημερία γιά πάντα, φρόντιζαν νά εἶναι καλά ἐφοδιασμένοι μέ κεφάλαια σέ διομηχανικές ἐγκαταστάσεις καί μέ κεφάλαια κίνησης. Ἦταν ἡ ἐποχή τῆς ἐνοποίησης καί συγχώνευσης τῶν ἑταιρειῶν, πού ἀπαιτοῦσε νέα κεφάλαια καί νέα ἔκδοση μετοχῶν γιά τήν ἀπόκτησή τους. Ἦταν ἡ ἐποχή τῶν ἑ-

ταιρειῶν holding στόν τομέα τῆς κοινῆς ἀφέλειας, οἱ ὁποῖες ἀποκτοῦσαν τόν ἔλεγχο τῶν ϐιομηχανικῶν ἢ ἐμπορικῶν ἑταιρειῶν. Στόν τομέα τῶν τροφίμων, τῶν καταστημάτων λιανικῆς πώλησης, τῶν πολυκαταστημάτων, τοῦ κινηματογράφου κ.λπ., τό ἐργαλεῖο τῆς συγχώνευσης ἦταν οἱ άλυσίδες ἐπιχειρήσεων.

Ή δημόσια ζήτηση γιά κοινές μετοχές ίκανοποιήθηκε περισσότερο μέ τούς δργανισμούς ή τίς έταιρεῖες ἐπενδύσεων. Έτσι ὁ ὄγκος τῶν μετοχῶν μιᾶς έταιρείας στά χέρια τῶν μετόχων δέν ἀντιστοιχούσε στόν όγχο τῶν πραγματικῶν περιουσιαχών στοιχείων τῆς έταιρείας, ἀλλά μποροῦσε νά εἶναι πολλαπλάσιος. Κατά συνέπεια αὐξήθηκαν οί έταιρεῖες πού ἀναλάμβαναν τή διάθεση τῶν μετοχῶν, καθώς καί οἱ μετοχές πού διατίθενταν γιά συναλλαγές στά χρηματιστήρια. Οἱ μετοχές πού ἦταν στήν κατοχή κάποιων αὐξήθηκαν, γιατί οἱ ἑταιρεῖες ἐπενδύσεων πουλοῦσαν περισσότερες μετοχές ἀπ' ὅσες ἀγόραζαν. Ἡ διαφορά πήγαινε σέ δάνεια ὄψεως, σέ ἀχίνητα ἤ στά ταμεῖα τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων. Οἱ τελευταῖες ἀρνοῦνταν νά ἀποκαλύπτουν τίς μετοχές τίς δποῖες κατεῖχαν. Τό 1929 οι υπόψη έταιρεῖες εἶχαν αὐξηθεῖ κατά ἕντεκα φορές σέ σχέση μέ τίς ἀρχές τοῦ 1927, ἐνῶ τά συνολικά περιουσιακά στοιχεῖα τους ξεπερνοῦσαν τά 8 δίς δολάρια. Τράπεζες ἐπενδύσεων, ἐμπορικές τράπεζες, χρηματιστηριακές έταιρεῖες, χρηματιστές, ἀσχολοῦνταν μέ τή δημιουργία έταιρειῶν ἐπενδύσεων. Ἡ δημιουργία μιᾶς τέτοιας έταιρείας δέν ήταν χωρίς ανταμοιδή. Ἡ έταιρεία πού χρηματοδοτοῦσε τή δημιουργία της ἔχανε συνήθως συμδόλαιο διεύθυνσης μέ τή θυγατρική της. Ο χρηματοδότης διηύθυνε τήν έταιρεία ἐπενδύσεων, ἐπένδυε τά κεφάλαιά της καί ἔπαιρνε μιά ἀμοιδή στή δάση ένός ποσοστοῦ ἐπί τοῦ κεφαλαίου ἤ ἐπί τῶν κερδῶν. Ἄν ὁ χρηματοδότης ἦταν χρηματιστηριακή έταιρεία, ἔπαιρνε προμήθειες γιά τήν ἀγορά καί πώληση χρεογράφων γιά τήν έταιρεία ἐπενδύσεων. Πολλοί χρηματοδότες ἦταν τράπεζες ἐπενδύσεων, πού κατασκεύαζαν μετοχές καί τίς ἔφερναν στήν ἀγορά.

"Όπως προαναφέρθηκε, ή άξία τῶν χρεογράφων τῆς ἐταιρείας ἐπενδύσεων ἦταν σημαντικά μεγαλύτερη, πολλές φορές διπλάσια, ἀπό τήν ἰδιοκτησία τῆς ἑταιρείας. Αὐτή ἡ διαφορά μεταξύ τῆς χρηματιστηριακῆς ἀξίας τῆς ἐταιρείας ἐπενδύσεων καί τῆς πραγματικῆς ἀξίας τοῦ χαρτοφυλακίου της ἦταν ἡ ἀξία τήν ὁποίαν ἔδινε μιά κοινότητα γεμάτη θαυμασμό στίς ἐπαγγελματικές χρηματοπιστωτικές γνώσεις, δεξιότητες καί ἱκανότητες χειρισμοῦ. Τό 1929, οἱ ἐταιρεῖες αὐτές εἶχαν ἐπίγνωση τῆς φήμης τους γιά παντογνωσία, καθώς καί τῆς σημασίας πού εἶχε ἡ φήμη τους αὐτή καί φρόντιζαν νά τή διευρύνουν. Ἦταν ἡ χρυ-

σή ἐποχή γιά τούς «προφέσορες», πού οἱ ὑπόψη ἑταιρεῖες φρόντιζαν νά ἔχουν ὡς διευθυντές ἤ συμδούλους. Ἔτσι καθώς προχωροῦσε τό 1929, ἦταν 
σαφές ὅτι ὅλο καί περισσότεροι νέοι ἐπενδυτές στό 
χρηματιστήριο βασίζονταν στή διάνοια καί στήν ἐπιστήμη τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων. Μερικοί ὡστόσο προειδοποιοῦσαν ὅτι ἡ ἀτιμία, ἡ ἀπροσεξία, ἡ ἀνικανότητα καί ἡ ἀπληστία ἦταν μεταξύ τῶν 
συνηθισμένων μειονεκτημάτων τοῦ νέου ἐπιχειρηματικοῦ κλάδου.

Ένα ἄλλο μαγικό ἐργαλεῖο τῶν ὑπόψη ἑται-ρειῶν ἦταν ἡ κεφαλαιϊκή δοσοληψία. Αὐτή πραγματοποιοῦνταν μέ τήν ἔκδοση ὁμολόγων — προνομιούχων ἤ κοινῶν μετοχῶν — γιά τήν ἀγορά, περισσότερο ἤ λιγότερο ἀποκλειστικά, ἐνός χαρτοφυλακίου κοινῶν μετοχῶν. Τό μεγαλύτερο μέρος ἤ τό σύνολο τῶν κερδῶν ἀπό τίς ἀνερχόμενες ἀξίες τοῦ χαρτοφυλακίου ἐπικεντρωνόταν στήν κοινή μετοχή τῆς ἑταιρείας ἐπενδύσεων, πού κατά συνέπεια ἀνερχόταν ἐκπληκτικά. Τό 1929, οἱ ἑταιρεῖες ἐπενδύσεων αὔξαναν κατά γεωμετρική πρόοδο, δηλ. ἡ μητρική δημιουργοῦσε μιά θυγατρική (ἀπό τά κεφαλαιϊκά κέρδη τῆς κεφαλαιϊκῆς δοσοληψίας), ἐκείνη δεύτερη θυγατρική, στή συνέχεια τρίτη κ.ο.κ.

Ἡ πιό δραματική προώθηση έταιρείας ἐπενδύσεων ἐκείνη τή χρονιά ἦταν αὐτή τῆς Goldman Sachs. Ἡ ὑπόψη ἐταιρεία ἐμφανίστηκε ἀργά στόν χῶρο τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων, δημιουργώντας τήν Goldman Sachs Trading Corporation, ἀρχική ἐπιχείρησή της σ' αὐτό τόν τομέα, στίς 4 Δεκεμδρίου 1928. Ἡ ἀρχική ἔκδοση μετοχῶν τῆς τελευταίας ήταν ενα έχατομμύριο μετοχές, πού άγοράστηκαν ὅλες ἀπό τήν Goldman Sachs ἀντί 100.000.000 δολαρίων, ήτοι 100 δολάρια ἀνά μετοχή. Κατόπιν τό 90% πουλήθηκε στό κοινό έναντι 104 δολαρίων ἀνά μετοχή. Ἡ Goldman Sachs διατήρησε τόν ἔλεγχο τῆς Goldman Sachs Trading Corporation μέσω έταίρων στό ΔΣ της καί μέ βάση ένός συμβολαίου διαχείρισης. Δυό μῆνες ἀργότερα ἡ ὑπόψη ἐταιρεία πούλησε μερικές ακόμη μετοχές στό κοινό καί στίς 21 Φεβρουαρίου συγχωνεύτηκε μέ μιά ἄλλη έταιρεία ἐπενδύσεων, τή Financial & Industrial Securities Corporation. Τά περιουσιακά στοιγεῖα τῆς νέας έταιρείας πού προέχυψε ἀπό τή συγχώνευση ἄξιζαν 235.000.000 δολάρια, δηλ. ἀντανακλοῦσαν κέρδη πάνω ἀπό 100% μέσα σέ τρεῖς μῆνες. Στίς 26 Ἰουλίου ή Goldman Sachs Trading Corporation μαζί μέ κάποιον ἄλλον ἐπενδυτή ἐγκαινίασαν τή Shenandoah Corporation. Ἡ νέα ἐταιρία ἐξέδωσε 5.000.000 τεμάχια μετοχῶν ἀξίας 102.500.000δολαρίων, ἀπό τά ὁποῖα ἡ Goldman Sachs Trading Corporation πῆρε 2.000.000 τεμάχια. Ἡ τιμή ἔκδοσης τῆς μετοχῆς ἦταν 17,5 δολάρια καί ἔφτασε στά 36 δολάρια.

Στίς 20 Αὐγούστου ή Shenandoah ίδρυσε τήν Blue Ridge Corporation μέ κεφάλαιο 142.000.000 δολαρίων. Τήν ίδια ήμέρα ή Goldman Sachs Trading Corporation ἐξαγόρασε τήν Pacific American Associates, ίδιοχτήτρια μιᾶς μεγάλης ἐμπορικῆς τράπεζας, τῆς American Trust Company. Τήν 1η Αὐγούστου δημιουργήθηκαν ή Anglo-American Shares καί ή American Insuranstocis Corporation. 'Ακολούθησαν ἄλλες ἕξι έταιρεῖες. Ἡ ταυτόχρονη σχεδόν προώθηση τῶν Shenandoah καί BLue Ridge Corporation ἐμφανιζόταν ώς δ κολοφώνας τῶν οἰκονομικῶν δραστηριοτήτων τῆς ἐποχῆς. Ὁ συγγραφέας τό θεωρεῖ ώς άδηφάγο παραφροσύνη ή ώς ήρωϊκή τρέλα.

#### Κεφ. 4. Τό λυκόφως τῆς αὐταπάτης

Εχεῖνο τό καλοκαίρι (1929) οἱ τιμές τῶν μετοχῶν ἀνέβαιναν συνεχῶς, τό ἔδιο καί ὁ βιομηχανικός δείκτης. Ὁ ἄγκος τῶν συναλλαγῶν ἦταν σταθερά μεγάλος καί στό Χρηματιστήριο τῆς Νέας Υόρκης κυμαινόταν μεταξύ 4 καί δ έκατομμυρίων μετοχῶν. Παρ' ὅλα αὐτά οἱ συναλλαγές τοῦ ὑπόψη χρηματιστηρίου δέν ἦταν πιά καλός δείκτης τοῦ συνολικοῦ ἐνδιαφέροντος γιά τήν κερδοσκοπία στά χρεόγραφα. Πολλές νέες καί συναρπαστικές μετοχές ἐταιρειῶν ὅπως τῶν προαναφερθέντων Shenandoah καί Blue Ridge Corporation δέν ἦταν εἰσηγμένες στό ὑπόψη χρηματιστήριο. Τό 1929 τό ὑπόψη χρηματιστήριο εἶχε τό 61% τῶν συναλλαγῶν.

"Οσο ανέδαιναν οί τιμές τῶν κοινῶν μετοχῶν, τόσο αὐξανόταν τρομακτικά ή κερδοσκοπία. "Έτσι τό καλοκαίρι ἐκεῖνο τά δάνεια τῶν χρηματιστῶν αὐξάνονταν μέ ρυθμό 400.000.000 δολαρίων τό μήνα, φτάνοντας στό τέλος τοῦ καλοκαιριοῦ πάνω ἀπό 7 δίς συνολικά. Τά μισά ἀπ' αὐτά εἶχαν δώσει έταιρεῖες καί ιδιῶτες, στό ἐσωτερικό καί ἐξωτερικό, πού ἐπωφελοῦνταν ἀπό τό ἐξαιρετικό ποσοστό ἀπόδοσης τοῦ χρήματος (συνήθως 7-12%) πού πρόσφερε ή Νέα Υόρκη. Λογικοί καί ύπεύθυνοι πολιτικοί καθώς καί είδήμονες δέν ἐπέκριναν τήν αὔξηση τῶν δανείων σέ χρηματιστές, άλλά ἀσχοῦσαν ἔντονη χριτιχή σ' ἐκείνους πού προέβλεπαν τό κράχ λέγοντας ὅτι ὑπονόμευαν τήν έμπιστοσύνη. Ὁ οἰκονομικός τύπος τῆς ἐποχῆς ἐπίσης ἀναστατωνόταν. Δέν ἦταν δύσκολο νά πειστεῖ τό κοινό ὅτι τό χρηματιστήριο ἦταν ὑγιές καί ακόμη δέν μιλούσε κανείς για προδοσία. Οί «προφέσορες» δέν ἔβλεπαν καμμιά προοπτική σοβαρῆς υφεσης. Οι τραπεζίτες έμφανίζονταν έπίσης άρκετά αἰσιόδοξοι. Ὁ συγγραφέας βέβαια πιστεύει ὅτι ή στάση αὐτή τῶν τραπεζιτῶν ἦταν σκόπιμη γιατί πολλές ἐμπορικές τράπεζες εἶχαν ὀργανώσει θυγατρικές έταιρεῖες ἐπενδύσεων πού πουλοῦσαν μετοχές καί δμόλογα στό κοινό. Έτσι οί τραπεζίτες

κερδοσκοποῦσαν χοντρά γιά δικό τους λογαριασμό. Οἱ λίγοι σκεπτικιστές πού ἐμφανίστηκαν στόν τραπεζικό χῶρο χαρακτηρίζονταν ὡς ξεπερασμένοι. Στόν Τύπο ὑπῆρχε μιά σημαντική μειοψηφία σκεπτικιστῶν μέ προεξάρχοντα τούς New York Times.

Τό καλοκαίρι τοῦ 1929 τό χρηματιστήριο δέν κυριαρχοῦσε μόνο στίς εἰδήσεις. Όλη ἡ καλή κοινωνία τῆς ἐποχῆς, οἱ ἐπιστήμονες ἀσχολοῦνταν μέ αὐτό. Τό χρηματιστήριο κυριαρχοῦσε στή ζωή τῶν ᾿Αμερικανῶν. Βέβαια ἡ μεγάλη πλειοψηφία τοῦ λαοῦ (ἐργάτες, ἀγρότες, ὑπάλληλοι) ἀγνοοῦσε τό χρηματιστήριο. Μιά μεταγενέστερη ἔρευνα τῆς Γερουσίας ἔδειξε ὅτι περί τό 1,5 έκατομμύρια ἄτομα σέ σύνολο 120 έκατομμυρίων εἶχαν ἐμπλακεῖ στήν κερδοσκοπία χρεογράφων.

Ήταν μιά περίοδος ὅπου χυριαρχοῦσαν οί δραστηριότητες τῶν συνασπισμῶν καί τῶν κοινοπραξιῶν γιά τόν ἔλεγγο τῶν τιμῶν τῶν μετοχῶν, δηλ. ή γειραγώγηση. Οἱ ἄνθρωποι δέν πίστευαν ὅτι τούς μαδοῦσαν γιατί ἔβγαζαν λεφτά, οἱ διαγειριστές ὅμως τῶν κερδοσκοπικῶν συνασπισμῶν ἔδγαζαν περισσότερα. Ἡ ύπηρεσία μετάδοσης τῶν τιμῶν τῶν χρεογράφων λειτουργοῦσε τώρα σ' ἐθνική κλίμακα καί μέ μιά τοπική τηλεφωνική κλήση μποροῦσε κανείς νά ἔχει τίς τελευταῖες τρέχουσες τιμές σχεδόν ἀπό παντοῦ. Υπῆρχε ἀκόμη καί διατλαντική χρηματιστηριακή ύπηρεσία. 'Ανώνυμος ποιητής τῆς ἐποχῆς λοιδωροῦσε τά γραφεῖα τῶν χρηματιστῶν πάνω σέ πλοῖα. Στίς 3 Σεπτεμβρίου οἱ πωλήσεις στό Χρηματιστήριο τῆς Νέας Υόρκης ἔφτασαν τά 4,4 έκατομ. μετοχές. Τό επιτόχιο τῶν δανείων ὄψεως ἦταν 9%, τό τραπεζικό ἐπιτόκιο γιά δάνεια μ' ἐνέχυρο χρεόγραφα ύψηλης φερεγγυότητας ήταν 6.5%, έν $\tilde{\omega}$  τό έπιτόκιο στήν Τράπεζα τῆς Νέας Υόρκης ἦταν 6%. Τά δάνεια τῶν χρηματιστῶν ἔφτασαν τά 137.000.000 δολάρια μέσα σέ μιά έβδομάδα. Οί ἐμπορικές τράπεζες δανείζονταν μαζικά ἀπό τήν Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ. Ἡ ροή χρυσοῦ ἀπό τό ἐξωτερικό στή Νέα Υόρκη συνεχιζόταν σέ μεγάλο δαθμό. Τό χρηματιστήριο ήταν ισχυρό καί μέ καλές προοπτικές σύμφωνα μέ είδικούς ἀναλυτές. Στίς 5 Σεπτεμβρίου ἐπῆλθε πτώση. Ὁ διομηχανικός δείκτης τῶν New York Times ἔπεσε κατά 10 μονάδες καί πολλές ἐπιμέρους μετοχές πολύ περισσότερο. Ὁ ὄγκος τῶν συναλλαγῶν ανηλθε σέ 5,5 έκατομμύρια μετοχές στό Χρηματιστήριο τῆς Νέας Υόρκης, καθώς οἱ ἄνθρωποι προσπαθούσαν νά ξεφορτωθούν τίς μετοχές. Μιλώντας στήν Ἐτήσια Ἐθνική Ἐπιχειρηματική Συνέλευση δ στατιστιχολόγος Ρότζερ Μπάμπσον εἶπε ὅτι ἔρχεται τό κράχ. Μίλησε γιά κλείσιμο ἐργοστασίων, γιά ἀπολύσεις καί σοδαρή οἰκονομική ύφεση. Ἡ Γουόλ Στρίτ καί ὁ οἰκονομικός τύπος τῆς ἐποχῆς τόν κατήγγειλαν ἔντονα. Οἱ χρηματιστηριακοί οἶκοι μίλησαν γιά σύντομες ἐλαφρές κάμψεις πού δέν θά εἶχαν σχέση μέ κράχ. Τό χρηματιστήριο ἀνέκαμψε τήν Παρασκευή καί ἔμεινε σταθερό τό Σάββατο. Ὁ κόσμος ἔμοιαζε νά ἔχει ξεπεράσει τό φόβο του. Ὅμως τήν ἐπόμενη ἑβδομάδα οἱ τιμές ἄρχισαν νά ξαναπέφτουν. Τά σκαμπανεβάσματα συνεχίστηκαν. Τό τέλος εἶχε ἔρθει προειδοποιοῦσαν οἱ New York Times. Δέν ἦταν ὅμως ἀχόμη ὁρατό. Νέες ἐταιρεῖες ἐπενδύσεων ἱδρύονταν, περισσότεροι κερδοσκόποι συνέρρεαν στό χρηματιστήριο καί τά δάνεια τῶν χρηματιστῶν αυξάνονταν κατακόρυφα.

#### Κεφ. 5. Τό κράχ

Ὁ συγγραφέας πιστεύει ὅτι τό χρηματιστήριο εἶναι ἕνας καθρέφτης πού δίνει τήν εἰκόνα τῆς 6ασικής ή θεμελιώδους οἰχονομικής κατάστασης. Πράγματι τό 1929 ἦταν δύσκολη χρονιά γιά τήν οἰκονομία. Οἱ δεῖκτες διομηχανικῆς καί ἐργοστασιαχῆς παραγωγῆς εἶχαν ἀρχίσει νά πέφτουν. Ἡ παραγωγή χάλυδα ἔπεφτε, τό ἴδιο καί ή κατασκευή κατοικιῶν. Παρ' ὅλη ὅμως τή σταθερή καθοδική τάση τῶν τιμῶν στό χρηματιστήριο πού σημειωνόταν τόν Σεπτέμδριο καί τόν 'Οκτώδριο, ό Μίτσελ δήλωνε ὅτι ἡ διομηχανική κατάσταση τῶν ΗΠΑ εἶναι ἀπόλυτα ὑγιής, ἐνῶ ὁ καθηγητής Φίσερ μιλοῦσε γιά μιά πολύ ύψηλότερη ἄνοδο πού θά ἐρχόταν σέ λίγους μῆνες. Τήν Κυριακή 20 'Οκτωδρίου τά νέα γιά τό χρηματιστήριο στούς New York Times ἦταν πρωτοσέλιδο. Οἱ μετοχές ἔπεφταν, κύμα πωλήσεων καταπόντιζε τό χρηματιστήριο. Τό τέλος ἐρχόταν. Καμμιά ὅμως ἄμεση ἑξήγηση γιά τήν πτώση δέν δινόταν. Ἡ πλειονότητα τοῦ Τύπου ὅμως ὑποστήριζε ὅτι τά χειρότερα εἶχαν περάσει καί ὅτι ἀπό τήν ἑπομένη κιόλας θά ἄρχιζε ή ὀργανωμένη στήριξη τοῦ χρηματιστηρίου.

Τή Δευτέρα 21 'Οκτωβρίου οἱ πωλήσεις μετοχῶν ἔφτασαν συνολικά τά 6 έκατομμύρια τεμάχια. Πρός τό τέλος ὅμως τῆς ἡμέρας σημειώθηκε ἀνάκαμψη, ἐνῶ ἡ Τρίτη ἔφερε μιά κάπως ἀσταθή ἄνοδο. Οἱ εἰδικοί ἐξακολουθοῦσαν νά αἰσιοδοξοῦν καί μόνο ὁ Μπάμπσον συνιστοῦσε τήν πώληση τῶν μετοχῶν καί τήν ἀγορά χρυσοῦ. Τήν Τετάρτη 23 Όκτωβρίου ύπῆρξαν μεγάλες ἀπώλειες. Ἡ ὑστέρηση καταγραφῆς τῶν συναλλαγῶν ἀπό τά μηχανήματα καταγραφής τῶν τιμῶν τῶν μετοχῶν ἐπέτεινε τήν ἀδεδαιότητα. Πάλι ὅμως μιλοῦσαν γιά ὀργανωμένη στήριξη τοῦ χρηματιστηρίου πού θά ἄρχιζε ἀπό τήν ἑπόμενη μέρα. Τήν Πέμπτη 24 'Οκτωβρίου ἄρχισε δ πανικός. Πάνω άπό 12 έκατομμύρια μετοχές ἄλλαξαν χέρια. Οί τιμές κατρακύλισαν τρομακτικά. "Ολοι ξεπουλοῦσαν. Πλήθη συγκεντρώθηκαν έξω ἀπό τά γραφεῖα

τῶν χρηματιστηριακῶν έταιρειῶν τῆς Νέας Υόρκης. Ἡ ἀστυνομία προσπαθοῦσε νά κρατήσει τήν τάξη. Οἱ μετοχές πουλιοῦνταν σχεδόν δωρεάν. Τά χρηματιστήρια τοῦ Σικάγου καί τοῦ Μπάφαλο ἔκλεισαν καί ἄρχισε ἕνα κῦμα αὐτοκτονιῶν.  $\Sigma$ τίς 12 το μεσημέρι οι ύπεύθυνοι τραπεζίτες συσκέφτηκαν καί ἀποφάσισαν μ' ἕνα συνασπισμό κεφαλαίων νά στηρίξουν τό χρηματιστήριο. Οἱ τιμές σταθεροποιήθηκαν ἀμέσως καί ἄρχισαν νά ἀνεδαίνουν. Τό μηχάνημα δμως μετάδοσης τῶν τιμῶν τῶν μετοχῶν ἦταν ὧρες πίσω καί ἔτσι πολλοί παρατηρητές ἀπογοητεύτηκαν. Οἱ ἐκπρόσωποι τῶν χρηματιστῶν ἀνακοίνωσαν ὅτι τό χρηματιστήριο ήταν θεμελιακά ύγιές καί ὅτι τό χειρότερο εἶχε περάσει. Τήν Παρασκευή καί τό Σάββατο οἱ τιμές συνολικά παρέμειναν σταθερές καί δλοι ἔνιωσαν άσφαλεῖς, θεωρώντας ὅτι οἱ ἰσχυρότερες τράπεζες τῆς χώρας εἶχαν καταφέρει ν' ἀποτρέψουν τό μοιραῖο. Ὁ πρόεδρος Χούβερ μίλησε γιά τήν ύγιή καί εὐημεροῦσα βάση τῆς παραγωγῆς καί διανομῆς έμπορευμάτων. Όλοι πίστεψαν ὅτι ἡ κερδοσκοπία μποροῦσε νά ξαναρχίσει. Ὁ Τύπος ἔκανε αἰσιόδοξες προδλέψεις. Τή Δευτέρα ὅμως θ' ἄρχιζε ἡ πραγματική καταστροφή.

#### Κεφ. 6. Τά πράγματα γίνονται σοδαρότερα

Στά 112 χρόνια τῆς ζωῆς του τό Χρηματιστήριο τῆς Νέας Υόρκης εἶχε γνωρίσει μερικές δύσκολες μέρες. Τό ιδιαίτερο γνώρισμα ὅμως τοῦ μεγάλου χράχ τοῦ '29 ἦταν ὅτι τά πράγματα συνέχισαν νά χειροτερεύουν. Οἱ κερδοσκόποι ἔχαναν δλα τά χρήματά τους γιατί δέν μποροῦσαν ν' ἀνταποχριθοῦν στίς διαρχεῖς ἀπαιτήσεις γιά κατάθεση συμπληρωματικοῦ περιθωρίου (δηλαδή χρηματικές ἐγγυήσεις σέ ρευστό). Ἡ Δευτέρα 28 Ὁκτωδρίου ήταν ή πρώτη μέρα πού ἄρχισε ν' ἀποκαλύπτεται ή ἐπ' ἄπειρον διαδικασία τῆς ἀνόδου καί τῆς πτώσης τῆς τιμῆς τῶν χρεογράφων. Πάνω ἀπό 9 έκατομμύρια μετοχές ἄλλαξαν χέρια καί οί ἀπώλειες ἦταν πολύ σοδαρές. Ἡ καθυστέρηση μετάδοσης τῶν τιμῶν ἄφησε τούς πάντες σέ ἄγνοια. Ἡ στάση τῶν τραπεζιτῶν ἦταν νά ὑπάρξει τάξη στό χρηματιστήριο καί ὄχι νά προστατεύσουν τά χέρδη ή νά διατηρήσουν δποιοδήποτε συγκεκριμένο ἐπίπεδο τιμῶν. Εἶχαν ἀντιληφθεῖ ὅτι καμμιά στήριξη δέν μποροῦσε ν' ἀντιμετωπίσει τήν κατάρρευση καί άπλά έξέταζαν πῶς θά ἀναιροῦσαν τή δέσμευσή τους γιά στήριξη τοῦ χρηματιστηρίου χωρίς ν' αὐξήσουν τήν ἀναταραχή τοῦ κοινοῦ. "Ετσι ἀποφάσισαν ν' ἀφήσουν τίς τιμές νά πέσουν. Ἡ Τρίτη 29 Ὀκτωβρίου ἦταν ἡ πιό καταστροφική μέρα. Οἱ πωλήσεις ἔφτασαν τά 16,4 έκατομμύρια καί ὁ διομηχανικός δείκτης τῶν New York Times ἔπεσε τόσο πολύ πού χάθηκαν ὅλα τά κέρδη τῆς χρονιᾶς. Εὐτυχῶς πού ὑπῆρξε μιά μικρή ἄνοδος τῶν τιμῶν μέ τό κλείσιμο. Οἱ αἴθουσες συναλλαγῶν τῶν χρηματιστηρίων ἄδειασαν ξαφνικά. Οι τραπεζίτες ἀρνήθηκαν ὅτι ρευστοποιοῦσαν χρεόγραφα καί συνέχισαν νά δηλώνουν δτι θά ἐξακολουθοῦσαν μέ συνεργασία νά στηρίζουν τό χρηματιστήριο. Κανείς ὅμως δέν ἤλπιζε πιά σέ τίποτε καί οἱ τραπεζίτες ἔχασαν τό κύρος τους. Οί έταιρεῖες καί οί τράπεζες ἐκτός πόλης πού ἀπολάμδαναν ἐπιτόχιο τουλάγιστον 10% ἄργισαν ν' ἀποσύρουν τά χρήματά τους ἀπ' τή Γουόλ Στρίτ καί ὁ ὄγκος τῶν δανείων τῶν χρηματιστῶν ἔπεσε περισσότερο ἀπό 1 δίς δολάρια. Εὐτυχῶς οἱ τράπεζες τῆς Νέας Υόρκης κάλυψαν τό κενό καί τήν πρώτη ἔδδομάδα τῆς κρίσης αὔξησαν τά δάνειά τους κατά 1 δίς δολάρια περίπου. 'Αλλιῶς οἱ μετοχές θά εἶχαν ξεπουληθεῖ ὅσο-ὅσο.

Τότε τέθηκε ή σκέψη τό Χρηματιστήριο νά κλείσει γιά κάποιο διάστημα, ὥστε νά ἠρεμήσουν τά πνεύματα καί ν' ἀποκατασταθοῦν τό κουράγιο κι ή ἐλπίδα. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι τά χρεόγραφα θά μεταβάλλονταν ἀμέσως σ' ἕνα παγωμένο περιουσιακό στοιχεῖο καί ἀργά ἤ γρήγορα θ' ἀναπτυσσόταν ἕνα νέο χρηματιστήριο πεζοδρομίου. Τελικά οἱ ὑπεύθυνοι ἀποφάσισαν νά μείνει ἀνοιχτό, άλλά μέ μερικές είδικές ἀργίες καί κατόπιν νά συνεχίσει μέ μειωμένο ωράριο. Τήν Τετάρτη 30 'Οκτωβρίου οἱ μετοχές ἀνέβηκαν πολύ σάν ἀπό θαῦμα καί δ πρόεδρος Χούδερ δήλωνε ὅτι ἡ θεμελιώδης οἰχονομική δραστηριότητα τῆς χώρας ἦταν ύγιής. Ὁ Ροχφέλερ ἐπιδεδαίωνε τή δήλωση τοῦ προέδρου καί δήλωνε ὅτι ἀγόραζε ὑγιεῖς κοινές μετοχές. Τήν έπόμενη μέρα 31 Όκτωβρίου ή άγορά εἶχε πάλι καλά κέρδη. Οἱ ἀπαιτήσεις γιά κατάθεση συμπληρωματικοῦ περιθωρίου εἶχαν περικοπεῖ ἤδη στό 25%. Οἱ δέ τράπεζες τοῦ συστήματος τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας τῶν ΗΠΑ μείωσαν τό ἐπιτόκιο ἀπό 6 σέ 5% καί προγώρησαν σέ μαζικές ἀγορές δμολόγων στήν ἀνοικτή ἀγορά γιά νά ύπάρξει ἀφθονία προσφορᾶς κεφαλαίων γιά δανεισμό μέ χαμηλό ἐπιτόχιο γιά ν' ἀπελευθερωθεῖ ή προσφορά πιστώσεων. Ή κερδοσκοπική ἄνθηση εἶχε καταρρεύσει. Μ' αὐτούς τούς καλούς οἰωνούς τό χρηματιστήριο ἔμεινε κλειστό τίς τρεῖς ἑπόμενες μέρες. Οι αὐτοχινητοδιομηχανίες General Motors & Ford Motor Corporations δήλωναν ὅτι ή οἰκονομία ἦταν ὑγιής. Τό Σαββατοκύριακο ὅμως ήταν χρόνος περισυλλογής καί προέκυψε ἀπαισιοδοξία καί ἀπόφαση τοῦ κοινοῦ γιά πωλήσεις. "Ετσι ἄρχισαν μαζικές ρευστοποιήσεις. "Ολοι ζητοῦσαν πάρα πολλά χρήματα ἐπειγόντως. Πολλοί μή μπορώντας ν' ἀνταποκριθοῦν στίς εἰδοποιήσεις γιά κατάθεση συμπληρωματικοῦ περιθωρίου ἄρχισαν νά ρευστοποιοῦν τά καλά χρεόγραφά τους, ἀφοῦ τά χρεόγραφα τῶν ἑταιρειῶν ἐπένδυσης δέν ἐξασφάλιζαν καλές τιμές. Έτσι οί κακές μετοχές

συμπαρέσυραν σέ κάθοδο καί τίς καλές πού προσφέρονταν στήν ἀγορά γιά ξεπούλημα σέ ἀφύσικο ὄγκο. Οἱ ἑταιρεῖες ἐπενδύσεων ἄρχισαν νά καταρρέουν. Ἡ πτώση τῆς Blue Risge συμπαρέσυρε σέ πτώση τή Shenandoah κι ἐκείνη τήν Goldman Sachs Trading Corporation. Οἱ ἑταιρεῖες ἐπενδύσεων ἄρχισαν ν' ἀγοράζουν τίς δικές τους ἄχρηστες μετοχές. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ἐπέλεξαν τόν ταχύτερο θάνατο.

Τήν Τρίτη 5 Νοεμβρίου τό χρηματιστήριο παρέμεινε κλειστό λόγω των δημοτικών εκλογών καί ξανάνοιξε τήν Τετάρτη μέ μιά ἄλλη διολίσθηση. Ή κατάρρευση ἐπεκτάθηκε καί στά χρηματιστήρια των ἐμπορευμάτων. Έτσι τό βαμβάκι καί ὁ χάλυβας σημείωσαν σημαντική πτώση. Τήν Πέμπτη σημειώθηκε μικρή ἀνάκαμψη καί τήν Παρασκευή μικρή πτώση. ᾿Ακολούθησε ε̈να ἀκόμη Σαββατοκύριακο περισυλλογής. Τή Δευτέρα 11 Νοεμβρίου ἡρθε μιά ἀκόμη δραστική κατάρρευση. Τό ἴδιο συνέβη καί τίς ἐπόμενες δυο μέρες. Ἡ όργανωμένη στήριξη εἶχε ἀποτύχει καί οἱ ὀργανωμένες προσπάθειες καθησύχασης ἐγκαταλείφθηκαν.

#### Κεφ. 7. Τά ἐπακόλουθα (Α΄)

Στίς ΗΠΑ τό χύμα αὐτοχτονιῶν πού ἀχολούθησε τό χράχ τοῦ χρηματιστηρίου εἶναι μέρος τοῦ μύθου γιά τό 1929, γιατί στήν πραγματιχότητα δέν ὑπῆρξε τέτοιο χῦμα. Ἐκεῖνες τίς μέρες λίγοι ἄνθρωποι αὐτοχτόνησαν πηδώντας ἀπό χάποιο ψηλό παράθυρο. Κάποιοι ἄλλοι αὐτοπυρπολήθηχαν ἤ αὐτοχτόνησαν μέ γχάζι. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ὁ Τύπος χαί τό χοινό άρπάχτηχαν ἀπό αὐτές τίς αὐτοχτονίες γιά νά δείξουν ὅτι οἱ ἄνθρωποι ἀντιδροῦσαν ἀναλόγως στή δυστυχία τους.

'Από πολλές ἀπόψεις, οἱ ἐπιπτώσεις πού τό κράχ εἶχε στίς καταχρήσεις ἦταν πιό σημαντικές άπ' ὅτι στίς αὐτοκτονίες. Ἡ κερδοσκοπική ἄνθηση ἔφερε τή νέα ἀκαταμάχητη ἀνάγκη κεφαλαίων γιά νά παίξει κανείς στό χρηματιστήριο ή νά άνταποκριθεῖ στίς είδοποιήσεις γιά κατάθεση συμπληρωματικοῦ περιθωρίου. Έτσι ἐπιτάχυνε τό ρυθμό αὔξησης τῶν καταχρήσεων, τό δέ κράχ αὔξησε σέ τεράστιο δαθμό τό ποσοστό ανακάλυψής τους. Μιά έδδομάδα μετά τό κράχ οἰ ἐκθέσεις γιά ύπαλλήλους πού εἶχαν ἀμελήσει τά καθήκοντά τους ἦταν καθημερινό συμβάν. Ἦταν πολύ πιό συνηθισμένο ἀπό τίς αὐτοχτονίες. Τά ποσά ἦταν μεγάλα καί μικρά καί ἀνταποκρίσεις γιά τέτοια συμδάντα ἔρχονταν ἀπό παντοῦ. Ἡ πιό θεαματική κατάχρηση τῆς περιόδου ἦταν ἡ λεηλασία τῆς Union Industrial Bank στό Μίτσιγκαν. Στήν ἀρχή ή κατάχρηση γινόταν ἀπό ἀτομική πρωτοδουλία. Έτσι κάποια ἀνώτερα στελέχη τῆς τράπεζας ἄρχισαν νά σφετερίζονται κεφάλαια τῆς τράπεζας.

Βαθμιαία, ὅταν ὁ καθένας ἔμαθε τίς καταχρήσεις τῶν ἄλλων καί ἐπειδή δέν μποροῦσαν νά ἀλληλοεκτεθοῦν, συνεργάστηκαν, δημιουργώντας μιά καλά δργανωμένη κοινοπραξία. Τά δπεξαιρεθέντα κεφάλαια εἶχαν κατατεθεῖ στήν τράπεζα γιά νά χορηγοῦνται ως δάνεια ὄψεως στή Νέα Υόρκη. Τά χρήματα ἀποστέλλονταν κανονικά στή Νέα Υόρκη, ἀλλά ἀνακαλοῦνταν ἀμέσως, ἐνῶ οἱ καταχωρήσεις σνέχιζαν νά δείχνουν ὅτι τά χρήματα ἦταν έκεῖ. Κατόπιν, τά χρήματα ἐπέστρεφαν ξανά στή Νέα Υόρκη καί τοποθετοῦνταν σέ μετοχές. Κατόπιν, προέδησαν σέ ἀκάλυπτες προθεσμιακές πωλήσεις (δηλαδή πώληση χρεογράφων τά όποῖα δέν ἔχει στή διάθεσή του ὁ πωλητής κατά τή σύναψη τῆς σχετικῆς συμφωνίας, ἀκριδῶς ἐπειδή ἡ παράδοση τῶν χρεογράφων εἶναι μελλοντική ὁ πωλητής ποντάρει δτι θά μπορέσει νά τά ἀγοράσει σέ χαμηλότερη τιμή ἀποχομίζοντας κέρδος ἀπό τήν διαφορά μεταξύ τῆς συμφωνηθείσας τιμῆς καί τῆς χαμηλότερης τιμῆς). Πρίν ἀπό τό κράχ ἡ δμάδα ύποχρεώθηκε ν' άγοράσει χρεόγραφα, προσδοκώντας περαιτέρω ἄνοδο τιμῶν. Έτσι τό κράχ σήμανε τήν καταδίκη τους. Κάθε έβδομάδα στή διάρκεια τοῦ φθινοπώρου, ἀποκαλύπτονταν ὅλο καί περισσότερα τέτοια περιστατικά.

Στά μέσα Νοεμβρίου 1929 τό χρηματιστήριο σταμάτησε νά πέφτει — τουλάχιστον γιά ενα διάστημα. Τό χαμηλότερο σημεῖο ἦταν ἡ Τετάρτη 13 Νοεμβρίου. Τόν ὑπόλοιπο Νοέμβριο καί τό Δεκέμβριο, ή πορεία τοῦ χρηματιστηρίου ήταν μέτρια άνοδική. Έγινε μιά τελευταία προσπάθεια καθησύχασης. Μέρος της ήταν ή ἀναγγελία τοῦ Χρηματιστηρίου τῆς Νέας Υόρκης ὅτι διεξαγόταν ἔρευνα γιά τίς ἀκάλυπτες προθεσμιακές πωλήσεις. 'Από τήν ἔρευνα ὅμως δέν προέχυψε τίποτα. Ὁ πρόεδρος Χούβερ ἔκανε μιά πιό σημαντική προσπάθεια καθησύχασης. Δέν μποροῦσε πιά νά εἶναι ἀδιάφορος γιά τήν τύχη τοῦ χρηματιστηρίου, ἐνῶ οί τιμές τῶν ἐμπορευμάτων, ἡ παραγωγή αὐτοκινήτων καί χάλυδα, ή έξόρυξη ἄνθρακα ἔπεφταν. Ὁ γενικός δείκτης διομηχανικῆς παραγωγῆς ἔπεφτε πολύ ταχύτερα ἀπ' ὅτι στή μεγάλη μεταπολεμιχή υφεση του 1920-21. Οι πωλήσεις ἐπίσης τῶν καταναλωτικῶν ἀγαθῶν καί ιδιαίτερα τῶν πιό άκριδῶν ἐμπορευμάτων ἔπεφταν. Ὁ Χούδερ άνήγγειλε περικοπή φόρων. Ὁ φορολογικός συντελεστής ἀτόμων καί έταιρειῶν περικόπηκε κατά μιά δλόκληρη ποσοστιαία μονάδα. Σέ σύσκεψη μέ τούς ύπεύθυνους οἰκονομικούς παράγοντες τῆς χώρας δ πρόεδρος ζήτησε ἀπ' αὐτούς νά ρίξουν στή μάχη τά οἰκονομικά ἀποθέματα. Ὁ Χούδερ δμως ήταν έχθρικός πρός δποιαδήποτε κυδερνητική δράση μεγάλης κλίμακας γιά τήν ἀντιμετώπιση τῆς ὕφεσης. Τούς τρεῖς πρώτους μῆνες τοῦ 1930, τό χρηματιστήριο ἐπέδειξε οὐσιαστική ἀνάκαμψη. Τόν Ἰούνιο σημειώθηκε ἄλλη μιά μεγάλη πρώτη. Στή συνέχεια, μέ λίγες ἐξαιρέσεις, τό χρηματιστήριο ἔπεφτε συνεχῶς μέχρι τόν Ἰούνιο τοῦ 1932. Ὠστόσο οἱ ἀξίες τῶν βασικῶν μετοχῶν εἶχαν διατηρηθεῖ συγκριτικά καλά, ὄχι ὅμως καί τῶν μετοχῶν τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων.

#### Κεφ. 8. Τά ἐπακόλουθα (Β΄)

Τό κράχ κατέστρεψε τή ζωή πολλῶν έκατοντάδων γιλιάδων 'Αμερικανών. "Ομως, μεταξύ τών διακεκριμένων ἀνθρώπων, ή χειρότερη καταστροφή άφοροῦσε τή φήμη τους. Έτσι π.χ. οί καθηγητές οἰχονομίας τοῦ Χάρβαρντ ἔπαψαν νά προβλέπουν τό μέλλον καί κατά τόν συγγραφέα ξανάγιναν ταπεινόφρονες. Οὶ δυό μεγάλες τράπεζες τῆς Νέας Υόρκης, ή Chase καί ή National City, ὑπέφεραν σοδαρά ἀπό τά ἐπακόλουθα τοῦ κράχ. Οἱ δυό αὐτές τράπεζες ξεσήκωσαν γενική ἐπίκριση ἐναντίον τῶν τραπεζιτῶν τῆς Νέας Υόρκης. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ἡ πιό σημαντιχή ἀτυχία τῶν δύο ὑπόψη τραπεζων ήταν ὅτι ἐκείνη τήν ἐποχή ἐπικεφαλῆς τους ήταν έξαιρετικά ίκανοί κερδοσκόποι τοῦ χρηματιστηρίου. "Ετσι δ ἐπικεφαλής τῆς National City συνελήφθη καί τοῦ ἀπαγγέλθηκε κατηγορία φοροδιαφυγής φόρου εἰσοδήματος, ὅμως ἀθωώθηκε. Ἔρευνες τῆς Γερουσίας τό 1933 καί τό 1934 ἔδειξαν ὅτι ἡ φοροαποφυγή εἶχε ὁδηγήσει ἄτομα μέ μεγάλη ὑπόληψη σέ ἐξαιρετικά μεγάλες οἰκονομικές δοσολοψίες μέ τίς συζύγους τους.

Τό χρηματιστήριο μέ τίς ύποσχέσεις του γιά εὔκολο πλουτισμό εἶχε δδηγήσει καλούς, ἄν καί ὅ-χι πολύ συνετούς, ἀνθρώπους στό χαμό. Οἱ παράλογες διακυμάνσεις τοῦ χρηματιστηρίου ἐπηρέαζαν τίς τιμές τῶν ἀγροτικῶν προϊόντων καί τίς ἀξίες τῆς γῆς, καθώς καί τήν ἀνανέωση γραμματίων καί ὑποθηκῶν. Τή δεκαετία τοῦ '30 ἡ Γουδλ Στρίτ εἶχε πολλούς ἐχθρούς. Ὑπῆρχαν μερικοί σοσιαλιστές καί κομμουνιστές πού τήν ἔδλεπαν ὡς ἀκρόπολη τοῦ καπιταλισμοῦ, πού ἔπρεπε νά κατεδαφιστεῖ.

Ἡ ἀναζήτηση στό χρηματιστήριο ένός πραγματικά ἀχρείου ἀνθρώπου ἄρχισε τόν ᾿Απρίλιο τοῦ 1932. Τό καθῆκον ἀνέλαδε ἡ Ἐπιτροπή Τραπεζῶν καί Νομίσματος τῆς Γερουσίας. Ἡ ἔρευνα ὅμως συνολικά δέν ἀπέφερε σημαντικά ἀποτελέσματα. Τό ἴδιο ἄκαρπη ἦταν καί ἡ ἔρευνα γιά τούς περίφημους κερδοσκόπους πού καθοδηγοῦσαν τήν ἀγορά. Ἔτσι δέν ἀποκαλύφθηκε καμμιά κατάφωρη ἀχρειότητα ὁποιουδήποτε εἴδους στό χρηματιστήριο, γιά νά χρησιμεύσει ὡς τό σύμβολο τοῦ κακοῦ.

Η χυβέρνηση τελικά ἀναγκάστηκε τό 1933 νά βγάλει νόμο γιά τά χρεόγραφα καί τό 1934 νόμο γιά τό χρηματιστήριο ἀξιῶν. Μέ τούς νόμους αὐτούς ἀπαιτεῖτο ἡ πλήρης δημοσιοποίηση γιά τήν

ἔκδοση νέων χρεογράφων, οί συναλλαγές μέ βάση έμπιστευτικές πληροφορίες καί οἱ ἀκάλυπτες προθεσμιακές πωλήσεις τέθηκαν ἐκτός νόμου. Δόθηκε έξουσία στήν Κεντρική Τράπεζα τῶν ΗΠΑ νά καθορίζει συγκεκριμένα περιθώρια καί ἄν ἦταν ἀναγκαῖο, αὐτά μποροῦσαν νά δρίζονται στό 100%, ώστε νά έξαλείφονται έντελῶς οἱ συναλλαγές μέ δάνειο ἐνεχυρίαση χρεογράφων. Ἡ συγκρότηση κερδοσκοπικών συνασπισμών, οί είκονικές άγοραπωλησίες χρεογράφων, ή διάδοση πληροφοριών γιά τίς τιμές τους, οί ἐμφανῶς ψευδεῖς πληροφορίες καί τά τεχνάσματα γιά τή διόγκωση τῆς τιμῆς δρισμένων χρεογράφων ή γιά τή χειραγώγηση τοῦ χρηματιστηρίου ἀπαγορεύτηκαν. Οἱ ἐμπορικές τράπεζες διαχωρίστηκαν ἀπό τίς θυγατρικές έταιρεῖες ἐπενδύσεων. Ὁλα τά χρηματιστήρια τέθηκαν ύπό δημόσια ρύθμιση καί καθιερώθηκε ή Έπιτροπή Κεφαλαιαγορᾶς γιά τήν ἐπιδολή αὐτῆς τῆς ρύθμισης. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι αὐτό ἦταν τό πιό πιχρό φάρμαχο.

#### Κεφ. 9. Αἰτία καί συνέπειες

Μετά ἀπό τό Μεγάλο Κράχ ἦρθε ἡ Μεγάλη ραστη, πού διήρκεσε μέ διαφορετικούς ρυθμούς δέκα χρόνια. Έτσι, μόλις τό 1937 ἡ παραγωγή ἐπανῆλθε στά ἐπίπεδα τοῦ 1929 καί ἀμέσως μετά ξανάπεσε. Μέχρι τό 1941, ἡ ἀξία τῆς παραγωγῆς σέ δολάρια παρέμενε χαμηλότερη ἀπ' ὅτι τό 1929.

Τό 1933, σχεδόν 13 έχατομμύρια ήταν ἄνεργοι, δηλαδή τό ενα τέταρτο τοῦ ἐργατικοῦ δυναμικοῦ. Ἐνῶ τό 1938 ἀκόμη ὁ ενας στούς πέντε ήταν ἄνεργος. Οἱ ἄνθρωποι πίστευαν ὅτι ἡ χώρα μποροῦσε νά ἐπιστρέψει στό 1929.

Συνολικά τό Μεγάλο Κράχ τοῦ χρηματιστηρίου μπορεῖ νά έξηγηθεῖ εὐκολότερα ἀπ' ὅτι ἡ ὕφεση πού ἀχολούθησε. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι ή κατάρρευση τοῦ '29 ἐνυπῆρχε στήν κερδοσκοπία πού εἶχε προηγηθεῖ. Τό μόνο ἐρώτημα ἦταν πόσο θά διαρχοῦσε. Κάποια στιγμή ή ἐμπιστοσύνη στή δραχυπρόθεσμη πραγματικότητα τῶν αὐξανόμενων άξιῶν τῶν κοινῶν μετοχῶν θά ἀποδυναμωνόταν. Τότε κάποιοι θά πουλοῦσαν καί ἔτσι θά καταστρεφόταν ή πραγματικότητα τῶν αὐξανόμενων άξιῶν. Ἡ νέα πραγματικότητα θά ἦταν πλέον ή πτώση τῶν τιμῶν. ελοι θά ἔτρεχαν νά ξεφορτωθοῦν τά χρεόγραφα. Ἡ έξήγηση ὅτι τό ὄργιο κερδοσκοπίας πού σημειώθηκε τό 1928 καί 1929 ὀφειλόταν στό ὅτι τό χρῆμα ἦταν φτηνό κι ἔτσι οἱ ἄνθρωποι παραχινοῦνταν ν' ἀγοράσουν χοινές μετοχές μέ δάνεια δάζοντας ἐνέχυρο τά χρεόγραφα πού ἀγοράστηκαν μέ περιθώριο εἶναι κατά τόν συγγραφέα προφανῶς ἀνοησία. Διότι καί στό παρελθόν σέ πολυάριθμες περιπτώσεις τό χρῆμα ύπῆρξε φτηνό, ἀλλά δέν ύπῆρξε κερδοσκοπία.

Οι αιτίες της Μεγάλης Ύφεσης έξακολουθούν νά μήν εἶναι σαφεῖς. Πάρα πολλοί ἄνθρωποι πίστευαν ὅτι τό χρηματιστήριο πού εἶχε ἀπομαχρυνθεῖ πολύ ἀπό τήν πραγματικότητα τό 1928 καί 1929, κάποια στιγμή θά ἐπέστρεφε σ' αὐτήν. "Αλλοι θεωροῦσαν — ἀνάμεσά τους καί ἡ Οἰκονομική Έταιρεία τοῦ Χάρβαρντ - ὅτι ἡ εὐημερία είχε διανύσει τήν πορεία της καί ὅτι ἡ ὕφεση ἦταν ανεμενόμενη. Ο συγγραφέας δμως δέν θεωρεί σοβαρές αὐτές τίς έξηγήσεις. Κατ' αὐτόν ή ἀλλαγή εἶναι φυσιολογική σέ μιά καπιταλιστική οἰκονομία καί κανένας ἀναπόφευκτος ρυθμός δέν ἀπαιτοῦσε τήν κατάρρευση καί τή στασιμότητα τῆς περιόδου 1930-1940. Οὔτε ή οἰχονομία τῶν Η-ΠΑ δεχόταν τέτοια πίεση, ώς ἀποτέλεσμα τοῦ προηγουμένου ἐπιπέδου τῆς ἀπόδοσης ὥστε νά εἶναι ύποχρεωτικό νά ἐπέλθει ὕφεση. Τό ἐργατικό δυναμικό τῆς χώρας δέν ἦταν κουρασμένο τό 1929, οί πρῶτες ὕλες ἦταν ἄφθονες γιά τό τρέχον ἐπίπεδο παραγωγῆς καί τά κεφάλαια δέν εἶχαν έξαντληθεῖ. Οὔτε εἶχαν κορεστεῖ οἱ καταναλωτικές ἐπιθυμίες τοῦ κοινοῦ.

Ἡ οἰχονομία τῆς χώρας εἶχε ἀποδυναμωθεῖ πολύ πρίν τό κράχ. Ἡ διομηχανική παραγωγή εἶγε περάσει τήν καταναλωτική καί ἐπενδυτική ζήτηση. Τοῦτο συνέβη γιατί πιθανῶς οἱ ἐπιχειρήσεις εἶχαν κρίνει λανθασμένα τήν προοπτική αὔξησης τῆς ζήτησης καί ἔτσι εἶχαν ἀποκτήσει μεγαλύτερα ἀποθέματα ἀπ' ὅτι χρειάζονταν. Κατά συνέπεια περιέχοψαν τίς ἀγορές τους, συντελώντας ἔτσι σέ περικοπή τῆς παραγωγῆς. 'Ακόμη, τά ήμερομίσθια, οί μισθοί καί οί τιμές παρέμειναν συγκριτικά σταθερές, μή γνωρίζοντας παράλληλη αὔξηση. "Ετσι, τό κόστος ἔπεσε καί καθώς οἱ τιμές παρέμειναν οἱ ἴδιες, τά κέρδη αὐξήθηκαν, ἐνθαρρύνοντας μιά ύψηλή ἐπένδυση κεφαλαίων. Ὁτιδήποτε λοιπόν διέκοπτε τίς ἐπενδυτικές δαπάνες, μπορούσε νά προκαλέσει πρόβλημα. ή δέ άντιστάθμιση μέσω τῆς αὔξησης τῶν καταναλωτικῶν δαπανῶν δέν μποροῦσε ν' ἀναμένεται αὐτόματα. 'Αποτέλεσμα τῆς ἀνεπαρχοῦς ἐπένδυσης πού δέν κατάφερνε νά συμβαδίζει μέ τή σταθερή αὔξηση τῶν κερδῶν, θά μποροῦσε νά εἶναι ἡ πτώση τῆς συνολικής ζήτησης, πού άντανακλάστηκε μέ τή σειρά της στή μείωση τῶν παραγγελιῶν καί τῆς έκροῆς. Ἡ ἐξήγηση αὐτή πλησιάζει σέ μεγάλο δαθμό τά γεγονότα. Άχόμη πίσω ἀπό τήν προώθηση τῶν ἐπενδύσεων μπορεῖ νά ἦταν τά ὑψηλά ἐπιτόκια. Μιά ἄλλη λιγότερο πιθανή ἐξήγηση εἶναι ὅτι τό πρόδλημα στήν οἰκονομία μεταδιδάστηκε ώς σύνολο ἀπό κάποιον ἀδύναμο τομέα, ὅπως ή γεωργία.

Κατά τόν συγγραφέα, πέντε άδυναμίες φαίνεται νά εἶχαν ἰδιαίτερη ἄμεση ἐπίπτωση στήν καταστροφή πού ἀκολούθησε. Αὐτές εἶναι:

- 1. Η κακή κατανομή τοῦ εἰσοδήματος. Τό πέντε τοῖς έκατό τοῦ πληθυσμοῦ μέ τά ὑψηλότερα εἰσοδήματα εἶχε τό ἔνα τρίτο ὅλων τῶν προσωπικῶν εἰσοδημάτων. Ἔτσι ἡ οἰκονομία ἐξαρτιόταν ἀπό τήν ὕπαρξη ἐνός ὑψηλοῦ ἐπιπέδου ἐπενδύσεων ἤ ἑνός ὑψηλοῦ ἐπιπέδου καταναλωτικῶν δαπανῶν πολυτελείας ἤ καί ἀπό τά δύο.
- 2. Ἡ κακή δομή τῶν ἐταιρειῶν. Ἐκείνη τή δεκαετία στίς ἀμερικανικές ἐπιχειρήσεις ὑπῆρχε πλῆθος μεσαζόντων, δωροδοκούντων, ἀπατεώνων κ.ἄ. Ἡ σημαντικότερη ἑταιρική ἀδυναμία ἦταν σύμφυτη στήν εὐρεία νέα δομή τῶν ἑταιρειῶν holding καί τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων.
- 3. Ή κακή τραπεζική δομή. Όταν μιά τράπεζα χρεοκοποῦσε, δεσμεύονταν τά περιουσιακά στοιχεῖα ἄλλων τραπεζῶν, ἐνῶ οἱ καταθέτες ἄλλων τραπεζῶν προειδοποιοῦνταν νά πᾶνε καί νά ζητήσουν τά χρήματά τους. Ἔτσι ἡ χρεοκοπία ἐξαπλωνόταν σάν τό ντόμινο.
- 4. Ἡ ἀμφίβολη κατάσταση τοῦ ἰσοζυγίου ἐ-ξωτερικῶν πληρωμῶν. Οἱ ὑψηλοί δασμοί πού περιόριζαν τίς εἰσαγωγές καί βοηθοῦσαν νά δημιουργεῖται τό πλεόνασμα ἐξαγωγῶν, διατηρήθηκαν. Ἡ κυβέρνηση προσπάθησε νά ἰσοσκελίσει τό ἰσοζύγιο μέ μεγαλύτερες εἰσαγωγές, αὐξάνοντας ἀπότομα τούς δασμούς. Κατά συνέπεια, τά χρέη δέν μποροῦσαν νά ἐξοφληθοῦν καί οἱ ἀμερικανικές ἐξαγωγές ἔπεσαν ἀπότομα. Αὐτό ἔπληξε ἰδιαίτερα σκληρά τούς ἀγρότες.
- 5. Ή κακή κατάσταση τῶν οἰκονομικῶν πληροφοριῶν. Ὁ συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι τούς μῆνες καί τά χρόνια πού ἀκολούθησαν τό κράχ τοῦ χρηματιστηρίου, τό κέντρο βάρους τῶν εὐυπόληπτων οἰκονομικῶν συμβούλων ἦταν σταθερό πρός τήν ἐπιδείνωση τῶν πραγμάτων. Αὐτοί ἐξανάγκασαν τούς ἡγέτες καί τῶν δύο κομμάτων ν' ἀποδοκιμάσουν ὅλα τά διαθέσιμα μέτρα γιά νά ἐλεγχθοῦν ὁ ἀποπληθωρισμός καί ἡ ὕφεση.

Ἡ κατάρρευση τῶν ἀξιῶν τῶν χρεογράφων ἐπηρέασε πρῶτα ἀπ' ὅλους τούς πλουσίους καί τούς εὐπόρους. Ἐπίσης ὑποχρέωσε τίς ἐμπορικές ἤ διομηχανικές έταιρεῖες πού δρίσκονταν στό τέλος τῆς άλυσίδας τῶν έταιρειῶν holding νά περιορίσουν τίς ἐργασίες τους. Ἡ ἐπακόλουθη κατάρρευση αὐτῶν τῶν συστημάτων καί ἐπίσης τῶν ἑταιρειῶν ἐπενδύσεων κατέστρεψε τόσο τήν ἱκανότητα δανεισμοῦ ὅσο καί τήν προθυμία χορήγησης δανείων γιά ἐπενδύσεις. Τό κράχ ἔδρασε ἐπίσης ἀποκλειστικά στό νά φέρει ἕνα τέλος στόν ξένο δανεισμό, μέ τόν δποῖον ἰσοσχελίζονταν τά ἰσοζύγια πληρωμῶν τῶν χωρῶν. Τώρα τά ἰσοζύγια ἔπρεπε νά ἰσοσκελιστοῦν κυρίως μέ τή μείωση τῶν ἐξαγωγῶν. Αὐτό τό γεγονός πίεσε βαριά τίς ἐξαγωγικές ἀγορές τῶν σιτηρῶν, δαμδακιοῦ καί καπνοῦ.

Τά νέα κυβερνητικά μέτρα καί ἔλεγχοι, οἱ ἐ-

νισχυμένες έξουσίες τοῦ Συμβουλίου Διοιχητῶν (Δ.Σ. τῆς Κεντρικῆς Τράπεζας τῶν ΗΠΑ) καί ἡ Έπιτροπή Κεφαλαιαγορᾶς εἶναι σήμερα κατά τόν συγγραφέα τοῦ διδλίου ἕνας φραγμός ἀποτελεσματικός γιά τή χειραγώγηση τοῦ χρηματιστηρίου σέ μεγάλη κλίμακα καί μπορεῖ νά χαλιναγωγήσει τήν κερδοσκοπία. Βέβαια σύμφωνα μέ μερικούς, έξακουληθεῖ νά ὑπάρχει σημαντική δυνατότητα νά ξανασυμβεῖ κερδοσκοπικό ὄργιο, γιατί οἱ ᾿Αμερικανοί παραμένουν δεκτικοί στήν κερδοσκοπική διάθεση καί ἕνα ἀνεργόμενο χρηματιστήριο μπορεῖ νά κάνει πραγματικότητα τόν πλουτισμό, παρασύροντας στή συμμετοχή όλο καί περισσότερους ανθρώπους. "Ομως τά προληπτικά μέτρα καί δ κρατικός ἔλεγχος ύπάρχουν καί ή ἀποτελεσματικότητά τους στά χέρια μιᾶς ἀποφασισμένης χυβέρνησης εἶναι άναμφίδολη. Έτσι μιά νέα περιπέτεια χρηματιστηριαχής κερδοσχοπίας στό μέλλον, ἀκολουθούμενη ἀπό κατάρρευση, δέν θά ἔχει τίς ἴδιες ἐπιπτώσεις στήν οἰκονομία πού εἶχε τό 1929. "Ομως τό ἄν θά δείξει ὅτι ἡ οἰχονομία εἶναι θεμελιαχά ὑγιής ἤ ὄχι, θά φανεῖ ἐχ τῶν ὑστέρων. Πάντως, ἀναμφίβολα πολλές ἀδυναμίες πού ἀποχαλύφθηχαν τότε ἤ λίγο μετά, ἔχουν ἐνισχυθεῖ οὐσιαστιχά ἀπό τότε. Γιά παράδειγμα, ἡ κατανομή εἰσοδήματος δέν εἶναι πιά τόσο ἑτεροβαρής. Ἡ τραπεζιχή δομή τῆς χώρας καθώς καί τό πρόβλημα τοῦ ἰσοζυγίου ἐξωτεριχῶν πληρωμῶν ἔχουν ἀλλάξει ἀπό τότε. Τό φορολογικό σύστημα ἐξυπηρετεῖ πολύ καλύτερα τή σταθερότητα ἀπ' ὅτι τό 1929. Τό σύστημα κοινωνιχῆς ἀσφάλισης (συντάξεις δημόσια πρόνοια) βοηθάει τήν προστασία τοῦ εἰσοδήματος. Τό ἀγροτιχό εἰσόδημα εἶναι διασφαλισμένο.

Συμπερασματικά πάντως, ό συγγραφέας θεωρεῖ ὅτι παρ' ὅλα τά προαναφερθέντα, δέν θά ἦταν συνετό νά ἐκτεθεῖ ἡ οἰκονομία τῶν ΗΠΑ στόν κλονισμό μιᾶς ἀκόμη σημαντικῆς κερδοσκοπικῆς διάθεσης. Μερικές ἀπό τίς νέες ἐνισχύσεις θά μποροῦσαν νά καμφθοῦν, ἐνῶ ρωγμές θά μποροῦσαν νά ἐμφανιστοῦν σέ ἄλλα ἀπροσδόκητα σημεῖα.

Κωνσταντίνος Κωστόπουλος



### **ΓΕΝΟΒΑ 2001**

### «Χωρίς σκληρότητα καμμία γιορτή»

ό τεράστιο καί έτερόκλητο πολιτικά πληθος, πού συνέρρευσε στήν Γένοδα, ἀποκάλυψε πώς ὅ,τι ἔχει καθιερωθεῖ ὡς παγκοσμιοποίηση συναντᾶ πλέον ἰσχυρές ἀντιδράσεις μέσα στίς δυτικές κοινωνίες.

Τό μέγεθος τῆς ἀστυνομιχῆς δίας πείθει ὅτι στίς δριακές καταστάσεις, ὅπου ἡ «ἀμερικάνικη εἰρήνη» ἔχει έστω τήν αἴσθηση τοῦ ἀπειλούμενου, οἱ διακηρύξεις περί ἀνοικτῆς δημοκρατικῆς κοινωνίας, ἀνοχῆς, άνεκτικότητας καί πολυπολιτισμικότητας έγκαταλείπονται καί ή κατάσταση ἔκτακτης ἀνάγκης δέν εἶναι ή έξαίρεση άλλά ή κανονικότητα. Θπως ἔγραφε δ Κάρλ Σμίτ, κυρίαργος εἶναι ὅποιος ἀποφασίζει γιά τήν κατάσταση ἔκτακτης ἀνάγκης. Μονάχα αὐτός ὁ ὁρισμός εἶναι σέ θέση νά ἀνταποχριθεῖ ἱχανοποιητιχά στήν ἔννοια τῆς κυριαρχίας ὡς ἔννοια ὁριακή. Γιατί «δριακή ἔννοια» δέν σημαίνει ἔννοια συγκεχυμένη, σάν κι αὐτές πού συναντοῦμε στή θολή δρολογία τῆς ἐκλαϊκευτικής φιλολογίας, παρά σημαίνει ἔννοια κινούμενη στήν ἀπώτατη σφαῖρα. 'Αντίστοιχα ὁ ὁρισμός της δέν μπορεῖ νά ἐρείδεται κανονική περίπτωση παρά σέ μιά δριακή περίπτωση . Ἡ Γένοδα έρμηνεύθηκε ώς δριακή περίπτωση, ὅπου ὁ κυρίαρχος θά ἔπρεπε νά ἐπαναδεδαιωθεῖ. Έτσι ἡ κυδέρνηση Μπερλουσκόνι, ώς ἐντολοδόχος τοῦ ἀμερικανισμοῦ, ἔθεσε σέ λειτουργία τήν κατάσταση ἔκτακτης ἀνάγκης μέ τήν συναχόλουθη ἀναστολή θεμελιωδῶν πλευρῶν τῆς δημοκρατικής νομιμότητας, ἐνῶ ἡ συνθήκη Σένγκεν χρησιμοποιήθηκε ώς ενας επιπρόσθετος μηχανισμός έλέγχου τῶν εὐρωπαίων πολιτῶν, πού ἐπιθυμοῦσαν νά ἔλθουν στήν Γένοδα.

Ο Σορέλ ὑποστήριξε ὅτι «ἡ προλεταριακή δία ὅ-χι μόνο μπορεῖ νά ἐξασφαλίσει τήν μελλοντική ἐπανάσταση, ἀλλά ἀκόμα φαίνεται πώς εἶναι τό μόνο μέσο νά ἐπαναφέρουν τά ἔθνη τήν παλιά ἐνεργητικότητά τους, τήν χαμένη ἐξ αἰτίας τοῦ οὐμανισμοῦ»². Βεδαίως οἱ ἀντιλήψεις πού μυθοποιοῦν τήν σημασία τῆς δίας δέν υἱοθετήθηκαν παρά ἀπό ὀλιγάριθμες ὁμάδες διαδηλωτῶν, γιά νά μεγιστοποιηθοῦν ὅμως μέ κατάλληλο τρόπο ἀπό τά μέσα ἐνημέρωσης. Παρ' ὅλα αὐ-

τά στό μέλλον οἱ συγκρούσεις γιά τήν κατανομή τῶν ἀγαθῶν θά λάβουν ἐνδεχομένως μεγαλύτερη ἔκταση. "Όμως δέν θά ἐπιβεβαιώσουν τόν Σορέλ, πού τίς ἑρμήνευσε ὡς ἔξοδο ἀπό τήν ἀστική παρακμή, ἀλλά τόν Μάρξ, πού ὑποστήριξε ὅτι συχνά ἡ σύγκρουση μεταξύ τῶν τάξεων δέν λήγει μέ τήν νίκη τῆς μίας ἐπί τῆς ἄλλης ἀλλά μέ τόν κοινό τους ὅλεθρο. Ἡ καταστροφή αὐτή δέν θά προέλθει μόνο ἀπό τά ἐρείπια πού θά ἀφήσουν πίσω τους οἱ γενικευμένες συγκρούσεις, ἀλλά καί ἀπό τήν προϊούσα οἰκολογική καταστροφή.

Ή παγχοσμιοποίηση ταυτίζεται μέ τόν «διεθνισμό» τοῦ χρήματος, τήν δυνατότητα πού ἔχει νά κυκλοφορεῖ ἀπό χῶρο σέ χῶρο, ἐξουθενώνοντας τίς τοπικές οἰκονομίες καί τά ἐθνικά νομίσματα. Ἡ ἐπιρροή τοῦ ἀμερικανισμοῦ σ' αὐτή τήν διαδικασία εἶναι κρίσιμη ὄχι ἐξαιτίας τῆς οἰχονομιχῆς ἀλλά τῆς πολιτικοστρατιωτικής του κυριαρχίας. Ἡ ίδεολογία τοῦ νεοφιλελευθερισμοῦ, ὁ μονοθεϊσμός τῆς ἀγορᾶς, ἕνα σύμπλεγμα οἰκονομίστικων ἀναλύσεων πού θά ζήλευε καί ό πιο γονδροειδής μαρξισμός, αναδειχνύεται ώς ή «ψευδής συνείδηση» τῆς παγχοσμιοποίησης. Υποτίθεται πλέον ὅτι δέν ἀναγνωρίζονται ἐπιμέρους συλλογικότητες ὅπως τά ἔθνη-κράτη ἤ οἱ συνδικαλιστικές όργανώσεις ή οί θρησκεῖες άλλά ὅτι ὁ ἄνθρωπος πλέον υπάρχει ἀτομικιστικά καί οἰκουμενιστικά. Στήν πραγματικότητα, δρισμένα ἔθνη-κράτη ἀναγκάζονται νά ὑποχωρήσουν στήν ἰσχύ ἄλλων ἐθνῶν-κρατῶν ἤ πολυεθνικών ἐπιχειρήσεων ἐνῶ νέα ἔθνη κράτη δημιουργούνται όταν άλλα κατακερματίζονται. Ή κρατοῦσα ἰδεολογία ἰσχυρίζεται ὅτι στόν ἀνέφελο κόσμο τοῦ δημοκρατικοῦ καπιταλισμοῦ ἡ οἰκονομία θά ἀντικαταστήσει τήν πολιτική καί ὁ διάλογος τίς συγκρούσεις. Βεβαίως οὔτε τό ἕνα οὔτε τό ἄλλο συμβαίνει.

Ό Μάρξ, μέ κάποια ἴσως χαιρεκακία, μᾶς εἶχε προειδοποιήσει ὅτι ἡ παγκοσμιοποίηση εἶναι μιά διαδικασία σύμφητη μέ τόν καπιταλισμό, πού προετοιμάζει τήν ἐπέλευση τοῦ ἐπόμενου σταδίου στήν κοινωνία. Ἔγραφε δέ: «Ἡ ἀστική τάξη, μέσα ἀπό τήν ἐκμετάλλευση τῆς παγκόσμιας ἀγορᾶς, ἔχει προσδώσει ἕναν δμοιογενή χαρακτῆρα στήν παραγωγή καί στήν

 $AP\Delta HN$  215

κατανάλωση κάθε χώρας»<sup>3</sup> ἐνῶ σημείωνε ὅτι «ἡ ἐθνική μονομέρεια καί ἀποκλειστικότητα γίνονται όλοένα καί πιό ἀνέφικτες, καί ἀπό τίς πολυάριθμες ἐθνικές καί τοπικές φιλολογίες ἀναδύεται μία φιλολογία παγκόσμια»<sup>4</sup>. Τό σάρωμα κάθε ἐντοπιότητας καί παράδοσης ἀπό τόν πολιτιστικό ἰμπεριαλισμό, πού ὑποστηρίζεται δραστήρια ἀπό τά μέσα ἐνημέρωσης καί τήν διομηχανία τοῦ κινηματογράφου, ή μετατροπή κάθε ἐπιμέρους ταυτότητας σέ folklor πρός τέρψη τῶν τουριστῶν, ἡ κυριαρχία μίας ἐμπορευματικῆς ἰδεολογίας πού ἐναρμονίζει ὅτι πιό εὔπεπτο, δηλαδή, ὁ,τιδήποτε μπορεῖ νά μετατραπεῖ εὔχολα σέ ἐμπόρευμα χαί συνοπτικά πλέον ἀναφέρεται ώς δ άξιακός κώδικας τῶν Μας καί τῶν Coca-Cola, εἶναι ἡ θλιβερή κατάληξη αὐτοῦ πού ὁ Μάρξ ὀνόμασε ὡς «παγκόσμια φιλολογία» καί περιεῖχε τήν φροῦδα ἐλπίδα ὅτι ἡ ἀστική τάξη θά ἐπιτύγχανε τήν ἀναγκαία ἐπικοινωνία μεταξύ διαφορετικῶν πολιτισμῶν.

'Ο νεοφιλελευθερισμός ώς χυρίαρχος λόγος τῆς παγκοσμιοποίησης ἀναπαλαιώνει τήν σύνθεση τῆς ἀστικής ιδεολογίας ώς οικονομισμό και ήθικισμό. "Ετσι, τήν ἀπροϋπόθετη πίστη στήν οἰχονομία τῆς ἀγορᾶς διανθίζει μέ τίς διαχηρύξεις περί ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων, Θεωρεῖ ώς ὑποχρέωσή του νά ἐγκαλεῖ ὁρισμένες χῶρες γιά ἔλλειψη σεδασμοῦ πρός τά ἀνθρώπινα δικαιώματα, δμως δέν κατηγορεί τίς ΗΠΑ ώς μία ἀπό τίς χῶρες πού ἐξακολουθοῦν νά ἐφαρμόζουν τήν θανατική καταδίκη. 'Αναγνωρίζεται ώς ἀνθρώπινο δικαίωμα ή ἐλευθερία τῆς διακίνησης τῶν ἰδεῶν, πού σέ δρισμένες περιπτώσεις έρμηνεύεται ώς έλευθερία τῶν μεγάλων ἐκδοτικῶν συγκροτημάτων νά ἐπιδάλλουν τίς ἀρεστές σ' αὐτά ιδέες. "Όμως δέν ἀναγνωρίζεται ώς ἀνθρώπινο δικαίωμα: ἡ ἐλεύθερη πρόσδαση δλων στό νερό, στόν ἀέρα, στίς πρῶτες ὕλες, στό φαρμακευτικό ύλικό, στήν σύγχρονη τεχνολογία, στήν ἐργασία, στήν ἀπαγόρευση τῆς παιδικῆς ἐργασίας, στίς συνδικαλιστικές ἐλευθερίες, στήν κατοχύρωση τοῦ κατώτερου μισθοῦ. ἀνθρώπινα δικαιώματα στήν χυριολεξία τους μπορεῖ νά ἀπονείμει μόνο μιά παγκόσμια κυβέρνηση, πού θά ἔχει προέλθει ἀπό μία παγκόσμια καθολική ψηφοφορία. Σέ μία τέτοια περίπτωση ή ψῆφος τοῦ Κινέζου θά εἶναι ἰσοδύναμη μέ τήν ψῆφο τοῦ ᾿Αμερικανοῦ καί ἡ ψῆφος τοῦ Ἰνδοῦ ἤ τοῦ ᾿Αφρικανοῦ θά εἶναι ἰσοδύναμη μέ τήν ψῆφο τοῦ Δυτικοευρωπαίου. Βέβαια μία τέτοια περισσότερο γνήσια παγχοσμιοποίηση δέν εἶναι νοητή, διότι μεταθέτει τήν πολιτική ἰσχύ στά πλέον πολυάνθρωπα σύνολα τῆς ᾿Αφρικῆς, τῆς ᾿Ασίας καί τῆς Νότιας ᾿Αμερικῆς, πού σήμερα ἀντιμετωπίζονται ὡς οἱ παρίες τῆς παγκόσμιας πολιτικῆς. Γι᾽ αὐτό ἡ παγκοσμιοποίηση θά ὑλοποιεῖται ἀπό ἄτυπους ὀργανισμούς ὅπως τό G8 ἤ στά παρασκήνια τῶν διεθνῶν οἰκονομικῶν ὀργανισμῶν, πού ἐλέγχονται ἀσσφυκτικά ἀπό τίς ΗΠΑ.

Τήν μάγη κατά τῆς παγκοσμιοποίησης θά πραγματώνουν τά ἔθνη πού αἰσθάνονται νά ἰσοπεδώνονται, οί παραδοσιακές θρησκεῖες καί τώρα πλέον τό ἐργατικό κίνημα, πού διαβλέπει ἄμεσα τόν κίνδυνο νά περιέλθει στήν κατάσταση πού δρισκόταν ή ἐργατική τάξη στά πρῶτα δήματα τῆς διομηγανικῆς ἐπανάστασης. Ὁ «νέος λαμπρός κόσμος» θά περιέχει ριζικώτερες συγκρούσεις, στοιγειακές, διολογικές. Τό έμπόριο δέν θά ἀντικαταστήσει τόν πόλεμο καί ή παγκοσμιοποίηση τήν ἀναγχαιότητα τῆς πολλαπλότητας πολιτισμῶν. Τό τέλος τοῦ ἔθνους-κράτους παραμένει μιά μαχρινή οὐτοπία, πού ἄν ποτέ συνέδαινε θά μετέτρεπε δλους τούς έθνιχούς πολέμους σέ έμφύλιους. Πρός τό παρόν οἱ διαχηρύξεις τοῦ χοσμοπολιτισμοῦ ἐναρμονίζονται στήν πράξη μέ πολιτικές ἐθνικισμοῦ καί χυριαρχίας τῆς πλανητικῆς ὑπερδύναμης ἐπί τῶν ἀσθενέστερων λαῶν. Ἡ οἰκολογική καταστροφή, ἡ παραγωγή τροφῶν πού δέν τρώγονται θά τείνει νά μεταβάλλει σέ ἐξίσου θλιβερή τήν ζωή λαῶν πού ἔχουν μεγαλύτερη πρόσδαση στά προϊόντα τοῦ δυτιχοῦ πολιτισμοῦ μέ ἐκείνων πού δέν ἔχουν διόλου. Ἡ παγκοσμιοποίηση, ὅπως μᾶς ἀπέδειξαν τά γεγονότα τῆς Γένοδας, θά φέρει τήν παγκόσμια κοινότητα τῶν λαῶν μπροστά σέ δριαχές καταστάσεις, ὅπου ἡ λήψη πολιτικῶν ἀποφάσεων, δηλαδή ἡ ἐπιλογή μεταξύ τοῦ Ἐχθροῦ καί τοῦ Φίλου θά εἶναι ἀναγκαστική, ἐάν ἐπιθυμοῦν νά συνεχίσουν νά ὑπάρχουν.

Σπύρος Κουτρούλης

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Κ. Σμίτ, «Πολιτική Θεολογία» Ἐκδόσεις ΛΕΒΙ-ΑΘΑΝ, ᾿Αθήνα 1994, μτφρ. Π. Κονδύλη, σελ. 17.
- 2. Ζ. Σορέλ, «Σκέψεις πάνω στή δία», Ἐκδ. ἀναγνωστίδη, μτφρ. ἀΑγ. Βαγενᾶ, σελ. 49.
- 3. Κ. Μάρξ Φ. Ένγκελς, «Μανιφέστο τοῦ Κομμουνιστικοῦ Κόμματος», Έκδ. ΕΡΑΤΩ, μτφρ. Γ.Ι. Μπαμπασάκης, 1997, σελ. 23.
  - 4. ἔ.ἀ., σελ. 24.